
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Modernes und antikes Denken

Autor: Laemmel, Rudolph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNES UND ANTIKES DENKEN
Lukrez erwähnt in dem Buche „Über die Natur der Dinge",

dass die Körper, wenn man sie in immer kleinere Teile teilt, ihre
Farbe verändern und schließlich farblos werden, dass überhaupt
die Teilchen des Urstoffs keinerlei von den gewöhnlichen
Eigenschaften der Körper mehr haben. Das stimmt nachdenklich. Was
hier Lukrez uns über die Gedanken und das Denken seiner
Zeitgenossen verrät, ist in vieler Hinsicht vollkommener, als manches

von den Erzählungen, die sich in unseren physikalischen
Lehrbüchern finden. Meist findet man die Behauptung, dass die
Moleküle die kleinsten Teile seien, die noch die Eigenschaften des

ganzen Körpers haben. Und doch wusste schon Lukrez, dass das

gar nicht zutrifft, dass alle Eigenschaften sich mit zunehmender
Teilung des Körpers ändern und schließlich — als Eigenschaften
im gewöhnlichen Sinne — sozusagen verschwinden. Ein Molekül
hat — im gewöhnlichen Sinne verstanden — weder Härte noch
Farbe, weder Geruch noch Dichte usw. Warum ist Lukrez, der
sein Werk vor genau zweitausend Jahren geschrieben hat,
verständiger als wir? Nun: vor allem ist natürlich das Niveau der

zeitgenössischen Schulweisheit nicht maßgebend für das Wissen
der Zeit. Wir wissen also recht gut, und offenbar besser als Lukrez
es wissen konnte, wie recht er in vielen Dingen hat, die er behandelt.
Aber anderseits liegt auch die Ursache zutage, warum wir so viel
Unsinn in den Büchern, die dem Unterrichte der Jugend
gewidmet sind, finden: der gänzliche Mangel an logischer und
philosophischer Schulung, der seit einem Jahrhundert Mode ist, hat das

mit sich gebracht. Noch vor einem Jahrzehnt konnte man in
vielen Lehrbüchern die Behauptung finden, dass die Atome die
kleinsten Teilchen seien, welche weiter unteilbar sind. Und in
einem vielverbreiteten Lehrbuch fand ich die kühne Behauptung:
„die menschliche Vorstellungskraft verlangt, dass die Teilbarkeit
eine Grenze habe. Diese Grenze sind die Atome." Solche logische
Schnitzer hätte kein Mensch geduldet, wenn die Menschen von
anno 1900 mit einer ebenso kühlen und vorurteilsfreien Logik
ausgestattet gewesen wären wie die griechischen Denker, deren
Weisheit im Lehrgedicht De natura rerum uns in so angenehmer
Form erzählt wird, dass man einen modernen populären und

356



recht guten Schriftsteller zu hören vermeint. Als ich vor einem
Jahrzehnt gelegentlich die Meinung äußerte, es könnte vielleicht
das Atomgewicht sich mit der Temperatur ein wenig ändern —
da wurde ich als Ketzer hingestellt, der sich gegen das Prinzip
von der Erhaltung der Energie versündige. Heute aber, nachdem
die Epoche der Elektronentheorie angebrochen ist und das Zeitalter
der Relativität begonnen hat, erscheint die Zerlegung der Atome
und die Variabilität ihres Gewichtes natürlich.

Es gibt also viele „letzte" Fragen, in welchen wir heute nicht
weiter sind als wir vor zweitausend Jahren waren. Ideen von
solcher Größe und Allgemeinheit, wie sie der bekannte Ausspruch
„Alles fließt" zeigt, lassen sich in der Tat weder an Tiefe noch
an Allgemeingiltigkeit überbieten. Und Fragen wie die nach der
Struktur der Materie, ob sie aus diskreten Teilen bestehe oder
ein Kontinuum sei, lassen sich auch nicht allgemeiner entscheiden,
als sie schon von den Griechen entschieden worden sind. Vor
allem die glänzende Idee von einem Urstoff ist eine uralte
Erfindung, die ja wahrscheinlich indischen Ursprunges ist; — und
inwiefern sind wir heute über diesen Standpunkt hinaus? In keiner

Weise; wir haben dieselbe Idee, und man könnte höchstens

hinzufügen, dass sich die Griechen nicht die Mühe genommen

haben, den fraglichen Urstoff zu suchen, während wir in
dieser Hinsicht allerdings gründlicher geworden sind und dem
Stoff seit den Anfängen der modernen Chemie, seit mehr als

hundert Jahren ernsthaft nachforschen.

So entsteht die Frage, ob wir denn wirklich in unserer
Philosophie nicht über die Höhe der griechischen Denkkunst
hinausgekommen sind, ob denn wirklich zweitausend Jahre an dem
Geschlechte der Menschen spurlos vorübergangen sind?

Der begeisterte Anhänger griechischer Kultur ist sofort geneigt,
den Fortschritt radikal zu leugnen und die griechische Philosophie

als unerreicht hinzustellen. Wenn wir uns nun speziell mit
den naturwissenschaftlich interessanten Fragen befassen, den „letzten"

Fragen der Physik, so erhalten wir folgendes Bild:

In der Beantwortung dieser letzten Fragen unterscheidet sich
das griechische Denken zunächst weder in prinzipieller Hinsicht,
aber auch insoferne nicht, als nicht nur die Art des Denkens,

357



sondern sogar vielfach die konkrete Antwort selber noch die der
Griechen ist (zum Beispiel : alle Materie besteht aus Teilchen etc).

Daneben aber haben wir heute ungeheuer viel mehr
sogenannte positive Kenntnisse, als sie die Griechen hatten. Und die

Frage ist berechtigt: haben denn diese positiven Kenntnisse nicht
auch zu positiven Erkenntnissen geführt, welche den Griechen
unbekannt waren? Gewiss. Wir wissen heute viel mehr über
das konkrete Geschehen in allen Gebieten der Naturforschung
— da ist gar kein Zweifel. Wir sind heute vor allem im Besitze

sogenannter Prinzipien der Physik, welche positive und sichere
Erfahrungstatsachen sind. Wir wissen zum Beispiel, dass es bei
allem Geschehen ein Gewisses etwas gibt, das im Wandel der

Erscheinungen konstant bleibt: die sogenannte Energie. Wir
wissen, dass Schwere und Trägheit universelle Eigenschaften sind,
die aller Substanz innewohnen. Wir wissen, dass alle Körper
gleich schnell fallen und nicht um so schneller, wie Aristoteles
meinte, je schwerer sie sind. Wir haben in der Chemie und in der
Elektrizität Kenntnisse, von denen ein griechischer Weiser nicht
einmal geträumt hätte. Unsere Technik, noch nicht ein
Jahrhundert alt, hat die Entfernungen auf ein für antike Vorstellungen
lächerlich geringes Maß reduziert. Unsere materielle Kultur ist
zum großen Teil Gemeingut der Völker selber und nicht bloß
einer Oberschicht geworden. Das konkrete Wissen eines
sogenannten Gebildeten der Gegenwart übersteigt die entsprechenden
Kenntnisse eines Zeitgenossen des Perikles in einer kaum
anzugebenden Weise — und dennoch, dennoch sind wir in gewissem
Sinne offenbar doch noch nicht hinaus über die Kenntnisse und
Erkenntnisse von ganz bestimmter Art, in dem Sinne nämlich,
dass wir die letzten Fragen einfach beiseite geschoben und

uns gewissermaßen den vorletzen Fragen gewidmet haben In

der Beantwortung dieser vorletzten Fragen haben wir nun
unstreitig seit dreihundert Jahren große Arbeit geleistet.

Man kann so zur der Auffassung gelangen, dass die großen
philosophischen Probleme von uns und von den antiken Denkern
einfach aus diesem einen Grunde in gleicher Weise beantwortet
werden, weil sie eben als letzte Fragen in spezifisch anthropo-
morpher Weise gelöst werden, das heißt, es gibt vielleicht
einen spezifisch menschlichen Bannkreis der Denkkraft, den wir

358



so wenig überschreiten können, als es je die antike Welt
vermochte. Unsere Logik ist offenbar nicht stärker als die eines

griechischen Bürgers von einiger Schulung. Dürfen wir annehmen,

dass uns heute die Unmöglichkeit eines Perpetuum mobile
eine Forderung der Logik ist? Ich verneine: nur die häufige
Besprechung dieses Satzes macht ihn uns derart vertraut, dass man
sich wohl suggerieren kann, er sei schon eine logische Forderung.
Wie unlogisch müssten dann doch alle Menschen bis vor wenigen
Jahrzehnten gewesen sein!

Eine andere Frage ist es freilich, ob die Logik der Menschen
dauernd konstant bleiben wird. Man kann wohl die Auffassung
vertreten, dass die Menschheit in den letzten Jahrtausenden
gewissermaßen Kinderkrankheiten hat durchmachen müssen, dass
sie nunmehr, wo diese Krankheiten sich vielleicht ihrem Ende
nähern, mit aller Macht auf die rein intellektuelle Weiterbildung
sich werfen kann und dass deswegen ein realer Ausbau der
logischen Denkkraft zu erwarten sei. Wenn also die Zahl der rein
logisch möglichen Erkenntnisse größer wird, indem die Erfahrungen

über den Verlauf des Geschehens sich allmälich in vererbbarer

Weise dem Menschen einprägen, dann ist eine höhere
Logik denkbar — und dann erweitert sich vielleicht auch der
Blick des Menschen, dann sind vielleicht die Antworten auf die
letzten Fragen wesentlich andere, als sie es heute sind und vor
zweitausend Jahren waren. Die Grundlage dieses Schlusses ist
die, dass alles logische Denken nur der unbewusste Reflex der
zehntausende von Jahren hindurch erfolgten Beobachtung der
Natur ist.

ZÜRICH RUDOLPH LAEMMEL
DD

SINNSPRÜCHE UND GLOSSEN
Der Wahnsinn des Fortschritts zertrampelt die nährenden Wurzeln

der Vergangenheiten.

Unter Fortschritt verstehen die meisten — unbewusst — die Unfähigkeit
Wurzel zu fassen.

*

Nur der Leser und Hörer heißt mir ein mit Urteil begabter, der keinerlei

Doktrinarismus, auch nicht dem revolutionären huldigt.
RICHARD SCHAUKAL

359


	Modernes und antikes Denken

