
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND GEMEINSCHAFT
Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoenmaeckers : Der Glaube des neuen Menschen

in.
So herrlich aber auch die Einzelkünste blühen mögen,

solange nicht ein großes Band alles umschlingt, ist keine Kultur
möglich. Statt einer weit abseits vom Leben stehenden Musik, die

ja gewiss hohen Glanz zu geben vermag, sehne ich mich nach

einer Musik, deren Ausbildung nicht so individualisiert sein sollte
(etwa wie sie ein Hutschenruyter in seinem Aufsatz „Das
Beethovenhaus" erörtert hat), einer Musik, die mit unserm geistigen
Leben, mit den höchsten ethischen Empfindungen des Volkes
besser zusammengewachsen wäre und in Sälen aufgeführt würde,
deren Architektur jene absolute Ruhe gewährte, der man bedarf,
um sich dem Genüsse eines Tonwerks ganz hingeben zu können.

Statt einer Literatur, die zwar an das Höchste heranzureichen

vermag, wo es gilt, die Empfindungen, welche Natur und
Liebe in uns erregen, und die Realität der heutigen Zeit
auszudrücken, möchte ich eine Literatur sehen, welche das ethische
Gefühlsleben eines ganzen Volkes beherrscht und mit mächtiger
Tragik zur Darstellung bringt. „Denn die Demokratie, die alle
Leidenschaften der Menschen entfesselt", sagt Feuerherd, „und
ihnen die höchsten und niedrigsten unmittelbar und tief ergreifend
vor die Seele führt, die daher auch das Drama entwickelt und
es in Zeiten, wo demokratische Ideale herrschen, immer wieder
aufleben lässt, züchtet den Geist der Künstler unwiderstehlich".

Statt nach einer Malerei, die uns wohl ein Stück Natur
durch ein Temperament gesehen zu zeigen vermag, mit ihren
Kompositionsgrundsätzen aber nur bis zum Rahmen und nicht
darüber hinaus reicht, müssen wir wieder nach einer solchen
streben, die mit dem großen Werden der menschlichen Gesellschaft

in allen Ursachen und Folgen zusammenhängt, und in
schöner Einheit mit der architektonischen Wand und dem Raum
erdacht wurde. „Denn der Künstler kommt in solchen demokratischen

Zeiten nicht auf den Gedanken, oder kann es nicht glauben,

dass die Darstellung einer alltäglichen, bedeutungslosen Hand-

307



lung, oder einer Landschaft, einiger Blumen, Früchte, Gefäße,
Waffen usw. ein Bild sein könnte; denn alle diese Dinge sind ihm
so unbedeutend, dass sie ihm nur Zutaten zu einem Bilde sind."

Statt auf eine Bildhauerei, die sich wohl fähig erwies, uns
den Menschen in individueller Gestalt und in seinen verschiedenartigsten

Empfindungen bewundern zu lassen, und die uns vor
allem einen Blick in das Temperament des Künstlers tun lässt,
die aber losgelöst von ihrer ganzen Umgebung bleibt, sei unser
Streben auf eine Skulptur gerichtet, die in abstrakter Form die
besonderen Ideen eines ganzen Volkes verkörpert und solche
Darstellungen, wie von Alters her, mit der Architektur zusammen
zu gewaltiger Einheit schmiedet.

Und ganz besonders sollten wir statt einer Baukunst, die

uns zwar je nach dem Talent des Baumeisters mehr oder weniger
zu befriedigen vermag, die sich aber durch ihre eklektische Richtung

ganz dem Gesellschaftsleben entfremdet hat und von
niemandem mehr verstanden wird, eine Architektur besitzen, die

von der werdenden Zeit beseelt ist. 1st sie doch die
Gemeinschaftskunst in höchster Potenz, das mächtigste Können eines
Volkes, die Kulturkunst par excellence. Und das gerade ward ihr
fremd, weil es keine Kultur mehr gab, und es gab keine Kultur
mehr, weil es an der allgemeinen Grundlage einer idealen
gesellschaftlichen Lebensanschauung fehlte.

Wäre es doch einem sonst wohl kaum möglich, in Städten

zu leben, deren Mangel an Schönheit uns selbstverständlich
geworden ist, in Sälen zusammenzukommen und in Räumen zu

wohnen, wenn nicht unsere Ansprüche auf Geschmack das gleiche
Maß erreicht hätten wie die darin befindlichen Möbel und

Gebrauchsgegenstände. Diese Genügsamkeit, die nichts Höheres

will, ist für die bürgerliche Gesellschaft geradezu grauenhaft
geworden ; nur der bloße Geldbesitz erscheint ihr als Endzweck und

gibt allein den Maßstab für das Erreichte ab.

Wo ist der neuzeitliche Bau, zu dem wir wie zu einer Kathedrale

oder einem Tempel emporblicken können, mit jener
ehrfurchtvollen Bewunderung, deren Rückwirkung wir zwar noch
empfinden, die uns aber doch nicht mehr tief ins Herz greift?
Hätte nicht der Friedenspalast im Haag so etwas werden sollen?
Wäre bei jenen, in deren Händen die Beurteilung ruhte, nur die

308



Spur einer idealen Absicht vorhanden gewesen, so hätte man für
diesen Bau eine Kunstform von ganz besonderer Art gewählt und
eine Stätte von ganz besonderem Reiz gesucht; man hätte ihm
wie einem antiken Tempel nur durch einen heiligen Hain nahen
dürfen. Und wo wird er jetzt aufgeführt? Und wie wird er nun
dank der Bodenspekulation und beschränkter Einsicht aussehen?

Was erinnert heute an die gewaltigen Räume früherer Zeiten,
deren Hülle jene hochstrebenden Qiebeiflächen bilden, die uns schon
beim Herannahen nötigen, das Haupt zu entblößen, jene Räume,
in deren mystischer Atmosphäre Weihe herrscht? Aber dazu fehlt
es uns heute an dem großen ethischen Prinzip, das Plato in
seinem Idealstaat von jedem Künstler fordert, ob er ein Gebäude,
ein Bild oder Bildwerk auszuführen berufen sei. Das Schlagwort
l'art pour l'art muss davor erbleichen, weil es sich als eine
gesuchte Verteidigung des Unbedeutenden und anderseits als eine
Ausrede für die Trennung von Gesellschaft und Künstler herausstellt,

wie sie für Verfallsperioden kennzeichnend ist.

Eine andere Architektur muss also der charakterlosen
neuzeitlichen gegenübergestellt werden, eine Architektur, welche die

beiden Schwesterkünste Malerei und Bildhauerei zu einer Einheit
sammeln und dem ganzen Gesellschaftsleben wieder einen Stil

geben kann. Die übrigen Künste können nur unter ihrer Leitung
in dieses Stilbündnis aufgenommen werden, weil sie erst dann

aus der gleichen Quelle Beseelung schöpfen werden.

* *
*

Ist nun dieses Ziel heute erreichbar?
Muthesius, der feinfühlende deutsche Architekt, sagt, dass aus

den historischen Zeiten für unsere westliche Kultur zwei
Glanzperioden als vorwiegend künstlerisch herausragen : das griechische
Altertum und das nordische Mittelalter, das erste eine Höhenmarke
in künstlerischer Beziehung andeutend, die die Welt wohl kaum

je wieder zu erreichen hoffen kann, das zweite wenigstens jene
vollkommene künstlerische Selbständigkeit und jene unbedingte
Volkstümlichkeit der Kunst verkörpernd, die man als

Grundbedingungen einer künstlerischen Zeit voraussetzen muss.
Aber darf man denn nicht einmal die Hoffnung hegen, ein

Ideal zu erreichen? Ich glaube im Gegensatz zu Muthesius, dass

309



eine ähnliche Kulturepoche nicht nur erreicht werden dürfte, sondern

die griechische sogar übertreffen kann und muss! Ich
erinnere abermals daran, dass Religion und Baukunst zusammen
eine Kultur bilden, dass es aber nur darauf ankommt, was unter
Religion verstanden wird. Wir sahen, dass sich zwei
Geistesströmungen um die Erklärung des gesellschaftlichen Geschehens

streiten, die materialistische und die übersinnliche, die wir beide
in das christlichen Ohren profan klingende Schlagwort „Marx oder
Christus" fassen wollen. Eine Auseinandersetzung des Marxismus
und seiner Geltung für die geschichtlichen Entwicklungsperioden
wird zwar den Historikern noch lange zu schaffen machen; für
die Erklärung der heutigen Zeit legt aber die Erfahrung den
Schluss nahe, dass die materialistische Lebensanschauung unserem
ganzen Fühlen und Denken am nächsten liegt. Damit soll nicht
gesagt sein, dass wir dem Marxismus in allen seinen Konsequenzen

folgen, was ja gerade, wo es gilt, das Entstehen der Kunst
zu erklären, auf große Schwierigkeiten stoßen müsste. Der
Schaffensdrang des Künstlers und das Wirken des menschlichen
Geistes sind Einwendungen, die den Wert des Marxismus schon
deswegen nicht beeinträchtigen, weil Marx ja selber zum para-
doxalen Geständnis verführt wurde, dass er kein Materialist sei.

„Immerhin," sagtTreslong in seiner Metaphysik der Gemeinschaft,

„immerhin bleibt es das wahre, dauernde Verdienst des

Marxismus, dass er Licht auf das finstere, verborgene Wesen
vieler Scheingestalten eines heuchlerischen Idealismus warf, der
die verblühten Idole in einen Putz von Klang und Farbe hüllt."
Der eigentliche Sinn des Marxismus ist aber nur, dass jede Kultur
einen guten Boden haben muss, vor allem für die gesellschaftliche
und künstlerische Entwicklung, die ihr Fundament bildet. Dem
Gang der Ereignisse diese Richtung angewiesen zu haben ist an
und für sich eine so gewaltige Geistestat, dass sie einigermaßen
dazu berechtigt, Marx mit Christus zu vergleichen. „Die entscheidenden

Revolutionen der Weltgeschichte sind das Prophetentum
Israels, die Erscheinung Jesu, die Reformation, die französische
Revolution und die Sozialdemokratie," sagt Kutter. Aber ähnlich
wie die Kirchenväter in ihrer Lehre weiter gingen als Christus,
sind die heutigen Marxisten im Begriffe, marxistischer als Marx
zu werden. Das ist wiederum ein Schritt vom Allgemeinen zum

310



Besonderen, vom Natürlichen zum Unnatürlichen, wie er für unsere
Zeit kennzeichnend ist. Die Erfahrung lehrt, dass wir durch die
kapitalistische Wirtschaftsordnung in eine kulturlose Epoche gelangt
sind, der Grund davon liegt ohne Zweifel in der heutigen
Produktionsweise und der allgemeinen Unzufriedenheit, die sie erzeugt
und die wie ein Fluch auf unserer Zeit lastet, alle idealen
Absichten und besonders die Entwicklung einer großen Kunst
hemmend.

Wenn nun die Arbeiterbewegung diesem Zustande ein Ende
machen möchte, was mag da wohl der Grund für die Bekenner
der christlichen Weltanschauung sein, die sich doch auch gegen
mammonistische Tendenzen wehrt, diese Bewegung zu bekämpfen?
Der bereits von mir zitierte Kutter sagt: „In der Tat, es gibt
nichts, was die christliche Gottlosigkeit so grell beleuchtet als der
Vorwurf, den die Christen gegen die Sozialdemokratie erheben."
Wirft man der Arbeiterbewegung vor, bloß materiellen Interessen
nachzuhangen, so beweist das nur, dass man nicht im entferntesten

deren Endzweck begriffen hat, der ja gerade auf ein weit
höheres Geistesleben abzielt, für das nur die Mittel beschafft
werden sollen.

„Das Proletariat wird sich wohl hüten, eine ewige, absolute
Wahrheit zu verkündigen," sagt Gorter, „wo es selber gesteht,
dass sein eigenes Denken bloß eine Phase in der Entwicklung
des Menschengeistes ist." Es strebt nur darnach, die wie ein
Alp auf dem Gesellschaftsleben drückende Last wegzuräumen,
was doch gewiss mit christlichen Absichten übereinstimmen sollte ;

liegt es doch im Geiste jedes erhabenen Gottesdienstes,
desgleichen zu tun. „In der Form scheinbar ein Streit bloß für
eigene Interessen, die eigene Befreiung erzielend," sagt Henriette
Roland Holst, „ist doch ihr Klassenstreit wesentlich ein Streit für
das allgemeine Interesse: die Befreiung der Menschheit."

Durch diese prinzipielle Umgestaltung der gesellschaftlichen
Verhältnisse sehen wir also die Geburt einer vierten oder richtiger
gesagt einer dritten großen Kulturepoche ermöglicht; ich sage
einer dritten, weil dieser wiederum ein großes gemeinschaftliches
Ideal zu Grunde liegen wird,

Fehlt aber die Religion als Grundlage, wird man mir
einwenden. Versteht man unter Religion den Glauben an eine Welt-

311



Ordnung, wie die heutige, où tout est pour le mieux dans le
meilleur des mondes, die selbstgenügsame Überzeugung, dass es

nichts daran zu ändern gebe, dann freilich hat man allerdings
recht. Versteht man aber unter Religion, dass, was auch der
unerforschliche Grund und Zweck des Weltalls sein mag, wir
alle in unserem Leben auf die Erde gestellt sind, so kann es

fürwahr keine erhabenere Idee geben als das Streben nach Gleichheit

für alle Menschen auf dieser Erde. Diese Religion wird zwar
ihr Ideal nicht in ein Jenseits setzen, also nicht im alten Sinne

religiös sein; doch ist ihr Ideal jenes „Friede auf Erden", das
auch das Christentum predigt. Sind nun auch, wie Scheltema sagt,
Christentum und Sozialdemokratie aus ganz verschiedenem Boden,
aus zwei einander scharf gegenüber gestellten Welt- und
Lebensanschauungen herausgewachsen, ist auch ihr Wesen und Endzweck
verschieden, so stellt sich dennoch eine große Verwandtschaft
zwischen den beiden Geistesrichtungen heraus. Aus ihrer
Vermählung können einst jene neuen Weltideen entsprießen, von
denen Scheffler sagt, dass viele nach ihnen ringen, dass sie aber
für die Allgemeinheit noch lange nicht reif sind.

Dabei entfaltet sich uns fürwahr eine Perspektive von so
großer Herrlichkeit, dass ihr gegenüber die heutige Zeit in Armut
und Elend zurückbleibt. Auch die früheren Zeiten waren inbezug
auf soziales Leben nicht beneidenswert, und wir haben entschieden

den Vorteil von ihnen voraus, die rohen Formen des

Gemeinschaftslebens gemildert zu haben; dagegen haben wir allen

Grund, die früheren Zeiten um die große allgemeine Schönheit,
die große Konvention, den Stil, die Kultur zu beneiden. Die
Zukunft dürfte uns beides bringen, die Humanität und die Kultur,
eine neue, irdische Religion, den Glauben des neuen Menschen.
Und diese Religion wird kommen, allem Widerstand zum Trotz.
Nur auf das Wann wird schwerlich jemand die Antwort geben
können. Wohl aber wissen wir, dass die neuen Ideen schon seit

längerer Zeit im Fortschreiten sind; die neue Religion, die neue

Lebensanschauung wirbt und findet schon Anhänger. Und heute
schon beweist sie ihre Wirksamkeit. Denn Hand in Hand mit
der Entwicklung einer Geistesbewegung schreitet ihr formaler
Ausdruck in der Kunst.

312



Über den Begriff „proletarische Kunst" könnten zwar leicht
manigfaltige Irrtümer entstehen. Die marxistische Weltanschauung
lehrt, dass, weil Religion und Kunst Folgen der Produktions-
Verhältnisse sind und das Geistesleben durch das gesellschaftliche

Dasein bestimmt wird, erst dann wieder eine Kunst
erblühen könne, wenn einst die soziale Gesellschaft sich gestaltet
habe. Daraus schließt man allgemein, dass, weil die künftige
Gesellschaft von jeder bisherigen durchaus verschieden sein wird,
auch die künftige Kunst von ganz anderer Art sein müsse ohne
jeden Zusammenhang mit der Kunst irgend einer früheren Zeit.

Diese Theorie beruht, wenn ich mich nicht irre, auf den

Untersuchungen von Professor Hugo de Vries über die
Sprungmutationen. Diesen Untersuchungen nach wird nämlich
angenommen, dass die natürlichen Arten je nach Tausenden von Jahren
in Mutationsperioden eintreten, während welcher durch
Sprungmutationen neue Arten aus ihnen entstehen, die dann wiederum
beständig bleiben. Mit dieser Theorie wird beispielsweise das

Entstehen der verschiedenen Menschenrassen erklärt. Diese Theorie

wäre demnach nicht in Übereinstimmung mit Leibnizens
Behauptung, welche besagt, dass die Natur keinen Sprung mache,
weil die Übergänge von Pflanze zum Tier und von diesem zum
Menschen unendlich klein sind. Doch glaube ich, dass die Lehre

von den Sprungmutation für das Gesellschaftsleben ihre Berechtigung

habe, und nicht weniger für die Kunst; und ich zweifle
nicht daran, dass sie einmal von allgemeiner Geltung sein wird.

Freilich wird man dagegen einwenden, dass die augenblicklich
wahrnehmbaren Vorgänge dem widersprechen, was aber der Theorie

von de Vries keineswegs schaden kann. 1st doch die Sozialisierung

der Gesellschaft schon seit lange im Werke, alle sozialen

Stiftungen, Gesetze und Vorschriften der letzten Jahren sind nichts
anderes als ihre Vorboten. Eine Umwandlung zu einer vollständig
veränderten Gesellschaft ist aber nirgends in der Geschichte mit
einem Sprunge geschehen; auch die plötzlichen Übergänge zur
Zeit einer Revolution erwiesen sich durch langsame Vorbereitung
und die unmittelbar darauf eintretende Reaktion stets als weniger
plötzlich, wie es den Anschein hatte. Auch die Entwicklung der
Kunst zeigt keine plötzlichen Übergänge; wo das scheinbar der
Fall ist, stellt es sich bei näherer Untersuchung heraus, dass

313



wie bei der gesellschaftlichen Revolution der Übergangsstil sich
vorerst an ältere Formen angepasst hat. Jedenfalls entstehen keine
neuen Formen ohne Zusammenhang mit den früheren.

Gottfried Semper, der große Architekt und nicht minder
große Denker und Schüler Hegels sagt: „Die Natur, die große
Urbildnerin, muss ihren eigenen Gesetzen gehorchen, denn sie
kann nichts anders als sich selbst wiedergeben: ihre Urtypen
bleiben dieselben, durch alles was ihr Schoß in Äonen
hervorbrachte". Und weil die Kunst ein Schaffen und Aufbauen ist, so ist
jede vom Menschengeist erzeugte Schönheit ein stilisierter Teil
des Universums. Und weil die Natur stets die selbe bleibt, muss
auch ein stilisierter Teil von ihr immer der selbe bleiben. In dem
Sinne freilich, dass wohl das Motiv unverändert dauert, der Stil
jedoch, die bildsame Form sich weiter entwickelt.

„So wie die Natur", sagt Semper, „bei ihrer unendlichen
Fülle doch in ihren Motiven sehr sparsam ist, wie sich eine stete

Wiederholung in ihren Grundformen zeigt, wie aber diese nach
den Bildungsstufen der Geschöpfe und nach ihren verschiedenen

Daseinsbedingungen tausendfach modifiziert, in Teilen verkürzt
ausgebildet, in anderen nur angedeutet erscheinen; wie die Natur
ihre Entwicklungsgeschichte hat, innerhalb welcher die alten Motive
bei jeder Neugestaltung wieder durchblicken, ebenso liegen auch
der Kunst nur wenige Normalformen und Typen unter, die, aus
uralter Tradition stammend, in stetem Wandel hervortreten,
dennoch eine unendliche Mannigfaltigkeit darbieten, und gleich jenen
Naturtypen ihre Geschichte haben. Nichts ist dabei reine Willkür,
sondern alles durch Umstände und Verhältnisse bedingt". Aller
möglichen Evolutionen ungeachtet bleiben also die ursprünglichen
Motive immerhin sichtbar. Ähnlich wie die Natur, das All, hat
auch die Kunst immer die gleichen Probleme zu lösen, nur immer
wieder auf andere Weise. Und gerade auf dieser Art und Weise

liegt der Nachdruck; sie bedingt, dass eine neue Kunstform für
die künftigen Zeiten erwartet werden muss, weil die Grundlage
eine andere sein wird. „Im Oberbau verwebt das Neue sich mit
den Alten, ähnlich wie das neue Laub mit dem vorjährigen, bis
das ganze Gewächs sich erneuert hat" sagt Scheltema.

AMSTERDAM H. P. BERLAGE
(Schluss folgt)

314


	Kunst und Gemeinschaft

