
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND GEMEINSCHAFT
Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoenmaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

II.

Mit der Renaissance wurde also die dritte große
Kulturepoche, die bürgerliche eingeleitet.

Selbstverständlich blieben allerhand Unter- und Gegenströmungen

nicht aus; auch wurde die neue Gesellschaft erst mit der
französischen Revolution vollends bürgerlich und das Ziel wurde
erst nach drei Jahrhunderten des Wachstums erreicht. Obgleich
das geistige Band erschlafft war und daher die große Architektur
ihre Kraft verlor, trat dank der neuen Lebensanschauung und
der geistigen Trennung der Völker für diejenigen Künste eine

ungeahnte Blütezeit ein, welche weniger als die Baukunst eine
Gemeinschaftskunst sind, also für die Literatur und Musik, für
die Bildhauerei und Malerei.

Auch die Gelehrten, die die neuen Formkonvetionen kommen
fühlten, warben eifrig für die neue Kunst. So schildert zum
Beispiel Erasmus, der große niederländische Vorkämpfer der Renaissance,

in seinem „Lob der Narrheit" einen festlichen Aufzug als

trefflichen Stoff für malerische oder bildhauerische Verzierung ganz
im Geiste der neuen Kunstanschauungen.

Das gesamte Geistesleben der Renaissance erreicht ähnlich
wie das der klassischen Welt in Homer und das mittelalterliche

in Dante seine klarste Höhe in Shakespeare; als einem
Dramatiker war es ihm möglich, das Wesen aller Künste in sich
zu vereinigen. Nun offenbart gerade Shakespeare den eingreifenden
Unterschied zwischen dem klassischen und dem modernen Drama,
der nach Scheltema darin besteht, dass bei den Klassikern die

Lösung des tragischen Unterganges durch die verhängnisvolle
Erfüllung eines Müssens, im bürgerlichen Drama durch das

verzweiflungsvolle Misslingen eines Wollens erreicht wird. Nur das
Genie vermag eine kommende Kultur vorauszufühlen und kann
sein Werk mit Ideen nähren, die erst eine spätere Zeit als richtig
erkennt. Und nur die allergrößten dürfen während einer geistigen
Umwälzung in ihrem Werk die beseligenden Empfindungen künfti-

232



ger Tage zum Ausdruck bringen. So war es mit Homer, der
Jahrhunderte vor Perikles lebte, mit Dante, der nie eine gothische
Kathedrale hat schauen dürfen, mit Shakespeare, der zwei
Jahrhunderte vor der französischen Revolution von modernem Geistesleben

Zeugnis ablegte.
Die zwei Geistesströmungen der bürgerlichen Kulturepoche,

die sich die Ursachen aller gesellschaftlichen Geschehnisse streitig
machen, sind also die übersinnliche und die materialistische. Politisch

äußern sie sich als die Lehren der klerikalen und
sozialdemokratischen Partei; die Zwischenströmungen, die hauptsächlich
vom Zweifel zehren, verkörpern sich in den liberalen, radikalen
und freisinnigen Parteien.

Der historische Materialismus, die Philosophie der
Sozialdemokraten, führt sämtliche gesellschaftliche Geschehnisse auf die
Produktions-Verhältnisse zurück; das gesamte Geistesleben, die

Gewohnheiten, Sitten und Gebräuche, die sozialen, politischen
und Rechts-Verhältnisse, die Religion, Philosophie und Kunst
werden alle nur aus ihnen erklärt. Das Wirtschaftsleben bildet den

Unterbau, auf dem alle Formen des menschlichen Wirkens und
Denkens errichtet werden. „Die erhabene Größe der griechischen
Kunst hatte darin ihre Grundlage, dass Handel und Produktion,
Kunst und Wissenschaft der griechischen Staaten aus der reinen
Ökonomie entsprossen waren. Die bloße Naturbegabung allein
macht den Künstler nicht aus; sie muss immer mit einem
gewissen Zustande der Produktion, mit einer Gunst der Zeiten
zusammenfallen, um den großen Künstler zu schaffen", sagt Feuerherd

in seinem schon genannten Aufsatz Der Stil nach der
politischen Ökonomie.

Und weil erst da eine Kultur ist, wo materielles und geistiges
Bedürfnis übereinstimmen, müssen zuvörderst die materiellen
Bedürfnisse befriedigt werden ; erst wenn die Produktionsverhältnisse

dergestalt sind, dass sie einem Jeden genügen, dass sie

Frieden und Ruhe herbeiführen, müssen ganz von selbst die

geistigen Bedürfnisse, die den Oberbau bilden, obsiegen, müssen
Wissenschaft, Philosophie und Kunst erblühen. Das also ist der

große Unterschied zwischen dieser und der ältern Anschauung:
nicht die Religion, sondern die Produktionsweise gibt die Wertskala

der Kultur ab.

233



Nun sagt die sozialistisch orientierte Wirtschaftslehre, dass der
Produktionsprozess wegen des kapitalistischen Systems größere
Gewinne nur für den Einzelnen zulasse, und dass der ganzen
Arbeitswelt von diesem ganzen Gewinn nur ein möglichst geringer
Lohn zugute komme, eher zu wenig als zu viel für einen
redlichen Lebensunterhalt. Dieses System befriedigt mithin nur einen
kleinen Teil, sogar den bei weitem kleinsten Teil der Menschheit;
daher die Unruhe in der gesamten Gesellschaft. Der Kapitalismus
als Grundlage des europäischen Wirtschaftslebens scheint nun
deutlich im sechzehnten Jahrhundert seinen Anfang zu nehmen,
also ungefähr gleichzeitig mit der Renaissance. Demnach wäre
wohl die Folgung kaum zu kühn, dass jene Kunst, die am
engsten an das Gemeinschaftsleben gebunden ist, nämlich die
Architektur, durch das Aufkommen der kapitalistischen Wirtschaftsordnung

zu einer unglaublich tiefen Stufe herabsank.
Die wesentlichste Schöpfung der neuen Ordnung ist die

Industrie, und in England hat sich gegen das Ende des achtzehnten
Jahrhunderts die Großindustrie entwickelt, die den endgültigen
Sieg des Bürgertums über die Reste der Feudalzeit bedeutet. Damit

fällt die französische Revolution zusammen, die durch
Aufhebung der Zünfte mit der mittelalterlichen Tradition bricht. So
ist das Bürgertum vollends in die Gesellschaft und die moderne
Lebensanschauung eingezogen, und das war das Ende der
Baukunst als eines architektonischen Stils.

Der Anfang des neunzehnten Jahrhunderts war also ein
schlechter Boden für Kunst und Kultur, weil die Produktionsverhältnisse

für die menschliche Gemeinschaft kläglich waren. Das
musste zu einer geistig vollkommen unfruchtbaren Periode führen;
und mit Ausnahme der ungeahnten Resultate der exakten
Wissenschaften, die wiederum vorwiegend der Industrie zugute kamen,
hat uns das vorhergehende Jahrhundert auch wenig Erfreuliches
geschenkt.

Religion und Kunst, namentlich Baukunst, schaffen eine Kultur.

Vom alten Gottesglauben, der für die Antike in göttlicher
Gestalt, für das Mittelalter in mystischer Gottversenkung die tiefste
Form der Kunst war, ist wenig mehr übrig geblieben. Und die
freie Entwicklung des Protestantismus hatte gewiss den Nachteil,
dass er die Konventionen, auf denen Religion und Kunst beruht,

234



fast anarchistisch auflöste, und auch jene bescheidene schöpferische
Kraft verlor, die er der siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert
noch gehabt hatte. Und auch der Katholizismus verliert nach der
Renaissance beträchtlich an kirchlichem Einfluss, der mit der
französischen Revolution, zwar nicht dem Anscheine nach, aber
tatsächlich doch ein Ende nimmt.

Man hatte zwar erwartet, dass der Protestantismus mit der
schönen Absicht, durch eine freiere Auffassung der Religion eine
ernsthaftere Lebensanschauung und Vertiefung der Gefühle zu
bringen, das wahre Christentum und die wahre Nächstenliebe
eher verwirklichen werde. Die Abschaffung von Scheiterhaufen
und Folterbank ist aber bloß eine Linderung der Formen der Ver-
tragsamkeit, also eine Folge höherer Bildung, und hat mit Kultur
nichts zu schaffen. Auch der Wohltätigkeitssinn erweist sich am
Ende keineswegs als eine große und ausschließlich die Neuzeit
kennzeichnende Eigenschaft, wie man gar zu gern annehmen
möchte; hat er doch als persönliche Tugend allezeit bestanden,
wie denn die Lehre der Nächstenliebe schon die Quintessenz von
älteren Religionen und Philosophien bildete. „Das Christentum
ist tot", sagt auch Scheffler, und wer dies zu gestehen den Mut
hat, wird ehrlicher sein, als wer jeden Sonntag zur Kirche geht,
um sich das Gegenteil beweisen zu wollen.

Der Protestantismus war von den gleichen Idealen beseelt
wie die ganze Geistesrichtung der Renaissance und spiegelte diese

in einer besonderen Architektur wieder, zum Beispiel in Holland
und der Schweiz mit ihren streng calvinistischen Konventionen;
aber im neunzehnten Jahrhundert erreicht er einen toten Punkt;
der ursprüngliche christliche Gottesdienst blieb zwar äußerlich der
alten Tradition und ihrer Architektur treu, litt aber wegen der
selben Ursache an der selben Krisis. Wie könnte man auch heute
im gleichen Sinne wie früher gläubig sein? Muss denn nicht,
wo man veraltete Konvention künstlich aufrecht erhält, der Glaube
erblassen und der Gottesdienst zu einer rein rituellen Form
herabsinken? „Die Naturwissenschaften haben mit unerbittlicher
negativer und positiver Logik revolutionierender gewirkt als eine

dreitausendjährige Philosophie, als alle Systeme spekulativen
Erkenntnisdranges es gekonnt haben. Der hohe Glaube von der
himmlischen Heimat aller Seelen, der das Dasein so leicht machte

235



und ihm ewige Dauer verhieß, ist den Lebenden genommen; er
ist nur noch Kraft einer müden Tradition geblieben, und weil ein
Äquivalent nicht vorhanden ist, ergiebt sich die Notwendigkeit, den

entgötterten Himmeln neue Offenbarungen abzugewinnen, neue
sittliche Ideale zu verkünden und aus dem Weltwissen ein großes
ethisches Überzeugtsein von der Göttlichkeit zu gewinnen."

Der älteren Lehre nach ist also die große ethische Kraft
die Ursache aller Verhältnisse, der neuern nach ist es die
materialistische Kraft, weil der Kapitalismus die normale Produktionsweise

zerstört hat. Und da eine reine Kultur nicht durchdringen
kann, mussten wir auch auf eine große Kunst verzichten. Diese
absolute Kulturlosigkeit hat die Zeit des Bürgertums gezeitigt,
weil ihr das große gemeinschaftliche Ideal fehlte, dessen
Hinschwinden man nicht mit dem Glauben an überirdische Ursachen
aller gesellschaftlichen Geschehnisse erklären kann ; nur der
historische Materialismus vermag uns den Weg zur Lösung dieses
Problems zu weisen. „Viele Fragen", sagt Feuerherd, „würden
unbeantwortet bleiben, sobald nur die Ideale berücksichtigt würden."

Das deutlichste Bild dieses Zerfalles zeigt uns die Wertskala
aller Kultur — die Achitektur. Literatur, Musik und Malerei eignen
sich am besten, den Zustand einer in allen Banden gelockerten
Gesellschaft durch Kunstmittel wiederzugeben, weil sie am wenigsten

materielle Künste sind; die Bildhauerei, die zwischen
Baukunst und Malerei steht, kann aber zu ihrer Entwicklung einer
guten Architektur nicht entbehren. So gibt es denn auch im
neunzehnten Jahrhundert eine blühende Literatur und eine entsprechende
Malerei mit Meistern von hervorragendem Talent, während die
Bildhauerei nur da, wo sie sich ganz von der Architektur befreite,
zeitgemäß Eindruckvolles vollbrachte.

Noch das achtzehnte Jahrhundert vermochte aus den
Kunstformen der Renaissance eine letzte Blüte zu zaubern, einen
einheitlichen Stil, der alles umfasste, und dabei nochmals Frankreichs
führende Stellung erwies; Architektur und Musik waren noch nicht
von Subjektivismus zerfressen und die wunderbare Literatur, die

unter deutscher Leitung, namentlich unter der Goethes zum
kommenden Jahrhundert überleitete, hatte auch mehr Gemeinschaftscharakter

als irgend eine Kunst unserer Tage. Das neunzehnte
Jahrhundert pflegte dann namentlich Musik und Malerei, die je-

236



doch eines großen Stils nicht mehr teilhaftig wurden, da sie nie
der ganzen Gemeinschaft dienten und nie für die ganze Gemeinschaft

Konventionen aufstellen konnten. Für kein musikalisches
Werk dieser Zeit findet sich ein Gebäude, in dem es seiner Art
gemäß aufgeführt werden könnte; kein Gemälde dieser Zeit
kommt als Wandschmuck in Betracht, weil keine Architektur da
ist und die Werke beider Künste an und für sich von all zu
persönlicher Beschaffenheit sind.

Jede Kunst müsste ein Schaffen im Bezirk der Konventionen
ihrer Zeit sein ; selbst den nachahmenden Künsten darf die
Nachahmung der Natur nicht Zweck, sondern nur Mittel sein. Die
Impressionisten und Naturalisten, deren Kunst sich gerade im
neunzehnten Jahrhundert zu bemerkenswerter Höhe
emporschwang, entbehren aber gerade des Schöpferischen.

„Der Blick des Künstlers", sagt A. von Senger1) „bleibt nicht
an der Welt der Erscheinungen haften ; diese ist für ihn bloß
Anregung zu seiner Dichtung, und diese Dichtung entspringt wiederum

einer eigenen Art, die Welt zu schauen, aus einer
Personphilosophie. Entspricht nicht die Grundstimmung eines echten
Kunstwerkes dem Sehnen nach einem verlorenen Paradiese? —
Und nun die Impressionisten. Schon das Wort sagt es: sie sind

Empfänger, bestimmend für ihre Werke wird eine Philosophie
die keine ist, der Naturalismus. Nicht im Atelier, sondern im
Freien malt der Impressionist seine Bilder. Er studiert nicht die

Natur wie ein Böcklin, um darin Ausdrucksmittel für seine Dichtung

zu finden, sondern um die Reize, die er von ihr empfängt,
durch die Brille seines Temperamentes auf die Leinwand zu

bringen. Seine Malerei ist fast eine reflektorische Tätigkeit. Die
Passivität ist die Eigenart des Impressionismus und offenbart dessen

unkünstlerisches Wesen. (Man soll vom Künstler der gibt, nicht
verlangen, dass er Weib wird, dass er empfängt, meint Nietzsche)".

Was soll diese Auseinandersetzung, die zwar das Talent der

Impressionisten nicht leugnet, aber ihren Grundsätzen nur geringen
Wert zubilligt, anders heißen, als dass von einem großen Stil,
der von allgemeinen architektonischen Prinzipien getragen wird,
in der heute am höchsten geschätzten Malerei nicht die Rede sein

i) Vgl. „Wissen und Leben" 1. Dezember 1908. Band III. S. 241.

237



kann? So steht es heute auch mit der Literatur und, wo sie
sich getrennt von der Architektur entwickelt, auch mit der
Bildhauerei. Nur die immaterielle Musik, die am leichtesten außerhalb

des Bandes einer Stileinheit leben kann, vermag sich zu einer
bedeutenden Höhe emporzuschwingen. Ja, es will öfters scheinen,
dass das persönliche Talent außerhalb allgemeingültiger Formkonventionen

am höchsten zu steigen vermag; hat nicht Beethovens
Flug höhere Sphären als die hochstrebendste Begeisterung in irgend
einer andern Kunst erreicht?

Im neunzehnten Jahrhundert ging aus der Architektur nicht
nur keine lebendige Kraft hervor; von der Höhe grundsätzlicher
Betrachtung, der einzigen, welche die Mühe des Ersteigens lohnt,
erzeugte diese Zeit eigentlich gar keine Architektur. „Die Dichtkunst

kann nicht von Halbheit leben, ebensowenig als von
Eklektizismus," sagt Gorter; das gilt für jede Kunst, besonders für die

Architektur, gerade weil sie die materiellste, weil sie stets an Zeit,
Sitten und Gebräuche gebunden ist. Keine Kunst steht wie sie
inmitten der Gesellschaft. Schon die nüchterne Tatsache, dass

die Industrie eine Anzahl neuer vortrefflicher Materialien in den
Handel bringt, zu deren Benutzung man genötigt wird, erweist
klar, dass die Anwendung früherer Formen schwerlich der Neuzeit
entsprechen kann. Und ein jeder, der für Harmonie und
Stileinheit zwischen moderner Kleidung und dem Raum, wo sie

wirken soll, Gefühl hat, muss den ästhetischen Konflikt nur schon
zwischen diesen beiden sehr scharf empfinden.

Die Architektur war während des ganzen neunzehnten
Jahrhunderts bloß eklektisch. Die napoleonische Zeit versuchte den
altrömischen Stil wieder aufzubringen, der lange nachwirkte und

zu einer Neubelebung des griechischen Stiles führte. Als es sich
dann zeigte, dass mit diesem Stil nicht viel zu machen war, da

er zu den tollsten Konflikten Anlass gab, warf man sich auf die
vaterländische Renaissance und verfiel darauf auf eine neu-gotische
Richtung, die gewiss von einschneidenderem Einfluss als alle
andern war. Denn die Gotik war eine Architektur von größerer
Prinzipienklarheit als die Renaissance, die nun noch bei erneuter
Anwendung im neunzehnten Jahrhundert den letzten Rest an
schöpferischer Kraft verloren hatte; und daher gebührt der
modernen Gotik das Lob, die Aufmerksamkeit wieder auf eine klarere

238



Bauart gelenkt zu haben; da sie aber auch am Formalen hängen
blieb, erwies sie sich nicht von dauerhaftem Werte.

So sah man wirr durcheinander Bauten im griechischen und
römischen, im romanischen und gotischen Stil aufführen; dazu in
Renaissanceformen von nationaler und landfremder Art; dieser
Wirrwar war aus Grundsatz international, und nichts bestimmte
die Dekorationsformen eines Baues als die Wahl des Auftraggebers

oder die Liebhaberei des Baumeisters; wünschte man
etwas ganz Außergewöhnliches zu leisten, so griff man gar nach
dem indischen Tempelstil, der sich am großen Luxustingeltangel
einfach entzückend ausnahm. Das alles schien so selbstverständlich,

dass nicht einmal die Rede davon war, ein Gebäude anders
als in einem historischen Stil zu errichten.

Die Folge dieses Zustandes war, dass die Architektur als

Kunst verloren ging; man glaubte, sie lasse sich bloß durch die
äußeren Formen bestimmen und sei nur von ihnen abhängig,
und man verwechselte seine mehr oder weniger großen Kenntnisse

der historischen Stilformen mit künstlerischem Stilgefühl.
Man fühlte sich durchaus nicht befremdet, alle jene Formen
angewendet zu sehen, die vor Jahrhunderten andere Menschen zu
andern Zwecken erfunden hatten. Man dachte nicht daran, warum
wir nicht eigene Formen schufen und uns einer toten statt einer
lebendigen Sprache bedienten. Und den Baumeistern selbst fiel
nicht ein, dass eine Art des Bauens ohne historische Stilformen
möglich wäre. Man unterschied sogar zwischen einer Baukunst
ohne und eine Baukunst mit Kunst; wo doch sämtliche
Baumeister früherer Zeiten ihre Bauten im Geist der allgemeinen
Formkonvention aufführten und dabei kaum an Kunst und gewiss
nicht an Stil dachten. Dazu kam, dass man wegen des beträchtlichen

Wachstums der Städte immer mehr die menschlichen
Wohnungen nach den Gewohnheiten der Massenproduktion
erbaute und dass das Bauen ein Geschäft ward, das in die Hände
von allerhand Leuten und nur ausnahmsweise in die von
Sachverständigen fiel. Und da gerade diese sich verpflichtet fühlten,
dreimal destillierte Stilformen anzuwenden, so kann man sich
etwa vorstellen, wie tief die Baukunst im neunzehnten
Jahrhundert mit Naturnotwendigkeit sinken musste.

239



Doch wäre es ein Unrecht, das große Verdienst jener Meister
nicht anzuerkennen, welche die architektonischen Grundsätze über
jene Zeiten hinüber gerettet haben, und die gegen den Strom der
Zeit kämpften; zwar vermochte ihre eigene Einsicht keine festen
Formen anzunehmen, weshalb sie nur die Verwirrung vermehrten.
Auch jener dürfen wir nicht vergessen, deren Arbeit der Unkultur
der Zeit wegen nur von vorübergehender Bedeutung sein konnte.
Aber man darf sich bei dergleichen Betrachtungen nicht von
sentimentalen Erwägungen leiten lassen.

Das ist also entscheidend für die Bedeutung des vergangenen
Jahrhunderts, dass gerade das Wachstum der Industrie und die
Verbreitung der kapitalistischen Wirtschaftsordnung die Architektur
zu verwirrenden, unruhigen, unbefriedigenden Ausdrucksformen
führte und unsere Städte zu unerfreulichen Aufhäufungen von
Gebäuden machte. Herrscht doch selbst eine größere Unruhe in der
langweiligen Aneinanderreihung neuer Straßen, als in der lebhaften
Linienführung einer alten Stadt. Selbst unsere Landschaften hat diese
Seuche verdorben, die bis ins Dorf und in den Wald vordrang;
unserer Wohnungen hat sie sich bemächtigt und alle gemütliche
Wohnlichkeit daraus verbannt. Und gerade dadurch erwies sich die
Formverwirrung als das reine Spiegelbild unserer Kultur, dass sie nicht
nur Einzelheiten, sondern unsere ganze Umgebung umfasste.

In der Antike und der Gotik war das Geistesideal, das alle
umfassen muss, soll es eine leitende Kraft bedeuten, die Religion;
aber schon mit der Renaissance begann dieses Ideal zu erbleichen.
Der protestantische Gottesdienst, das bürgerliche Selbstbewusst-
sein wuchs mit der kapitalistischen Warenproduktion empor.
Henriette Roland Holst sagt in ihren Studien über sozialistische
Ästhetik: „Die alte religiöse, im Glauben wurzelnde Lebensanschauung

wird schwächer und erbleicht; die natürliche, auf Wissenschaft,

also auf systematische Anordnung der Tatsachen begründete,

wächst und verbreitet sich. Sie ist das Resultat einer wesentlich

praktischen Entwicklung der zunehmenden Macht der Menschen
über die Natur; sie ist nichts weiteres als das Spiegeln dieser
zunehmenden Macht im Bewusstsein ".

Die gesellschaftliche Entwicklung schritt von der
Verallgemeinerung zur Individualisierung, vom allgemeinen zum persönlichen

Interesse, und schließlich zum Subjektivismus, mit einer

240



entsprechenden Abspiegelung in der Kunst. Dieser Prozess wurde
im neunzehnten Jahrhundert vollzogen, und dieses Jahrhundert
wird als die Blütezeit der bürgerlichen Kultur betrachtet. Liegt
nun, ich komme auf die Frage zurück, die diesen Aufsatz
einleitet, kein Grund zu großer Unzufriedenheit vor mit dem, was
diese Blütezeit uns bietet? Man mag über den Lauf der Geschichte
urteilen, wie man will, das Ergebnis der Entwicklung des
Kapitalismus kann keinen befriedigen, man stelle denn nur auf das

Urteil der wenigen von dieser Wirtschaftsordnung Bevorteilten ab.
Alle Werte werden heute, wenn auch nicht dem Scheine nach,
so doch in Wirklichkeit, allein an einem Geldmaßstab gemessen ;

sämtliche Erwägungen werden von finanziellen Unterströmungen
beherrscht, sämtliche Ideale von pekuniären Nebenabsichten
erstickt, und den Anschein des Gegenteils wusste man um so besser

zu hüten, je mehr die Wirklichkeit zutraf. Dass hie und da

uneigennützige Taten geschehen, findet seine Erklärung darin, dass
wie allezeit Künstler und Gelehrte, auch allezeit hochsinnige
Menschen geboren werden. Der Anschein wurde am besten dort
behütet, wo man, um sich nicht dem Verdacht auszusetzen, das

Heilige zu verspotten, die Wahrheit coûte que coûté zu bemänteln

genötigt war: in der Kirche. „Die Kirche", sagt in seiner Schrift
Sie müssen der Schweizer Pfarrer Kutter, „glaubt ihm (Gottes
Geist) nicht mehr. Sie glaubt dem Satan. Sie handelt mit der
Hölle und marktet um die Sünde. Sie ist eine Räuberhöhle und
ein Kaufhaus geworden. Sie anerkennt das Böse. Das hat sie zum
Fluch der Völker gemacht."

In einem Vortrag habe ich einmal das neunzehnte
Jahrhundert das Jahrhundert der Hässlichkeit genannt, und ich glaube
Gründe genug zu haben, auf dieser Meinung zu beharren. Freilich

dürfte man dagegen einwenden, dass wenigstens die Musik
sich zu einer bedeutenden Höhe emporgeschwungen habe, dass

dieses Zeitalter Richard Wagner gebar, dessen Kunst an unser
Innerstes greift und der als Ideal erstrebte, dem antiken Drama
Gleichwertiges an die Seite zu stellen. Und weitere Widersprüche
müssten jene Maler herbeiführen, deren Werke nahe an die höchsten

Möglichkeiten von Schönheit reichen, jene Schriftsteller und

Dichter, deren Talent gewiss nicht geringer ist, als das der besten

Autoren früherer Zeiten.

241



Alledem stimme ich bei, um so mehr, als ich auf eine
Inkonsequenz in dem schon genannten bedeutungsvollen Buche

von Scheltema hinweisen möchte. Scheltema spricht dort den
Gedanken aus, die moralische Weltordnung der Neuzeit sei nicht
eine misslungene Verwirklichung dessen, was sein soll, sondern
eine naturgemäße Anordnung dessen, was sein kann ; er schließt
sich also hierin der marxistischen Geschichtsanschauung an. Aber
nun begeht er ähnlich wie die meisten Sozialdemokraten die
Inkonsequenz, seine Gegner herunterzumachen, deren Handlungen
auch nur Folge und nicht Ursache dieser Weltordnung sind.

Die persönliche Verantwortung für alles Handeln ist aber
eine Eigenschaft der bürgerlichen Moral! Er lobe also meinetwegen

die Sozialdemokratie, weil sie die Ursache der kapitalistischen

Wirtschaftsordnung wegräumen will, aber nicht die
Sozialdemokraten als solche, denn das Menschliche und Allzumenschliche
wird von keinem System beeinflusst. Er beschimpfe meinetwegen

den Kapitalismus, aber nicht die Kapitalisten, und, um auf
Scheltema's eigentlichen Boden zu kommen, den Naturalismus und
Realismus in der Kunst als eine Folge jener Weltordnung, aber
nicht die Künstler der achtziger Jahre als solche; haben sie doch
so gute Arbeit geleistet, wie sie es in ihren Verhältnissen irgend
tun konnten; sie haben wie jede revolutionäre Bewegung gegen
den Schein gekämpft und hervorgehoben, was sie als das wahre
Wesen der Kunst erkannt hatten. Aber auch große Kunst haben
sie hervorgebracht, die wie damals Multatulis Werke plötzlich in
wunderbarem Licht aufflammten. Bedenkt man weiter, dass jede
Bewegung langsam wachsen muss und eine große Kunst nicht
mit einemmal dasteht, so darf man nicht wagen, alle Künstler
jener Zeit Faulenzer und Dilettanten zu schelten. Auch die Poesie
seiner Zeitgenossen, die Scheltema heruntermacht, konnte,
abgesehen natürlich vom Talent als solchem, auch nicht anders sein
als sie war, sie konnte noch unmöglich der Ausdruck einer Kultur
sein, die über die kapitalistische Wirtschaftsordnung hinaus ein
glückliches Zukunftsland erreicht hat.

AMSTERDAM H. P. BERLAGE

(Schluss folgt)

242


	Kunst und Gemeinschaft

