Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KUNST UND GEMEINSCHAFT

Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoenmaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

11.

Mit der Renaissance wurde also die dritte groBe Kultur-
epoche, die biirgerliche eingeleitet.

Selbstversténdlich blieben allerhand Unter- und Gegenstromun-
gen nicht aus; auch wurde die neue Gesellschaft erst mit der
franzosischen Revolution vollends biirgerlich und das Ziel wurde
erst nach drei Jahrhunderten des Wachstums erreicht. Obgleich
das geistige Band erschlafit war und daher die groBe Architektur
ihre Kraft verlor, trat dank der neuen Lebensanschauung und
der geistigen Trennung der Volker fiir diejenigen Kiinste eine
ungeahnte Bliitezeit ein, welche weniger als die Baukunst eine
Gemeinschaftskunst sind, also fiir die Literatur und Musik, fiir
die Bildhauerei und Malerei.

Auch die Gelehrten, die die neuen Formkonvetionen kommen
fithlten, warben eifrig fiir die neue Kunst. So schildert zum Bei-
spiel Erasmus, der groBe niederldndische Vorkdmpfer der Renais-
sance, in seinem ,Lob der Narrheit“ einen festlichen Aufzug als
trefflichen Stoff fiir malerische oder bildhauerische Verzierung ganz
im Geiste der neuen Kunstanschauungen.

Das gesamte Geistesleben der Renaissance erreicht dhnlich
wie das der klassischen Welt in Homer und das mittelalter-
liche in Dante seine klarste HOhe in Shakespeare; als einem
Dramatiker war es ihm mdoglich, das Wesen aller Kiinste in sich
zu vereinigen. Nun offenbart gerade Shakespeare den eingreifenden
Unterschied zwischen dem klassischen und dem modernen Drama,
der nach Scheltema darin besteht, dass bei den Klassikern die
L6ésung des tragischen Unterganges durch die verhdngnisvolle
Erfilllung eines Miissens, im biirgerlichen Drama durch das ver-
zweiflungsvolle Misslingen eines Wollens erreicht wird. Nur das
Genie vermag eine kommende Kultur vorauszufithlen und kann
sein Werk mit Ideen ndhren, die erst eine spdtere Zeit als richtig
erkennt. Und nur die allergr6Bten diirfen wéhrend einer geistigen
Umwilzung in ihrem Werk die beseligenden Empfindungen kiinfti-

232



ger Tage zum. Ausdruck bringen. So war es mit Homer, der
Jahrhunderte vor Perikles lebte, mit Dante, der nie eine gothische
Kathedrale hat schauen diirfen, mit Shakespeare, der zwei Jahr-
hunderte vor der franzosischen Revolution von modernem Geistes-
leben Zeugnis ablegte.

Die zwei Geistesstromungen der biirgerlichen Kulturepoche,
die sich die Ursachen aller gesellschaftlichen Geschehnisse streitig
machen, sind also die iibersinnliche und die materialistische. Poli-
tisch duBern sie sich als die Lehren der klerikalen und sozial-
demokratischen Partei; die Zwischenstrémungen, die hauptséchlich
vom Zweifel zehren, verkorpern sich in den liberalen, radikalen
und freisinnigen Parteien.

Der historische Materialismus, die Philosophie der Sozial-
demokraten, fithrt samtliche gesellschaftliche Geschehnisse auf die
Produktions-Verhdltnisse zuriick; das gesamte Geistesleben, die
Gewohnheiten, Sitten und Gebrduche, die sozialen, politischen
und Rechts-Verhéltnisse, die Religion, Philosophie und Kunst
werden alle nur aus ihnen erkldrt. Das Wirtschaftsleben bildet den
Unterbau, auf dem alle Formen des menschlichen Wirkens und
Denkens errichtet werden. ,Die erhabene GroBe der griechischen
Kunst hatte darin ihre Grundlage, dass Handel und Produktion,
Kunst und Wissenschaft der griechischen Staaten aus der reinen
Okonomie entsprossen waren. Die bloBe Naturbegabung allein
macht den Kiinstler nicht aus; sie muss immer mit einem ge-
wissen Zustande der Produktion, mit einer Gunst der Zeiten zu-
sammenfallen, um den groBen Kiinstler zu schaffen“, sagt Feuer-
herd in seinem schon genannten Aufsatz Der Stil nach der po-
litischen Okonomie.

Und weil erst da eine Kultur ist, wo materielles und geistiges
Bediirfnis iibereinstimmen, miissen zuvorderst die materiellen
Bediirfnisse befriedigt werden; erst wenn die Produktionsverhalt-
nisse dergestalt sind, dass sie einem Jeden geniigen, dass sie
Frieden und Ruhe herbeifiihren, miissen ganz von selbst die
geistigen Bediirfnisse, die den Oberbau bilden, obsiegen, miissen
Wissenschaft, Philosophie und Kunst erbliihen. Das also ist der
groBe Unterschied zwischen dieser und der dltern Anschauung:
nicht die Religion, sondern die Produktionsweise gibt die Wert-
skala der Kultur ab.

233



Nun sagt die sozialistisch orientierte Wirtschaftslehre, dass der
Produktionsprozess wegen des kapitalistischen Systems groBere
‘Gewinne nur fiir den Einzelnen zulasse, und dass der ganzen
‘Arbeitswelt von diesem ganzen Gewinn nur ein moglichst geringer
Lohn zugute komme, eher zu wenig als zu viel fiir einen red-
lichen Lebensunterhalt. Dieses System befriedigt mithin nur einen
kleinen Teil, sogar den bei weitem kleinsten Teil der Menschheit;
daher die Unruhe in der gesamten Gesellschaft. Der Kapitalismus
als Grundlage des europdischen Wirtschaftslebens scheint nun
deutlich im sechzehnten Jahrhundert seinen Anfang zu nehmen,
also ungefahr gleichzeitig mit der Renaissance. Demnach wire
wohl die Folgung kaum zu kiihn, dass jene Kunst, die am
engsten an das Gemeinschaftsleben gebunden ist, ndmlich die
Architektur, durch das Aufkommen der kapitalistischen Wirtschafts-
ordnung zu einer unglaublich tiefen Stufe herabsank.

Die wesentlichste Schopfung der neuen Ordnung ist die In-
dustrie, und in England hat sich gegen das Ende des achtzehnten
Jahrhunderts die GroBindustrie entwickelt, die den endgiiltigen
Sieg des Biirgertums iiber die Reste der Feudalzeit bedeutet. Da-
mit fallt die franzosische Revolution zusammen, die durch Aui-
hebung der Ziinfte mit der mittelalterlichen Tradition bricht. So
ist das Biirgertum vollends in die Gesellschaft und die moderne
Lebensanschauung eingezogen, und das war das Ende der Bau-
kunst als eines architektonischen Stils.

Der Anfang des neunzehnten Jahrhunderts war also ein
schlechter Boden fiir Kunst und Kultur, weil die Produktions-
verhiltnisse fiir die menschliche Gemeinschaft kldglich waren. Das
musste zu einer geistig vollkommen unfruchtbaren Periode fiihren;
und mit Ausnahme der ungeahnten Resultate der exakten Wissen-
schaften, die wiederum vorwiegend der Industrie zugute kamen,
hat uns das vorhergehende Jahrhundert auch wenig Erfreuliches
geschenkt.

Religion und Kunst, namentlich Baukunst, schaffen eine Kul-
tur. Vom alten Gottesglauben, der fiir die Antike in gottlicher
Gestalt, fiir das Mittelalter in mystischer Gottversenkung die tiefste
Form der Kunst war, ist wenig mehr iibrig geblieben. Und die
freie Entwicklung des Protestantismus hatte gewiss den Nachteil,
dass er die Konventionen, auf denen Religion und Kunst beruht,

234



fast anarchistisch aufloste, und auch jene bescheidene schépferische
Kraft verlor, die er der siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert
noch gehabt hatte. Und auch der Katholizismus verliert nach der
Renaissance betrdchtlich an kirchlichem Einfluss, der mit der
franzOsischen Revolution, zwar nicht dem Anscheine nach, aber
tatsdchlich doch ein Ende nimmt.

Man hatte zwar erwartet, dass der Protestantismus mit der
schonen Absicht, durch eine freiere Auffassung der Religion eine
ernsthaftere Lebensanschauung und Vertiefung der Gefiihle zu
bringen, das wahre Christentum und die wahre Néchstenliebe
eher verwirklichen werde. Die Abschaffung von Scheiterhaufen
und Folterbank ist aber bloB eine Linderung der Formen der Ver-
tragsamkeit, also eine Folge hoherer Bildung, und hat mit Kultur
nichts zu schaffen. Auch der Wohltétigkeitssinn erweist sich am
Ende keineswegs als eine groBe und ausschlieBlich die Neuzeit
kennzeichnende Eigenschaft, wie man gar zu gern annehmen
mochte; hat er doch als personliche Tugend allezeit bestanden,
wie denn die Lehre der Néachstenliebe schon die Quintessenz von
dlteren Religionen und Philosophien bildete. ,Das Christentum
ist tot“, sagt auch Schefiler, und wer dies zu gestehen den Mut
hat, wird ehrlicher sein, als wer jeden Sonntag zur Kirche geht,
um sich das Gegenteil beweisen zu wollen.

Der Protestantismus war von den gleichen Idealen beseelt
wie die ganze Geistesrichtung der Renaissance und spiegelte diese
in einer besonderen Architektur wieder, zum Beispiel in Holland
und der Schweiz mit ihren streng calvinistischen Konventionen;
aber im neunzehnten Jahrhundert erreicht er einen toten Punkt;
der urspriingliche christliche Gottesdienst blieb zwar duBerlich der
alten Tradition und ihrer Architektur treu, litt aber wegen der
selben Ursache an der selben Krisis. Wie konnte man auch heute
im gleichen Sinne wie friiher glaubig sein? Muss denn nicht,
wo man veraltete Konvention kiinstlich aufrecht erhilt, der Glaube
erblassen und der Gottesdienst zu einer rein rituellen Form her-
absinken? ,Die Naturwissenschaften haben mit unerbittlicher
negativer und positiver Logik revolutionierender gewirkt als eine
dreitausendjdhrige Philosophie, als alle Systeme spekulativen Er-
kenntnisdranges es gekonnt haben. Der hohe Glaube von der
himmlischen Heimat aller Seelen, der das Dasein so leicht machte

235



und ihm ewige Dauer verhieB, ist den Lebenden genommen; er
ist nur noch Kraft einer miiden Tradition geblieben, und weil ein
Aquivalent nicht vorhanden ist, ergiebt sich die Notwendigkeit, den
entgotterten Himmeln neue Offenbarungen abzugewinnen, neue
sittliche Ideale zu verkiinden und aus dem Weltwissen ein groBes
ethisches Uberzeugtsein von der Géttlichkeit zu gewinnen.“

Der dlteren Lehre nach ist also die groBe ethische Kraft
die Ursache aller Verhéltnisse, der neuern nach ist es die mate-
rialistische Kraft, weil der Kapitalismus die normale Produktions-
weise zerstOrt hat. Und da eine reine Kultur nicht durchdringen
kann, mussten wir auch auf eine groBe Kunst verzichten. Diese
absolute Kulturlosigkeit hat die Zeit des Biirgertums gezeitigt,
weil ihr das groBe gemeinschaitliche Ideal fehlte, dessen Hin-
schwinden man nicht mit dem Glauben an iiberirdische Ursachen
aller gesellschaftlichen Geschehnisse erkldaren kann; nur der histo-
rische Materialismus vermag uns den Weg zur LOsung dieses
Problems zu weisen. ,Viele Fragen“, sagt Feuerherd, ,wiirden
unbeantwortet bleiben, sobald nur die Ideale beriicksichtigt wiirden.“

Das deutlichste Bild dieses Zerfalles zeigt uns die Wertskala
aller Kultur — die Achitektur. Literatur, Musik und Malerei eignen
sich am besten, den Zustand einer in allen Banden gelockerten
Gesellschaft durch Kunstmittel wiederzugeben, weil sie am wenig-
sten materielle Kiinste sind; die Bildhauerei, die zwischen Bau-
kunst und Malerei steht, kann aber zu ihrer Entwicklung einer
guten Architektur nicht entbehren. So gibt es denn auch im neun-
zehnten Jahrhundert eine bliihende Literatur und eine entsprechende
Malerei mit Meistern von hervorragendem Talent, wéahrend die
Bildhauerei nur da, wo sie sich ganz von der Architektur befreite,
zeitgemaB Eindruckvolles vollbrachte.

Noch das achtzehnte Jahrhundert vermochte aus den Kunst-
formen der Renaissance eine letzte Bliite zu zaubern, einen ein-
heitlichen Stil, der alles umfasste, und dabei nochmals Frankreichs
filhrende Stellung erwies; Architektur und Musik waren noch nicht
von Subjektivismus zerfressen und die wunderbare Literatur, die
unter deutscher Leitung, namentlich unter der Goethes zum kom-
menden Jahrhundert iiberleitete, hatte auch mehr Gemeinschafts-
charakter als irgend eine Kunst unserer Tage. Das neunzehnte
Jahrhundert pflegte dann namentlich Musik und Malerei, die je-

236



doch eines groBen Stils nicht mehr teilhaftig wurden, da sie nie
der ganzen Gemeinschaft dienten und nie fiir die ganze Gemein-
schaft Konventionen aufstellen konnten. Fiir kein musikalisches
Werk dieser Zeit findet sich ein Gebiude, in dem es seiner Art
gemdB aufgefiihrt werden konnte; kein Gemailde dieser Zeit
kommt als Wandschmuck in Betracht, weil keine Architektur da
ist und die Werke beider Kiinste an und fiir sich von all zu per-
sonlicher Beschaffenheit sind.

Jede Kunst miisste ein Schaffen im Beznk der Konventionen
ihrer Zeit sein; selbst den nachahmenden Kiinsten darf die Nach-
ahmung der Natur nicht Zweck, sondern nur Mittel sein. Die
Impressionisten und Naturalisten, deren Kunst sich gerade im
neunzehnten Jahrhundert zu bemerkenswerter Hohe empor-
schwang, entbehren aber gerade des Schopferischen.

»Der Blick des Kiinstlers“, sagt A. von Senger?) ,bleibt nicht
an der Welt der Erscheinungen haften; diese ist fiir ihn bloB An-
regung zu seiner Dichtung, und diese Dichtung entspringt wieder-
um einer eigenen Art, die Welt zu schauen, aus einer Person-
philosophie. Entspricht nicht die Grundstimmung eines echten
Kunstwerkes dem Sehnen nach einem verlorenen Paradiese? —
Und nun die Impressionisten. Schon das Wort sagt es: sie sind
Empfinger, bestimmend fiir ihre Werke wird eine Philosophie
die keine ist, der Naturalismus. Nicht im Atelier, sondern im
Freien malt der Impressionist seine Bilder. Er studiert nicht die
Natur wie ein BOcklin, um darin Ausdrucksmittel fiir seine Dich-
tung zu finden, sondern um die Reize, die er von ihr empféangt,
durch die Brille seines Temperamentes auf die Leinwand zu
bringen. Seine Malerei ist fast eine reflektorische Téatigkeit. Die
Passivitat ist die Eigenart des Impressionismus und offenbart dessen
unkiinstlerisches Wesen. (Man soll vom Kiinstler der gibt, nicht
verlangen, dass er Weib wird, dass er empfdngt, meint Nietzsche)“.

Was soll diese Auseinandersetzung, die zwar das Talent der
Impressionisten nicht leugnet, aber ihren Grundsétzen nur geringen
Wert zubilligt, anders heiBen, als dass von einem groBen Stil,
der von allgemeinen architektonischen Prinzipien getragen wird,
in der heute am hoOchsten geschitzten Malerei nicht die Rede sein

1) Vgi. ,Wissen und Leben® 1. Dezemiber 1908. Band I1I. S. 241.

237



kann? So steht es heute auch mit der Literatur und, wo sie
sich getrennt von der Architektur entwickelt, auch mit der Bild-
hauerei. Nur die immaterielle Musik, die am leichtesten auBer-
halb des Bandes einer Stileinheit leben kann, vermag sich zu einer
bedeutenden Hohe emporzuschwingen. Ja, es will Ofters scheinen,
dass das personliche Talent auBerhalb allgemeingiiltiger Formkon-
ventionen am hdéchsten zu steigen vermag; hat nicht Beethovens
Flug hohere Sphéren als die hochstrebendste Begeisterung in irgend
einer andern Kunst erreicht?

Im neunzehnten Jahrhundert ging aus der Architektur nicht
nur keine lebendige Kraft hervor; von der Hohe grundsatzlicher
Betrachtung, der einzigen, welche die Miihe des Ersteigens lohnt,
erzeugte diese Zeit eigentlich gar keine Architektur. ,Die Dicht-
kunst kann nicht von Halbheit leben, ebensowenig als von Eklek-
tizismus,“ sagt Gorter; das gilt fiir jede Kunst, besonders fiir die
Architektur, gerade weil sie die materiellste, weil sie stets an Zeit,
Sitten und Gebrduche gebunden ist. Keine Kunst steht wie sie
inmitten der Gesellschaft. Schon die niichterne Tatsache, dass
die Industrie eine Anzahl neuer vortrefflicher Materialien in den
Handel bringt, zu deren Benutzung man gendtigt wird, erweist
klar, dass die Anwendung fritherer Formen schwerlich der Neuzeit
entsprechen kann. Und ein jeder, der fiir Harmonie und Stil-
einheit zwischen moderner Kleidung und dem Raum, wo sie
wirken soll, Gefiihl hat, muss den &dsthetischen Konflikt nur schon
zwischen diesen beiden sehr scharf empfinden.

Die Architektur war wahrend des ganzen neunzehnten Jahr-
hunderts bloB eklektisch. Die napoleonische Zeit versuchte den
altromischen Stil wieder aufzubringen, der lange nachwirkte und
zu einer Neubelebung des griechischen Stiles fithrte. Als es sich
dann zeigte, dass mit diesem Stil nicht viel zu machen war, da
er zu den tollsten Konflikten Anlass gab, warf man sich auf die
vaterldndische Renaissance und verfiel darauf auf eine neu-gotische
Richtung, die gewiss von einschneidenderem Einfluss als alle
andern war. Denn die Gotik war eine Architektur von groBerer
Prinzipienklarheit als die Renaissance, die nun noch bei erneuter
Anwendung im neunzehnten Jahrhundert den letzten Rest an
schopferischer Kraft verloren hatte; und daher gebiihrt der mo-
dernen Gotik das Lob, die Aufmerksamkeit wieder auf eine klarere

238



Bauart gelenkt zu haben; da sie aber auch am Formalen hidngen
blieb, erwies sie sich nicht von dauerhaitem Werte.

So sah man wirr durcheinander Bauten im griechischen und
romischen, im romanischen und gotischen Stil auffiihren; dazu in
Renaissanceformen von nationaler und landfremder Art; dieser
Wirrwar war aus Grundsatz international, und nichts bestimmte
die Dekorationsformen eines Baues als die Wahl des Auftrag-
gebers oder die Liebhaberei des Baumeisters; wiinschte man
etwas ganz AuBergewohnliches zu leisten, so griff man gar nach
dem indischen Tempelstil, der sich am groBen Luxustingeltangel
einfach entziickend ausnahm. Das alles schien so selbstverstdnd-
lich, dass nicht einmal die Rede davon war, ein Gebdude anders
als in einem historischen Stil zu errichten.

Die Folge dieses Zustandes war, dass die Architektur als
Kunst verloren ging; man glaubte, sie lasse sich bloB durch die
duBeren Formen bestimmen und sei nur von ihnen abhingig,
und man verwechselte seine mehr oder weniger groen Kennt-
nisse der historischen Stilformen mit kiinstlerischem Stilgefiihl.
Man fiihlte sich durchaus nicht befremdet, alle jene Formen an-
gewendet zu sehen, die vor Jahrhunderten andere Menschen zu
andern Zwecken erfunden hatten. Man dachte nicht daran, warum
wir nicht eigene Formen schufen und uns einer toten statt einer
lebendigen Sprache bedienten. Und den Baumeistern selbst fiel
nicht ein, dass eine Art des Bauens ohne historische Stilformen
moglich wére. Man unterschied sogar zwischen einer Baukunst
ohne und eine Baukunst mit Kunst; wo doch sdmtliche Bau-
meister friiherer Zeiten ihre Bauten im Geist der allgemeinen
Formkonvention auffiihrten und dabei kaum an Kunst und gewiss
nicht an Stil dachten. Dazu kam, dass man wegen des betrédcht-
lichen Wachstums der Stddte immer mehr die menschlichen
Wohnungen nach den Gewohnheiten der Massenproduktion er-
baute und dass das Bauen ein Geschaft ward, das in die Héande
von allerhand Leuten und nur ausnahmsweise in die von Sach-
verstindigen fiel. Und da gerade diese sich verpflichtet fiihlten,
dreimal destillierte Stilformen anzuwenden, so kann man sich
etwa vorstellen, wie tief die Baukunst im neunzehnten Jahr-
hundert mit Naturnotwendigkeit sinken musste.

239



Doch wire es ein Unrecht, das groBe Verdienst jener Meister
nicht anzuerkennen, welche die architektonischen Grundsétze iiber
jene Zeiten hiniiber gerettet haben, und die gegen den Strom der
Zeit kdmpften; zwar vermochte ihre eigene Einsicht keine festen
Formen anzunehmen, weshalb sie nur die Verwirrung vermehrten.
Auch jener dirfen wir nicht vergessen, deren Arbeit der Unkultur
der Zeit wegen nur von voriibergehender Bedeutung sein konnte.
Aber man darf sich bei dergleichen Betrachtungen nicht von
sentimentalen Erwidgungen leiten lassen.

Das ist also entscheidend fiir die Bedeutung des vergangenen
Jahrhunderts, dass gerade das Wachstum der Industrie und die
Verbreitung der kapitalistischen Wirtschaftsordnung die Architektur
zu verwirrenden, unruhigen, unbefriedigenden Ausdrucksformen
fihrte und unsere Stddte zu unerfreulichen Aufhaufungen von Ge-
bduden machte. Herrscht doch selbst eine groBere Unruhe in der
langweiligen Aneinanderreihung neuer StraBen, als in der lebhaften
Linienfiihrung einer alten Stadt. Selbst unsere Landschaften hat diese
Seuche verdorben, die bis ins Dorf und in den Wald vordrang;
unserer Wohnungen hat sie sich beméachtigt und alle gemiitliche Wohn-
lichkeit daraus verbannt. Und gerade dadurch erwies sich die Form-
verwirrung als das reine Spiegelbild unserer Kultur, dass sie nicht
nur Einzelheiten, sondern unsere ganze Umgebung umfasste.

In der Antike und der Gotik war das Geistesideal, das alle
umfassen muss, soll es eine leitende Kraft bedeuten, die Religion;
aber schon mit der Renaissance begann dieses Ideal zu erbleichen.
Der protestantische Gottesdienst, das biirgerliche Selbstbewusst-
sein wuchs mit der kapitalistischen Warenproduktion empor.
Henriette Roland Holst sagt in ihren Studien iiber sozialistische
Asthetik: ,Die alte religidse, im Glauben wurzelnde Lebensan-
schauung wird schwécher und erbleicht; die natirliche, auf Wissen-
schaft, also auf systematische Anordnung der Tatsachen begriin-
dete, wachst und verbreitet sich. Sie ist das Resultat einer wesent-
lich praktischen Entwicklung der zunehmenden Macht der Menschen
iiber die Natur; sie ist nichts weiteres als das Spiegeln dieser
zunehmenden Macht im Bewusstsein “.

Die gesellschaftliche Entwicklung schritt von der Verallge-
meinerung zur Individualisierung, vom allgemeinen zum person-
lichen Interesse, und schlieBlich zum Subjektivismus, mit einer

240



entsprechenden Abspiegelung in der Kunst. Dieser Prozess wurde
im neunzehnten Jahrhundert volizogen, und dieses Jahrhundert
wird als die Bliitezeit der biirgerlichen Kultur betrachtet. Liegt
nun, ich komme auf die Frage zuriick, die diesen Aufsatz ein-
leitet, kein Grund zu groBer Unzufriedenheit vor mit dem, was
diese Bliitezeit uns bietet? Man mag iiber den Lauf der Geschichte
urteilen, wie man will, das Ergebnis der Entwicklung des Kapi-
talismus kann keinen befriedigen, man stelle denn nur auf das
Urteil der wenigen von dieser Wirtschaftsordnung Bevorteilten ab.
Alle Werte werden heute, wenn auch nicht dem Scheine nach,
so doch in Wirklichkeit, allein an einem GeldmaBstab gemessen;
samtliche Erwdgungen werden von finanziellen UnterstrOmungen
beherrscht, sdmtliche Ideale von pekunidren Nebenabsichten er-
stickt, und den Anschein des Gegenteils wusste man um so besser
zu hiiten, je mehr die Wirklichkeit zutraf. Dass hie und da un-
eigenniitzige Taten geschehen, findet seine Erkldrung darin, dass
wie allezeit Kiinstler und Gelehrte, auch allezeit hochsinnige
Menschen geboren werden. Der Anschein wurde am besten dort
behiitet, wo man, um sich nicht dem Verdacht auszusetzen, das
Heilige zu verspotten, die Wahrheit coiite que coiité zu bemanteln
genOtigt war: in der Kirche. ,Die Kirche“, sagt in seiner Schrift
Sie miissen der Schweizer Pfarrer Kutter, ,glaubt ihm (Gottes
Geist) nicht mehr. Sie glaubt dem Satan. Sie handelt mit der
Holle und marktet um die Siinde. Sie ist eine Rduberhohle und
ein Kaufhaus geworden. Sie anerkennt das Bose. Das hat sie zum
Fluch der Voélker gemacht.“

In einem Vortrag habe ich einmal das neunzehnte Jahr-
hundert das Jahrhundert der Hésslichkeit genannt, und ich glaube
Griinde genug zu haben, auf dieser Meinung zu beharren. Frei-
lich diirfte man dagegen einwenden, dass wenigstens die Musik
sich zu einer bedeutenden Hohe emporgeschwungen habe, dass
dieses Zeitalter Richard Wagner gebar, dessen Kunst an unser
Innerstes greift und der als ldeal erstrebte, dem antiken Drama
Gleichwertiges an die Seite zu stellen. Und weitere Widerspriiche
miissten jene Maler herbeifiihren, deren Werke nahe an die hoch-
sten Mdoglichkeiten von Schonheit reichen, jene Schriftsteller und
Dichter, deren Talent gewiss nicht geringer ist, als das der besten
Autoren fritherer Zeiten.

241



Alledem stimme ich bei, um so mehr, als ich auf eine In-
konsequenz in dem schon genannten bedeutungsvollen Buche
von Scheltema hinweisen mochte. Scheltema spricht dort den
Gedanken aus, die moralische Weltordnung der Neuzeit sei nicht
eine misslungene Verwirklichung dessen, was sein soll, sondern
eine naturgemidBe Anordnung dessen, was sein kann; er schlief3t
sich also hierin der marxistischen Geschichtsanschauung an. Aber
nun begeht er dhnlich wie die meisten Sozialdemokraten die In-
konsequenz, seine Gegner herunterzumachen, deren Handlungen
auch nur Folge und nicht Ursache dieser Weltordnung sind.

Die personliche Verantwortung fiir alles Handeln ist aber
eine Eigenschaft der biirgerlichen Moral! Er lobe also meinet-
wegen die Sozialdemokratie, weil sie die Ursache der kapitalisti-
schen Wirtschaftsordnung wegraumen will, aber nicht die Sozial-
demokraten als solche, denn das Menschliche und Allzumenschliche
wird von keinem System beeinflusst. Er beschimpfe meinet-
wegen den Kapitalismus, aber nicht die Kapitalisten, und, um auf
Scheltema’s eigentlichen Boden zu kommen, den Naturalismus und
Realismus in der Kunst als eine Folge jener Weltordnung, aber
nicht die Kinstler der achtziger Jahre als solche; haben sie doch
so gute Arbeit geleistet, wie sie es in ihren Verhéltnissen irgend
tun konnten; sie haben wie jede revolutiondre Bewegung gegen
den Schein gekampft und hervorgehoben, was sie als das wahre
Wesen der Kunst erkannt hatten. Aber auch groBe Kunst haben
sie hervorgebracht, die wie damals Multatulis Werke plotzlich in
wunderbarem Licht aufflammten. Bedenkt man weiter, dass jede
Bewegung langsam wachsen muss und eine groBe Kunst nicht
mit einemmal dasteht, so darf man nicht wagen, alle Kiinstler
jener Zeit Faulenzer und Dilettanten zu schelten. Auch die Poesie
seiner Zeitgenossen, die Scheltema heruntermacht, konnte, abge-
sehen natiirlich vom Talent als solchem, auch nicht anders sein
als sie war, sie konnte noch unmdéglich der Ausdruck einer Kultur
sein, die iiber die kapitalistische Wirtschaftsordnung hinaus ein
gluckliches Zukunftsland erreicht hat.

AMSTERDAM - H. P. BERLAGE
(Schluss folgt) '

ooo

242



	Kunst und Gemeinschaft

