Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750557

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KUNST UND GEMEINSCHAFT

Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoemaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

Wie kommt es, dass sich in neuester Zeit nach allen Seiten
hin eine groBe Unzufriedenheit mit den gesellschaftlichen Ver-
héltnissen offenbart ; dass man nach Verbesserung aller bestehenden
Einrichtungen strebt; dass sich aber vor allem ein starker Drang
nach dem fithlbar macht, was dem Leben Glanz verleiht — nach
Kunst? Wie kommt es, dass man Dinge dndern will, die noch
nicht lange bestehen; daneben mit scharfer Kritik alles Altmodische
geiBelt, aber vor allem aufs scharfste verurteilt, was uns das
letzte Jahrhundert an kiinstlerischen Leistungen geschenkt hat?

Ist wirklich ein begeistertes Reformbediirfnis aufgewacht, so
muss dafiir ein tiefliegender Grund vorhanden und das Gleich-
gewicht zwischen idealen Lebenszielen und der Wirklichkeit griind-
lich zerstort sein.

Kunst ist keine Pflanze ohne Boden; wird das Verlangen
nach einer andern Kunstform empfunden, so ist das ein sicherer
Beweis, dass sich das Erdreich erneuert, in dem die Kunst ent-
steht. Ist die Kunst ein Erzeugnis der Kultur, ein Bild des
Geisteslebens, so muss eine groBe gesellschaftliche Umwandlung
im Werke sein, wenn die Kunst Wege einschldgt, die vor einem
halben Jahrhundert niemand ahnte, und wenn die Kiinstler nach
neuen Formen suchen oder alte der neuen Zeit anpassen wollen.

Gehen wir vielleicht von einem Zustand der Schwéche und
Verwirrung zu groBerer Einfachheit und Sicherheit iiber?

%k ) ¥*
*

Uberblickt man unbefangen die Gesellschaft des neunzehnten
Jahrhunderts, so fillt sofort die Schwierigkeit auf, eine feste zweck-
bewusste Linie, ein deutliches Handlungsprinzip darin zu entdecken,
es miisste denn das einer stetigen Handels- und Gewerbeentwick-
lung sein. Das Geistes- und Gemeinschaftsleben ldsst uns ein
Bild der Verworrenheit und Unordnung zuriick, das in der Ge-
schichte kaum seines Gleichen findet.

Gorter sagt in seiner Kritik der literarischen Bewegung der
achtziger Jahre in Holland: ,Sind die Verhdltnisse der Menschen

168



unter sich in der antiken und feudalen Gesellschaft klar und durch-
sichtig, in der biirgerlichen sind sie das keineswegs, und nur die
sorgfiltigste Methode vermag sie zu erfassen. Die Verhdltnisse
werden immer verwickelter und damit undeutlicher, so dass es
schwieriger ist, das siebzehnte als das sechzehnte, das achtzehnte
als das siebzehnte und das neunzehnte als das achtzehnte Jahr-
hundert zu verstehen.“

Auch in der Kunst des vergangenen Jahrhunderts spiiren wir
eine Unschliissigkeit nach allen Seiten hin, einen vollstindigen
Mangel an irgend einer Richtung, abgesehen vom Realismus, der
in seinen duBersten Konsequenzen zur Stillosigkeit fiihrt.

Wenn wir eine Reise in der Absicht antreten, Schones zu
sehen und uns an vollendeter Kunst zu erfreuen, lenken wir unsere
Schritte am liebsten dorthin, wo die Reste der antiken Welt zu
finden sind. Oder wir besuchen die Stdtten, wo das Mittelalter
seine Denkmaéler errichtet hat, oder Léander, die eine hervorragende
Renaissance-Kunst wie Italien aufweisen. Aber niemals gehen wir
dann den bedeutenden Kunstwerken des neunzehnten Jahrhunderts
nach; wir vermeiden die Stddte, die sich im neunzehnten Jahr-
hundert bedngstigend rasch entwickelt haben. Wir ziehen die alten
Stddte mit ihren engen, krummen Gassen und ihrer unregel-
maéBigen Anlage den neueren vor, die doch den Forderungen der
Zeit gewiss besser geniigen.

Das tun wir, weil kein Kunstwerk des neunzehnten Jahr-
hunderts uns dergestalt zu ergreifen vermag wie antike Kunst-
werke, weil die Triimmer alter Stddte ein Gefiilhl maéchtiger
GroBe und harmonischer Majestdt in uns erwecken, wie Kein
Monument des neunzehnten Jahrhunderts, weil wir beim Eintreten
in eine gotische Kathedrale von jenem heiligen Ernst erfasst
werden, welchen das Innere einer modernen Kirche nicht wieder-
zustrahlen vermag, weil wir beim Anblick eines Kunstwerkes der
Renaissance instinktiv fiihlen, dass alle nacheifernden Bestrebungen
den Stempel einer unbedingten Minderwertigkeit in sich tragen.
Kurz, weil die Kunstwerke der alten Zeiten jenen Kern besitzen,
den eine bloB personliche Auffassung niemals zu geben vermag.
Denn damals war eine allgemein geltende Basis noch vorhanden,
auf welche der Kiinstler sich stiitzte und durch welche er seine
persOnliche Auffassung um so besser zur Geltung brachte.

169



Oder miissen wir uns das dadurch erkldren, dass es damals
groBere Kiinstler gab als heutzutage? Die Antwort ist nicht leicht,
weil ein Talent nur nach seinen Leistungen beurteilt werden kann.
Aber warum hat denn nicht jede Zeit groBe Kiinstler, wohl aber
eine jede hervorragende Gelehrte, Staatsméanner und Feldherren
hervorgebracht? Und warum hat in einer Bliitezeit der Kunst mit
einem Male eine bedeutende Anzahl Kiinstler das Licht erblickt ?
Ist denn ein Kiinstler ein so auBergewohnliches Geschopf, dass
er nur ausnahmsweise vorkommen kann und das Leben eines
einzelnen oder einiger weniger geniigt, um einem Zeitalter das
Geprédge einer Kunstepoche aufzudriicken? Ein tieferes Gefiihls-
leben ist aber in Tausenden von Menschen vorhanden, der Unter-
schied besteht bloB in der Fahigkeit, es zu sichtbarem Ausdruck

zu bringen, — das Schone gleichsam zu verkorpern.
'Die Kiinstler selber — und ihre Umgebung ermuntert sie
nicht selten dazu — sind begreiflicherweise nicht abgeneigt, sich

geistig iiber die Gesellschaft zu stellen, um sich so einen ewig
griinen Lorbeerkranz um die Schldfe zu winden; es schmeichelt
ihrer Eigenliebe, sich als etwas besseres als ihre Mitbiirger zu
fiihlen und mit einer gewissen Geringschdtzung auf sie hinabzu-
blicken. In ihrem Wirken und ihrer Lebensfiihrung, ihrem Gefiihls-
leben und ihren materiellen Neigungen ist der Unterschied aber
kaum so groB, wie sie sich gern einbilden; ihre Wichtigtuerei ist
nicht selten ein Deckmantel fiir ein hohles Seelenleben. Und so
war es vielleicht von jeher.

Es trifft also durchaus nicht zu, dass es nur in besonderen
Epochen groBe Kiinstler gegeben hat. Goethe war nicht weniger
grol als Homer, Dante oder Shakespeare. Und dennoch hatte
seine Zeit kaum eine bedeutende Kultur; wire sie eine grolle
Kulturperiode gewesen, so hitte Goethes Kunst sich vielleicht
zu einer noch hoheren Stufe formaler Vollkommenheit empor-
zuschwingen vermocht. Nicht anderes gilt fiir Beethoven. Er blieb
ein Sonderling und Unverstandener, weil ihm in jener Zeit unent-
wickelter Kultur die begeisterte Resonanz der Zeitgenossen fehlte,
mit der er sich freier entfalten, allgemeiner und unabhéngiger
hatte ‘bewegen konnen. Semper war in der Kiihnheit seiner
Raumschopfungen nicht weniger bedeutend als Iktimos, Erwin
von Steinbach oder Bramante. Und dennoch fehlt seinen Werken ein

170



gewisses Etwas: die Seele, welche das Geheimnis aller groBen
Kunstwerke ist.

Scheffler sagt in seinem Aufsatz Konventionen der Kunst:
»Alle Kunst ist auf Konventionen angewiesen, insofern sie Sprache
der Seele sein will, und etwas Anderes kann sie nicht sein. Sie
braucht Vertrdge sowohl fiir den Inhalt wie fiir die Form, fiir
das was sie sagen, und fiir die Mittel, womit sie einen Sinn aus-
driicken will“. Und weiter: ,Auf den Schlachtfeldern unserer
Kunst kdmpfen schone Begabungen, die innerhalb von Epochen,
wie die Renaissance oder die Gotik, Unsterbliches leisten wiirden,
die dem MaBe der Energie-Entwicklung nach hinter keinem Meister
der Vergangenheit zuriickstehen, und deren Wirken doch nur
Episode bleiben kann.“

Damit kommt er zum Schluss, dass, um Kunst hervorzu-
bringen, die Zeiten dazu giinstig sein sollen, — sonst ist alle
Energie, sogar die der Allerbegabtesten nicht im Stande, GroBes
zu schaffen. Zu jeder Zeit hat es Kiinstler gegeben; die Verhalt-
nisse bestimmen jedoch, ob ihre Leistungen sich zu wahrer Grofe
entfalten kénnen. Das ist die furchtbare Tragik der Ubergangs-
stadien. Und dariiber hilft uns Nietzsches Ubermensch nicht hinweg.

Was sind aber Kulturepochen? Kultur gibt es jederzeit,
wenn man darunter bloB Bildung als Ausdruck der herrschenden
Sitten und Gewohnheiten — der Mode also — versteht. Fasst
man den Begriff jedoch hoher, so ist Kultur die Harmonie zwischen
geistigen und materiellen Bediirfnissen, und daher besteht — einer
AuBerung von Chamberlain, glaube ich, nach — ein groBer Unter-
schied zwischen Kultur und Bildung. Eben weil es Bildung ohne
Kultur und selbst umgekehrt geben kann, hat jedes Zeitalter grofle
Kiinstler gebildet, aber in einer kulturlosen Epoche, wo die geis-
tigen Bediirfnisse hinter den materiellen zuriickstehen, konnen sie
doch keine groBe Kunst schaffen. ,Eine kiinstlerische Kultur ist
nur auf dem Boden einer allgemeinen Kultur denkbar,“ sagt
Muthesius und driickt damit den gleichen Gedanken aus. In einer
Periode, wo die allgemeine Kultur fehlt, entstehen die ,Sonder-
linge“, entsteht individualistische, oder besser gesagt subjektivis-
tische Kunst, weil es da keine Konvention, keine geistige Uber-
einstimmung gibt und es ihr demzufolge auch an der formalen
fehlt.

171



Ohne Zweifel kann es in einer solchen Epoche das Indivi-
duum ungeheuer weit bringen. Da konnen sich geniale Bega-
bungen wie Beethoven, Goethe, Semper entfalten und bleiben in
ihren Leistungen dennoch hinter den mittleren Talenten einer
wirklichen Kulturepoche zuriick.

Nur zwei groe Kulturepochen haben weit iiber die iibrigen
hinausgeragt. Selbstverstdndlich hat es eine Anzahl bedeutender
Kulturstromungen gegeben: doch von festen Prinzipien aus konnen
eigentlich nur die antike und feudale Epoche groB genannt
werden, wenn man das morgenldndische hohe Altertum ausschlieBt.

Nun ist es in jenen Epochen gerade die Architektur, welche
die edelsten Leistungen hervorbringt und in gewisser Hinsicht
die gesamte bildende Kunst in sich vereinigt, und in solchen Zeiten
ist das Bauwerk die hochste kiinstlerische Leistung. Umgekehrt
gibt es keine hohe Kultur, die nicht eine groBe Baukunst ent-
wickelt hatte. So gibt also die Architektur in gewissem Sinne die
Wertskala der Kulturgeschichte an; nur wo sie ihren Hohepunkt er-
reicht, kann von einer hohen Kultur die Rede sein. Die bedeutende
Entwicklung der Musik und Literatur im achtzehnten und neun-
zehnten Jahrhundert steht damit nicht im Widerspruch, denn in
den Zwischenstufen konnen sich die Einzelkiinste sehr gut ent-
wickeln. Aber nur wo sédmtliche Kiinstler von einem groBen Band
umschlungen sind, wie im Altertum und im Mittelalter, vermogen
sie jenes einheitliche Ideal zu erreichen, das in hoherem Sinne
Stil genannt wird.

Wo einzelne Kiinste blithen, kann nur ein individueller Stil
vorhanden sein; nur wo Kultur herrscht, wird ein Stil fiir samt-
liche Kiinste erreicht. Die Dichtungen Homers, die Formen eines
griechischen Tempels und der strenge Rhythmus der griechischen
Musik folgen alle den ndmlichen Gesetzen, der selben Linie. ,,K&nn-
ten wir sdmtliche spdteren Dramen durch mehrere Linien veran-
schaulichen, die sich kreuzen oder verflechten®,sagt Scheltema in
seinem Buche iiber die Grundlagen einer neuen Dichtkunst,
»Linien, die einer Entwicklung, einem Hohepunkt und einer Lo-
sung entsprechen, auf- und wiederum abwirts gehen, so lieBe
sich die Handlung im griechischen Drama nicht anders darstellen
als durch eine einzelne gerade Linie, ohne Abweichen von ihrer Rich-
tung, ohne Neben- oder Seitenlinie, ohne irgend einen Aufputz.

172



Das gerade ldsst uns ein solches Drama groBartig und auch wie-
derum kindlich einfach zugleich erscheinen.“

Am Kklarsten ist diese Einheit im Altertum zwischen den bil-
denden Kiinsten unter sich zu spiiren; Architektur, Bildhauerei,
Malerei und Gebrauchskunst marschieren zusammen unter der
Leitung der Architektur; wenn auch oft neue Kunstformen zu-
ndchst an kleinen Gegenstdnden erprobt werden, ist doch kein
Zweifel, dass die Architektur die ganze bildende Kunst zusam-
menhalt.

Und nicht anders war es im Mittelalter, mit dem einzigen
Unterschied, dass da die leitende Stellung der Achitektur noch weit
starker war, eine Folge der méchtigen Kraftentfaltung der Kirche.
Und wiederum liegen die Verse Dantes auf der selben Linie,
wiederum besteht eine Einheit zwischen Architektur und Musik
wie sie Jorris Karl Huysmans in seinem Roman ,A rebours“
trefilich schilderte. Selbst die Staatseinrichtung zeigt einen ge-
wissen Zusammenhang mit der Kunst der Zeit, und Feuerherd
sagt mit Recht in seinem Aufsatz iiber die Entstehung der Stile
aus der politischen Okonomie, dass in der Konstruktion des do-
rischen Baustils die groBe Einfachheit und strenge GesetzmaBig-
keit des alten Staates ausgedriickt sei.

Zwei gewaltige Geistesstromungen suchen heute auf verschie-
denen Wegen die Ursachen dieser Ubereinstimmung. Die iltere
sucht sie rein im Ubersinnlichen; die Anhéinger der Marxschen
Philosophie fiihren alle Kulturerscheinungen auf die Produktions-
verhédltnisse zuriick. Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
dass gerade zur Zeit der Antike und der Gotik das Ubersinnliche,
das Religiodse den Ausschlag gab. Das Kunstwerk in hochster
Potenz beider Zeiten ist das Gotteshaus, sei es nun der Tempel,
die Wohnung der irdischen, oder die Kathedrale, die Wohnung
der iiberirdischen Gottheit. In der horizontalen Linie des Tempels
spricht sich das Streben nach irdischer Gliickseligkeit aus, in der
vertikalen Linie der Gotik ein Streben nach himmlischen Sphéren.
Und man wird kaum den Ursprung einer Kunstform aus rein
materiellen Griinden erkldren konnen, wie es Feuerherd in gewiss.
zu niichternen Gedanken tut: ,Wie der Reichtum eines Landes
nicht auf dem Gelde beruht, sondern auf den Naturerzeugnissen
und der damit verbundenen Arbeit mannigfachster Art der mensch-

173



lichen Gesellschaft, so hat auch der Stil nicht seine Grundlage in
den Grundformen. Diese leiten ihn zwar auf die Nachwelt weiter,
aber seine Lebensbedingungen sind wirtschaftiche Verhéltnisse,
welche den Schonheitsbegriff bestimmen und den Stil gebildet
haben, ehe er in den Kunstformen seinen Ausdruck fand. Der
Stil ist niemals aus einer rein kiinstlerischen Bewegung entstan-
den; ein Blick in die Geschichte lehrt uns, dass sein Ursprung
stets unter Bedingungen vor sich geht, welche aus dem Mate-
riellen geschopft, dann ins Ideale umgesetzt werden, und so den
Schonheitsbegrifi gebédren, den die Kiinstler durch ihren Geist
und ihre Hand in einem neuen Stil erblithen lassen.“

Diese Anschauungen, welche sogar den Ursprung des ioni-
schen SadulenfuBes aus materieller Grundlage erkldren, wiirden
einen Marxisten in Entziicken versetzen. Man kann aber nicht
sagen, dass sie sehr einleuchtend sind. Um so eher stimmt Karl
Scheffler mit uns iiberein, wenn er sagt: ,Religion und Baukunst
zusammen ergeben eine Kultur“. Ohne Kultur keine Baukunst,
aber auch ohne Baukunst keine Kultur; da nun aber die Kunst
das Spiegelbild des Geisteslebens ist, diirfte man wohl daraus
folgern, dass ohne Religion keine Kultur denkbar sei.

Wie zeigt sich nun aber im Einzelnen diese Wechselwirkung
zwischen Kunst und Religion?

Wie gesagt hatte zur Zeit einer groBen Baukunst — also
eines grofen Stils — immer sie die Leitung unter den bildenden
Kiinsten; Bildhauerei und Malerei konnten sich zwar wohl selb-
stdandig entwickeln, waren aber doch nur der Architektur wegen
da. Auf das Bauwerk verwendeten beide ihre besten Kréfte; die
Skulptur suchte und fand stets die Harmonie mit der Architektur,
die Malerei unterordnete stets die zu schmiickende Wand dem
gesamten Kunstwerke. Und da diese Arbeit fiir die Wohnung der
Gottheit ausgefiihrt wurde, ergab es sich von selbst, dass die
Kunstformen dieses Tempels der Symbolisierung der religidsen
Ideen dienen mussten, und was nicht am Tempel erprobt war,
mochte man auch nicht fiir Gegenstdnde nicht religidser Art ver-
wenden. So wurde der Tempel zur Quelle, die das ganze Kunst-
leben eines Volkes nihrte.

Gewiss bedurite es eines langen Wachstums, ehe solch groBes
Kunstwerk zu Stande kam; jede Kunstentwicklung kennt eine

174



Periode des Werdens, Blithens und Vergehens oder, wie Hegel
sagt, des Suchens, Erreichens und Uberschreitens. Die erste
Stufe kennzeichnet sich durch eine gewisse Unbeholfenheit der
Formen, aber auch durch strenges Stilgefiihl, durch den Sinn fiir
jene Einheit sdmtlicher Glieder, auf der das Geheimnis aller wahr-
haftigen Kunst beruht; — die zweite durch die vollstindige Beherr-
schung aller Schwierigkeiten, eine Vollkommenheit in der For-
mensprache, eine Einheit in der Vielheit, welche der Endzweck
alles Suchens ist; — die dritte durch eine Vernachldssigung der
Form, durch Platzgreifen von Willkiir in der Anwendung der Stil-
grundsdtze und durch jene Verwilderung in der Dekoration,
welche wie ein Naturgesetz das Verhdngnis jeder absteigenden
Kunstepoche ist.

Allerdings bedarf es eines langwierigen und liebevollen Stu-
diums einer Grundform, bis sie zur Konvention einer Zeit und
Gesellschaft herangereift ist. Das Wort Konvention darf uns nicht
schrecken, weil es auch schlechte Konventionen gibt; eine Kon-
vention ist nichts als das Resultat gemeinschaitlichen Wirkens,
also einer geistigen Solidaritdt, und so aufgefasst, ermoglicht sie
allein das Allerhtchste. Von geistiger Solidaritdt kann aber in der
heutigen Zeit eines anarchistischen Subjektivismus kaum die Rede
sein; und doch ist sie allein kulturschaffend.

So beruhen auch die hochsten religidsen Empfindungen auf
Konvention. Alle Dogmen, alle philosophischen Systeme sind
Konventionen, die die Gellschaft dem ewig Unerforschlichen ge-
geniiber schlieBt. ,,Denn alle Offenbarung Gottes ist an Menschen
und durch Menschen geschehen.“

Scheffler sagt in dem selben Aufsatz, nach dem er darauf
hingewiesen hat, wie alle Kunst, sogar die eines Tizian, Velas-
quez, Rembrandt, Donatello, eines Michelangelo, aber zumal die

Baukunst auf Konvention beruhe, dariiber folgendes:

Die Baukunst ist so recht das Gebiet der Konventionen. In ihr
gilt die auf dem Boden der Empfindungen fiir Gravitations-Erscheinungen
sich bewegende Phantasie; die besonderen Wirklichkeiten einer dar-
stellbaren Natur sind ausgeschlossen. Das Talent muss hier seine ver-
anschaulichende Féhigkeit, durch reine, unnaturalistische Formen zu
sprechen, voll erweisen. Darum herrscht in der Baukunst nie die Be-
weglichkeit und Vielseitigkeit, wie in den malenden und poetischen
Kiinsten. Die Entwicklungen schreiten nur langsam fort, jede Bauform
ist, weil sie Resultat komprimierter Krafteempfindungen, die Materiali-

175



sation eines Abstrakten und eine Quintessenz ganzer Vorstellungs-
reihen ist, eine Formel, in der die statisch-konstruktive Phantasie vieler
enthalten ist. Eigensinniger Subjektivismus ist hier unmdoglich, weil sich
der Einzelne nie von dem befreien kann, was er vorfindet, weil seine
- Willkiir von allen Seiten eingeengt ist und die Erfindungsgabe eines
Einzigen fiir diese abstrakte Formenwelt nicht ausreicht. Bauformen
entstehen nur aus dem einmiitigen Bestreben ganzer Geschlechter.

Darum sind diese Phantasiegebilde aber auch dauernder als alle der
Natur entlehnten Kunstzeichen. Die Bauformen, worauf ein Volk sich
einigt, sind ein Extrakt, worauf die ganze bildende Kunst sich bezieht;
sie iiberdauern den Wechsel der Zeiten am ldngsten, und stellen etwas
wie ,ewige Schonheiten“ dar. Man denke an die Gesimsformen und
Sdulenbildungen der Griechen, die durch die Kunstgeschichte zweier
Jahrtausende gehen, ohne dass sie an innerer Kraft und Logik Beson-
deres eingebiiBt haben. Es sind selten reine Kristalisationen des mensch-
lichen Begriffes von GesetzmiBigkeit. Welche Ubereinstimmung des
Weltgefiihls muss geherrscht haben; wieviel warmes Leben miissen die
antiken Konventionen umschlossen haben, dass wir vor diesen Kunst-
werken noch so lebhaft mitzufithlen imstande sind! Welche expansive
Idee hat sich in dieser Kunst bescheiden, — und man wagt kaum zu
sagen: weise, weil es wahrscheinlich kein Willensakt war, — selbst be-
schridnkt!

Schopfungsakte, die solche Gebilde hervorbringen, kéonnen nur
auf dem Urgrund religioser Weltbegriffe vor sich gehen, weil sie selbst,
im freiesten Sinne, religioser Natur sind. Der Architekt sucht Gesetze
bildend zu begreifen, Naturkrdfte und deren ewig wirkende Logik zu
verstehen. Und sein Verstehen duBert sich als Schoénheitsform.

So erklart sich der langsame Wechsel der Baustile. Die Erneue-
rung der Grundformen der Architektur wird nur als Bediirfnis emp-
funden, wenn sich die Weltanschauungen &ndern. Die Glaubensge-
schichte ist zugleich eine Geschichte der Baukunst; jede Religion hat
ihren Stil. Was zwischen den religiosen Epochen entsteht, ist nur
diirftige Nachahmung der iiberlieferten Werte, ein Hinfristen zwischen
entscheidenden Zustdnden.

Es bedarf also eines bedeutenden Zeitraumes um architek-
tonische Formen zur Entwicklung zu bringen, denn alle Kunst,
zumal die Baukunst, beruht auf Konvention; Konventionen und
somit auch Kunst und Kultur konnen sich aber, da sie Gemeingut
sein miissen, nur langsam entwickeln.

Aus dem Gesagten ergibt sich iiberdies, dass Religion und
Architektur die namliche Grundlage haben; Religion ist also der
Urgrund von Stil, ja selbst eines jeden Stils, weil jede Religion
eine besondere architektonische Formensprache besitzt. ,Und wie
in der klassischen, so in der sogenannten christlichen Kunst tritt
zunachst durch die Baukunst das absolute und allumfassende
Kunstwerk zu Tage und ordnen sich alle iibrigen Kiinste um

176



Tempel und Kirche wie um Moschee und Pagode herum,“ sagt
Kuyper in einem seiner Stone-Vortrdge iiber Calvinismus und:
Kunst.

Zwar behauptet Kuyper weiter, dass bei einer reicheren: Ent-
wicklung der Religion, namentlich des Calvinismus, Kunst und
Religion jede ihre eigene Lebenssphédre haben, welche nur anfangs
kaum unterschieden und deshalb vermischt sind. Und zur wei-:
teren Bestdtigung seiner Anschauung zitiert er die Worte Hart-
manns: ,Urspriinglich tritt die Gottesverehrung in untrennbarer
Vereinigung mit der Kunst auf, weil die Religion auf dieser nie-
deren Stufe noch die Neigung besitzt, sich in den &sthetischen
Schein zu verlieren.“ Daraus zieht er den Schluss, dass, weil die
Geschichte der Kunst bis jetzt noch niemals einen allumfassenden
Kunststil ohne Zusammenhang mit einer Religion aufblithen sah,
eben deswegen kein neuer Kunststii mehr zu erwarten sei.

Was geschieht nun aber im fiinfzehnten Jahrhundert beim
Entstehen der Renaissance, jener geistigen Bewegung, welche die
Grundlage der modernen Lebensanschauung bildet? Obschon die
Renaissance eine revolutiondre Bewegung war, und ziemlich
plotzlich auftrat, machte sie keine Ausnahme in der Art, wie Be-
wegungen zu entstehen und sich zu duBlern pflegen. Denn bevor
der ganze Umschwung sich vollzogen hatte, waren die Symptome
seit ldngerer Zeit sichtbar gewesen; , Die Renaissance hatte schon
lange vor der Tiir gestanden,“ sagt Burckhardt in seinem Cice-
rone. Und so verwendete denn auch die bildende Kunst Re-
naissanceideen, bevor eigentlich die Renaissance da war. Diese
bedeutete in ihrem tiefsten Wesen ein Sichlosreilen von der Su-
prematie der Kirche, eine Reaktion gegen das Geistesleben des
Mittelalters; sie bedeutete jene freie AuBerung geistigen Lebens,
welcher auch der Protestantismus sein Entstehen verdankte. Und
diese Umwandlung ruft fiir die Kunst einen genau entsprechen-
den Umsturz hervor.

Es diirfte kein Zufall sein, dass diese Bewegung in Italien
entstand und sich von da aus iiber Europa verbreitete, und dass
sie auf eine Riickkehr zu der klassischen Lebensanschauung in
moderner Form abzielte. Das bedeutete zunédchst einen_ geistigen
Konflikt, eine Unvereinbarkeit in den Grundsdtzen, welche sich
zundchst am Kraftigsten in der Literatur zeigte, die dadurch eine

177



Synthese aller Kiinste ist, dass sie sowohl Zeit wie Raum um-
fasst. In der deutlichsten und begreiflichsten Art macht sich aber
dieser Einfluss in jener Kunst geltend, welche mit der Religion
zusammen die Kultur darstellt, ndmlich in der Baukunst. So ge-
nau entspricht der Geist der Baukunst immer dem religiGsen,
dass sich die Zwiespéltigkeit in der Weltanschauung der Renais-
sancemenschen nach den Worten Schefflers genau in ihrer archi-
tektonischen Kunst abspiegelt. Zwar hatten auch die iibrigen
Kiinste das Band der Einheit eingebiiBt, aber auf keiner driickte
dieser Verlust im gleichen MaBe, weil keine im gleichen MaBle auf
Konvention beruht. Keine ist so sehr symbolische Kunst; weil
keine weder durch Zweck noch durch Schwere des Materials so
behindert ist, die Ideen direkt auszusprechen.

Werden nun sdmtliche Stile daraufhin kritisch untersucht,
inwiefern sie den Anforderungen von Klarheit in der Konstruktion
genugen und wie sehr ihre Dekoration logisch aus der Konstruk-
tion hervorgeht, so wird man zur Einsicht gelangen, dass die
Baukunst der Griechen und die Gotik diesem Ideal am besten
entsprechen, und es diirfte kein Zufall sein, dass beide Epochen
einer hohen -Kultur teilhaftig waren.

Spricht man aber von den Klassikern, so meint man damit
auch die ROmer; ihre Architektur weist jedoch nicht mehr eine
solche Prinzipienklarheit auf wie die der Griechen. Es wiirde zu
weit fithren, den Unterschied zwischen griechischer und rOmischer
Architektur in allen Einzelheiten auseinanderzusetzen; ein paar
Worte dariiber diirften immerhin angebracht sein. Der griechische
Tempel ist das Hauptwerk der griechischen Baukunst; er besteht aus
einer Cella mit einer Reihe von Sédulen, welche zugleich das Dach
tragen und entweder vor der Cella oder als Galerie ringsherum
aufgestellt sind. Diese Sdulen entsprechen vollig ihrem Zweck als
tragende oder stiitzende Elemente. Bei den R6mern hingegen war
nicht mehr der Tempel das architektonische Meisterwerk; denn
der Gottesdienst diente bei ihnen nicht wie bei den Griechen dem
ganzen Gesellschaftsleben zur Grundlage, sondern war schon zu
einer rituellen Form herabgesunken. Das zeigt sich denn auch
gleich in jhrer Kultur, welche gegeniiber der griechischen bedeu-
tend zuriicksteht. Die Romer waren vorwiegend Staatsleute und
Ingenieure, ihre groBten und bedeutendsten Bauwerke waren

178



Briicken und Wasserleitungen, Festungen und Hafenwerke. ,Es
ist eine Fabel“, sagt Feuerherd, ,dass die Romer eine angeborne
Feindseligkeit gegen die bildende Kunst hatten, aber die wirt-
schaftlichen Verhdltnisse wirkten in Rom eben so ungiinstig auf
die Kiinste wie in Sparta. Und es ist, wie wenn er die heutige
Zeit schilderte, wenn er fortfdhrt: ,Der Architekt musste der Kon-
kurrenz der Baufirmen fast erliegen. Vitruv schreibt mit Erbitte-
rung dariiber, dass zu seiner Zeit die Leute, welche sich filsch-
lich Baukiinstler nennen, in der Baukunst ungestraft ihr Unwesen
trieben.“ Dieser Utilitdtstrieb beherrschte auch ihre monumentale
Architektur, welche sich als eine Zusammensetzung vom Ge-
wolbebau, also vom Bogen, den zwar die ROmern nicht erfunden
aber doch am hé&ufigsten gebraucht haben, mit dem S&ulen-
schema erweist, das sie den Griechen entlehnten. Dieses Siulen-
schema wurde von ihnen in seinen Einzelheiten dekorativ auf ge-
niale Weise verdndert, aber sie wendeten es nicht wie die Grie-
chen rein nach konstruktiven und somit stilgerechten Grund-
sdtzen an. Es wird ndmlich entweder vor die Mauer gestellt,
oder in der Form von Halbsdulen mit ihr verbunden, und die
Sdule erfilllt nicht mehr ihre Funktion als tragendes Konstruk-
tionsglied, sondern als bloBe Dekoration. Das erwies sich als
auBerst zweckméBig, weil es die Anwendung der Sadulen bei mehr-
stockigen Gebduden erlaubte. Die Prinzipienklarheit war aber be-
eintrichtigt, sodass schon dadurch allein die rémische Architektur
der griechischen gegeniiber als minderwertig erscheint. Immerhin
sind mit dem romischen Schema, das sich am reinsten im
Triumphbogen zeigt, zahlreiche und bedeutende architektonische
Prachtwerke aufgefiihrt worden, und es hat sich dank seiner guten
Verwendbarkeit die Welt erobert.

In der Renaissance wenden sich nun die Baumeister wie alle
schopferischen Krifte der Zeit den Klassikern zu, und zwar nicht
den Griechen, sondern den Romern, deren Bauten in ihrer un-
mittelbaren Umgebung zu finden waren. Weil aber von allen
Kiinsten die Baukunst am meisten auf Konvention beruht, war
gerade fiir sie diese Riickkehr bedauernswert; denn der formale
Ausdruck dieser Konvention war selbstverstdndlich das rémische
Schema mit Arkade und angelehnten Sadulen. Man tate jedoch
den Baumeistern der Renaissance Unrecht, wiirde man sie alle

179



als Nachahmer betrachten. Denn ahnlich wie die Romer das.
Séulenschema der Griechen individualisierten, wandelten die Renais-
sancemeister das System der Romer um. Diese Verdnderungen
waren aber wiederum bloB dekorativer Art, freilich von jungem,
frisch revolutiondrem Leben erfiillt; neue Grundsédtze wurden aber
keine geschaffen, das Schema, der Kern, das Konstruktive, alles
was den Stil erst zum Stil macht, blieb unverdndert. An die alten.
romischen Baumeister, die zwar meistens Griechen waren, haben
denn auch die Renaissancearchitekten niemals ganz herangereicht.
Und die Folgen blieben nicht aus; gerade durch diese prinzipielle
Schwiche sollte die Baukunst ihre Stellung als Fiihrerin der bil-
denden Kiinste einbiien.

Ist es die Folge freierer religioser Ansichten, also weniger
starker Formkonventionen, dass es so kommen musste? Einmal
auf diesen Weg geraten sehen wir die Baukunst immer tiefer und
tiefer herabsinken, bis sie im neunzehnten Jahrhundert zu einer
vollstandig bedeutungslosen Kunst wurde.

Es kam aber noch ein wichtiger Faktor hinzu, unzweifelhaft
auch infolge der neueren Anschauungen. Die beiden Schwester-
kiinste, die Bildhauerei und Malerei, die es als ihre hochste Auf-
gabe betrachtet hatten, der Ausschmiickung des Bauwerkes zu
dienen, gingen allmdhlich ihren eigenen Weg. Allerdings stellten
sie sich weiter zur Verfiigung der Architektur und der Aufschwung
der Verzierungskiinste, den die Renaissance mit sich brachte, er-
Offnete sogar der Bildhauerei und Malerei ungeahnte Arbeitsfelder ;
aber sonst entwickelten sich diese Kiinste selbstdndig zum Tafel-
bild und zum Bildwerk ,,an und fiir sich“; und gerade weil sich diese
selbstindige Entwicklung zu einer bedeutenden HoOhe empor-
schwang, beeinflusste sie die Architektur, statt dass sie unter dem
Einfluss der Architektur geblieben wdre.

Die strenge Zucht, der Stil, die architektonische Konvention,
welche urspriinglich die Bildhauerei und Malerei beengten, ging
allen Kiinsten verloren; die architektonische Dekoration erschien
als zuféllig auf der Wand ausgefiihrtes Bildwerk oder Tafelbild.
SchlieBlich wurde die Wand selber fast ganz schmucklos und
wartete nur auf die Gemiélde, die daran gehdngt werden sollten.
Am weitesten ging man dabei in Holland, wo die vollstandig glatte,
weiBgetiinchte Wand das Ideal wurde. Geschah dies, weil in Hol-

180



‘land die Baukunst nie eine Bedeutung -erhielt wie in andern
Landern, oder weil die hollindische Malerschule, die solche Wénde
brauchte, vielleicht die erste von allen geworden ist?

Das Einheitsband war also verloren gegangen, und obschon
der letzte Baustil, der des Empire, auf kurze Zeit das alte Prinzip
neu belebte, war keine dauernde Verbesserung moglich. Denn die
geistige Grundlage, die bindenden Konventionen, waren zerstort.

Mit der Renaissance ist der eigentliche Kirchenbau in geisti-
ger und formaler Hinsicht in den Hintergrund getreten. Der Tempel
war nicht mehr das Symbol des hochsten Geisteslebens, weil
das Geistesleben nicht mehr wie im Altertum und Mittelalter auf
religibser Grundlage beruhte. Allerdings wurden Kirchen gebaut
und in nicht geringerer Anzahl als vorher; und der Bau des
Petersdoms beweist, dass man an Kiihnheit des Vorsatzes und
‘RiesenmaB des Umfanges hinter den mittelalterlichen Kathedralen
nicht zuriickstehen wollte. Und doch war damit nicht erreicht, was
man frither erreicht hatte. Gewiss, der Eindruck des gewaltigen
von der Kuppel umschlossenen Raums ist unvergleichlich; aber
das religiose Empfinden, das Sich-iiber-die-Erde-erhoben-fiihlen, be-
michtigt sich unser nicht wie in einer gotischen Kathedrale.

Nein, mit der Renaissance sank der Kirchenbau zu geringerer
architektonischer Bedeutung; das zeigt sich schon am Mangel
einer reichen schopferischen Phantasie bei den sonst iiberaus be-
gabten Baumeistern. Denn alle Phantasie muss erblassen, wenn
die Ideen, welche den Plan eines Bauwerks beherrschen, ver-
altet sind. Durch diesen Riickgang des Tempelbaus wurde die
gesamte Baukunst geschidigt, da er allein MaB und Vorbild einer
geistig hochstrebenden Architektur sein kann. Und daran trégt die
Schuld, dass die Renaissance auf die romische Architektur zuriick-
griff, die den Tempel vernachldssigte, statt zur griechischen, der
er ein und alles war. ,Was man als Renaissancebaukunst er-
reichte,“ sagt Muthesius in seinem Aufsatz iiber Stilarchitektur
und Baukunst, ,konnte doch nur blasses Abbild einer besseren
Originalkunst sein, woriiber jeder Italienreisende klar sein wird,
'wenn er bemerkt, wie ein einziges antikes Bauwerk — etwa das
Kolosseum oder das Pantheon in Rom — die ganze Renalssance—
‘baukunst in den Schatten stellt.“ -

181



Trotzdem wiére es einseitig, der Renaissancearchitektur jedes
Verdienst abzusprechen, schon der Frische des jungen Kunstlebens
wegen, das in ihr blitht. Auch brachte die Zeit der freien Geistes-
duBerung die Aussonderung nationaler Art mit sich, so dass sich in
Europa vielseitige Kunsterscheinungen entwickelten, deren groBen
Reiz wir in den Baudenkmalern jener Zeit bewundern. Bliihte schon
im Mittelalter eine besondere Profanarchitektur, so erhielt sie nun
in der Renajssance eine weit groBere Bedeutung. Dazu kommt,
dass di¢“mi#elalterliche Tradition so kraftig und eingreifend ge-
wesen war, dass nicht mit einemmal mit ihr gebrochen werden
konnte, und schlieBlich blieben in der Renaissance der nordischen
Liander einzelne mittelalterliche Elemente erhalten, die hier eigent-
lich bodenstdndig waren.

Spiter erst macht sich der direkte Einfluss der italienischen
Renaissance geltend; was fiir die nordische — der genannten
Prinzipien wegen — doppelt verhdngnisvoll wurde. Hatte die
mittelalterliche Architektur in [talien nie die klassische Tradition
vollends zu verdrdngen vermocht und in der Dekoration eine
gewisse einheitliche Tradition weitergefiihrt, so entstand im Norden
eine Zwiespdltigkeit zwischen sidlicher und nordlicher, klassischer
und gotischer Kunst, die durchaus nicht vom Guten war. Immer-
hin wahrte sich die Technik eine vorziigliche Tradition guter Arbeit
durch das Mittel der Ziinfte, so dass die Werke der Renaissance
an (Gewandtheit der Ausfiihrung hinter denen der andern groBen
Kunstepochen nicht zuriickstehen. -

Die Renaissance bedeutete fiir die Gesellschaft den Verlust
einer festen Linie in den Verhdltnissen von Mensch zu Mensch;
das machte sich in der Kunst fithlbar, die nun individuell statt
sozial wurde und vom Allgemeinen zum Besonderen schritt. Wenn
nun auch die Kunst erst durch personlichen Ausdruck ihren Wert
erhilt, so ist doch die Geltung ihrer Schonheit- von der allge-
meinen Anerkennung ihrer Konventionen abhdngig; je allgemeiner
die Schonheit, destoweniger ldsst sich iiber den Geschmack streiten.
Das einzige MaB der Schonheit ist der Mensch, je mehr sich aber
der Mensch vom Menschen sondert, umsomehr individualisiert
sich der Schonheitsbegriff. ,Schon,“ sagt Spinoza, ,ist ein Be-
griff, der bloB im Menschen besteht, und nicht eine Eigenschait
bestimmter Korper.* Ein Scholastiker des Mittelalters hitte kaum

182



so geurteilt. Die Ursache dieser Individualisierung war unzweifel-
haft die verdnderte Stellung des Kiinstlers, der vor der Renais-
sance nicht hoher als alle andern bedeutsamen Menschen geschatzt
wurde, weshalb wir wir wohl Namen von Kiinstlern des Altertums
und des Mittelalters, aber sonst recht wenig von ihnen wissen.
Nun wird er pldtzlich ein besonderes Wesen, das fast auBerhalb
der Gesellschaft steht. Der Individualismus artet schlieBlich in
einen Subjektivismus aus, der nur sich selbst kennt und statt der
Sache immer das Ich vorschiebt. Weil nun aber der wahre
Individualismus auf die Sache abzielt und sein Werk aus Selbst-
verleugnung hervorgeht, vermag er die Natur des Kiinstlers zu
genialer Hohe zu entwickeln und sie so reif, so krdftig und so
befriedigt zu machen, dass erst durch ihn die groBe Personlich-
keit sich offenbart. Anders steht es mit dem Subjektivismus, der
sich zum Individualismus verhalt wie der Eigensinn zum Willen.
So haben wir ihn zum Beispiel im Jugendstil kennen gelernt.

AMSTERDAM H. P. BERLAGE
(Fortsetzung folgt.)

NATIONALE AUSSTEELUNG
IN NEUENBURG

1. |

Noch sind drei groBe monumentale Kompositionen zu nennen:
die Kartons von Albert Welti fiir den Stdnderatsaal in Bern, die
Obsternte von Cuno Amiet, der Ziehbrunnen von Otto Vautier.

Des groBen Landsgemeindebilds von Albert Welti kann man
nicht recht froh werden. Alles, was die Monumentalmalerei- sich
errang, als sie sich vom Genrehaften und vom akademischen
Rezept beireite, das einleuchtend Einfache, das rhythmisch Geord-
nete, das koloristisch Eindringliche, hat Welti als Theoriesimpelei
verachtet, und was er an seine Stelle setzte, vermag die Liicke
Liicke nicht recht zu fiillen. Die Hauptsache ist ihm nicht die Lands-
gemeinde, sondern die kleinen Buben und Madel, die sich auBer
dem Ring herumbalgen, die Schildwachen bewundern, mit Hunden
spielen, sind die Frauen, die plaudernd das Ende erwarten. Diese

183



	Kunst und Gemeinschaft

