
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Kunst und Gemeinschaft

Autor: Berlage, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KUNST UND GEMEINSCHAFT
Unser Gottesdienst ist ein irdischer.
Schoemaeckers : Der Glaube des neuen Menschen.

Wie kommt es, dass sich in neuester Zeit nach allen Seiten
hin eine große Unzufriedenheit mit den gesellschaftlichen
Verhältnissen offenbart ; dass man nach Verbesserung aller bestehenden

Einrichtungen strebt; dass sich aber vor allem ein starker Drang
nach dem fühlbar macht, was dem Leben Glanz verleiht — nach
Kunst? Wie kommt es, dass man Dinge ändern will, die noch
nicht lange bestehen ; daneben mit scharfer Kritik alles Altmodische
geißelt, aber vor allem aufs schärfste verurteilt, was uns das
letzte Jahrhundert an künstlerischen Leistungen geschenkt hat?

Ist wirklich ein begeistertes Reformbedürfnis aufgewacht, so
muss dafür ein tiefliegender Grund vorhanden und das
Gleichgewicht zwischen idealen Lebenszielen und der Wirklichkeit gründlich

zerstört sein.
Kunst ist keine Pflanze ohne Boden; wird das Verlangen

nach einer andern Kunstform empfunden, so ist das ein sicherer
Beweis, dass sich das Erdreich erneuert, in dem die Kunst
entsteht. Ist die Kunst ein Erzeugnis der Kultur, ein Bild des

Geisteslebens, so muss eine große gesellschaftliche Umwandlung
im Werke sein, wenn die Kunst Wege einschlägt, die vor einem
halben Jahrhundert niemand ahnte, und wenn die Künstler nach

neuen Formen suchen oder alte der neuen Zeit anpassen wollen.
Gehen wir vielleicht von einem Zustand der Schwäche und

Verwirrung zu größerer Einfachheit und Sicherheit über?

* *
*

Überblickt man unbefangen die Gesellschaft des neunzehnten
Jahrhunderts, so fällt sofort die Schwierigkeit auf, eine feste zweck -
bewusste Linie, ein deutliches Handlungsprinzip darin zu entdecken,
es müsste denn das einer stetigen Handels- und Gewerbeentwicklung

sein. Das Geistes- und Gemeinschaftsleben lässt uns ein
Bild der Verworrenheit und Unordnung zurück, das in der
Geschichte kaum seines Gleichen findet.

Gorter sagt in seiner Kritik der literarischen Bewegung der

achtziger Jahre in Holland: „Sind die Verhältnisse der Menschen

168



unter sich in der antiken und feudalen Gesellschaft klar und
durchsichtig, in der bürgerlichen sind sie das keineswegs, und nur die

sorgfältigste Methode vermag sie zu erfassen. Die Verhältnisse
werden immer verwickelter und damit undeutlicher, so dass es

schwieriger ist, das siebzehnte als das sechzehnte, das achtzehnte
als das siebzehnte und das neunzehnte als das achtzehnte
Jahrhundert zu verstehen."

Auch in der Kunst des vergangenen Jahrhunderts spüren wir
eine Unschlüssigkeit nach allen Seiten hin, einen vollständigen
Mangel an irgend einer Richtung, abgesehen vom Realismus, der
in seinen äußersten Konsequenzen zur Stillosigkeit führt.

Wenn wir eine Reise in der Absicht antreten, Schönes zu
sehen und uns an vollendeter Kunst zu erfreuen, lenken wir unsere
Schritte am liebsten dorthin, wo die Reste der antiken Welt zu
finden sind. Oder wir besuchen die Stätten, wo das Mittelalter
seine Denkmäler errichtet hat, oder Länder, die eine hervorragende
Renaissance-Kunst wie Italien aufweisen. Aber niemals gehen wir
dann den bedeutenden Kunstwerken des neunzehnten Jahrhunderts
nach; wir vermeiden die Städte, die sich im neunzehnten
Jahrhundert beängstigend rasch entwickelt haben. Wir ziehen die alten
Städte mit ihren engen, krummen Gassen und ihrer
unregelmäßigen Anlage den neueren vor, die doch den Forderungen der
Zeit gewiss besser genügen.

Das tun wir, weil kein Kunstwerk des neunzehnten
Jahrhunderts uns dergestalt zu ergreifen vermag wie antike
Kunstwerke, weil die Trümmer alter Städte ein Gefühl mächtiger
Größe und harmonischer Majestät in uns erwecken, wie kein
Monument des neunzehnten Jahrhunderts, weil wir beim Eintreten
in eine gotische Kathedrale von jenem heiligen Ernst erfasst
werden, welchen das Innere einer modernen Kirche nicht
widerzustrahlen vermag, weil wir beim Anblick eines Kunstwerkes der
Renaissance instinktiv fühlen, dass alle nacheifernden Bestrebungen
den Stempel einer unbedingten Minderwertigkeit in sich tragen.
Kurz, weil die Kunstwerke der alten Zeiten jenen Kern besitzen,
den eine bloß persönliche Auffassung niemals zu geben vermag.
Denn damals war eine allgemein geltende Basis noch vorhanden,
auf welche der Künstler sich stützte und durch welche er seine

persönliche Auffassung um so besser zur Geltung brachte.

169



Oder müssen wir uns das dadurch erklären, dass es damals
größere Künstler gab als heutzutage? Die Antwort ist nicht leicht,
weil ein Talent nur nach seinen Leistungen beurteilt werden kann.
Aber warum hat denn nicht jede Zeit große Künstler, wohl aber
eine jede hervorragende Gelehrte, Staatsmänner und Feldherren
hervorgebracht? Und warum hat in einer Blütezeit der Kunst mit
einem Male eine bedeutende Anzahl Künstler das Licht erblickt
1st denn ein Künstler ein so außergewöhnliches Geschöpf, dass

er nur ausnahmsweise vorkommen kann und das Leben eines
einzelnen oder einiger weniger genügt, um einem Zeitalter das

Gepräge einer Kunstepoche aufzudrücken? Ein tieferes Gefühlsleben

ist aber in Tausenden von Menschen vorhanden, der Unterschied

besteht bloß in der Fähigkeit, es zu sichtbarem Ausdruck
zu bringen, — das Schöne gleichsam zu verkörpern.

Die Künstler selber — und ihre Umgebung ermuntert sie

nicht selten dazu — sind begreiflicherweise nicht abgeneigt, sich

geistig über die Gesellschaft zu stellen, um sich so einen ewig
grünen Lorbeerkranz um die Schläfe zu winden; es schmeichelt
ihrer Eigenliebe, sich als etwas besseres als ihre Mitbürger zu
fühlen und mit einer gewissen Geringschätzung auf sie hinabzu-
blicken. In ihrem Wirken und ihrer Lebensführung, ihrem Gefühlsleben

und ihren materiellen Neigungen ist der Unterschied aber
kaum so groß, wie sie sich gern einbilden; ihre Wichtigtuerei ist
nicht selten ein Deckmantel für ein hohles Seelenleben. Und so
war es vielleicht von jeher.

Es trifft also durchaus nicht zu, dass es nur in besonderen
Epochen große Künstler gegeben hat. Goethe war nicht weniger
groß als Homer, Dante oder Shakespeare. Und dennoch hatte
seine Zeit kaum eine bedeutende Kultur; wäre sie eine große
Kulturperiode gewesen, so hätte Goethes Kunst sich vielleicht
zu einer noch höheren Stufe formaler Vollkommenheit
emporzuschwingen vermocht. Nicht anderes gilt für Beethoven. Er blieb
ein Sonderling und Unverstandener, weil ihm in jener Zeit
unentwickelter Kultur die begeisterte Resonanz der Zeitgenossen fehlte,
mit der er sich freier entfalten, allgemeiner und unabhängiger
hätte 'bewegen können. Semper war in der Kühnheit seiner
Raumschöpfungen nicht weniger bedeutend als Iktimos, Erwin
von Steinbach oder Bramante. Und dennoch fehlt seinen Werken ein

170



gewisses Etwas: die Seele, welche das Geheimnis aller großen
Kunstwerke ist.

Schettler sagt in seinem Aufsatz Konventionen der Kunstr
„Alle Kunst ist auf Konventionen angewiesen, insofern sie Sprache
der Seele sein will, und etwas Anderes kann sie nicht sein. Sie
braucht Verträge sowohl für den Inhalt wie für die Form, für
das was sie sagen, und für die Mittel, womit sie einen Sinn
ausdrücken will". Und weiter: „Auf den Schlachtfeldern unserer
Kunst kämpfen schöne Begabungen, die innerhalb von Epochen,
wie die Renaissance oder die Gotik, Unsterbliches leisten würden,
die dem Maße der Energie-Entwicklung nach hinter keinem Meister
der Vergangenheit zurückstehen, und deren Wirken doch nur
Episode bleiben kann."

Damit kommt er zum Schluss, dass, um Kunst hervorzubringen,

die Zeiten dazu günstig sein sollen, — sonst ist alle
Energie, sogar die der Allerbegabtesten nicht im Stande, Großes

zu schaffen. Zu jeder Zeit hat es Künstler gegeben; die Verhältnisse

bestimmen jedoch, ob ihre Leistungen sich zu wahrer Größe
entfalten können. Das ist die furchtbare Tragik der Übergangsstadien.

Und darüber hilft uns Nietzsches Übermensch nicht hinweg.
Was sind aber Kulturepochen? Kultur gibt es jederzeit,

wenn man darunter bloß Bildung als Ausdruck der herrschenden
Sitten und Gewohnheiten — der Mode also — versteht. Fasst

man den Begriff jedoch höher, so ist Kultur die Harmonie zwischen

geistigen und materiellen Bedürfnissen, und daher besteht'— einer
Äußerung von Chamberlain, glaube ich, nach — ein großer Unterschied

zwischen Kultur und Bildung. Eben weil es Bildung ohne
Kultur und selbst umgekehrt geben kann, hat jedes Zeitalter große
Künstler gebildet, aber in einer kulturlosen Epoche, wo die
geistigen Bedürfnisse hinter den materiellen zurückstehen, können sie
doch keine große Kunst schaffen. „Eine künstlerische Kultur ist

nur auf dem Boden einer allgemeinen Kultur denkbar," sagt
Muthesius und drückt damit den gleichen Gedanken aus. In einer
Periode, wo die allgemeine Kultur fehlt, entstehen die „Sonderlinge",

entsteht individualistische, oder besser gesagt subjektivis-
tische Kunst, weil es da keine Konvention, keine geistige
Übereinstimmung gibt und es ihr demzufolge auch an der formalen
fehlt.

171



Ohne Zweifel kann es in einer solchen Epoche das Individuum

ungeheuer weit bringen. Da können sich geniale
Begabungen wie Beethoven, Goethe, Semper entfalten und bleiben in
ihren Leistungen dennoch hinter den mittleren Talenten einer
wirklichen Kulturepoche zurück.

Nur zwei große Kulturepochen haben weit über die übrigen
hinausgeragt. Selbstverständlich hat es eine Anzahl bedeutender

Kulturströmungen gegeben: doch von festen Prinzipien aus können
eigentlich nur die antike und feudale Epoche groß genannt
werden, wenn man das morgenländische hohe Altertum ausschließt.

Nun ist es in jenen Epochen gerade die Architektur, welche
die edelsten Leistungen hervorbringt und in gewisser Hinsicht
die gesamte bildende Kunst in sich vereinigt, und in solchen Zeiten
ist das Bauwerk die höchste künstlerische Leistung. Umgekehrt
gibt es keine hohe Kultur, die nicht eine große Baukunst
entwickelt hätte. So gibt also die Architektur in gewissem Sinne die
Wertskala der Kulturgeschichte an ; nur wo sie ihren Höhepunkt
erreicht, kann von einer hohen Kultur die Rede sein. Die bedeutende

Entwicklung der Musik und Literatur im achtzehnten und
neunzehnten Jahrhundert steht damit nicht im Widerspruch, denn in
den Zwischenstufen können sich die Einzelkünste sehr gut
entwickeln. Aber nur wo sämtliche Künstler von einem großen Band

umschlungen sind, wie im Altertum und im Mittelalter, vermögen
sie jenes einheitliche Ideal zu erreichen, das in höherem Sinne
Stil genannt wird.

Wo einzelne Künste blühen, kann nur ein individueller Stil
vorhanden sein; nur wo Kultur herrscht, wird ein Stil für sämtliche

Künste erreicht. Die Dichtungen Homers, die Formen eines

griechischen Tempels und der strenge Rhythmus der griechischen
Musik folgen alle den nämlichen Gesetzen, derselben Linie. „Könnten

wir sämtliche späteren Dramen durch mehrere Linien
veranschaulichen, die sich kreuzen oder verflechten",sagt Scheltema in
seinem Buche über die Grundlagen einer neuen Dichtkunst,
„Linien, die einer Entwicklung, einem Höhepunkt und einer
Lösung entsprechen, auf- und wiederum abwärts gehen, so ließe
sich die Handlung im griechischen Drama nicht anders darstellen
als durch eine einzelne gerade Linie, ohne Abweichen von ihrer Richtung,

ohne Neben- oder Seitenlinie, ohne irgend einen Aufputz.

172



Das gerade lässt uns ein solches Drama großartig und auch
wiederum kindlich einfach zugleich erscheinen."

Am klarsten ist diese Einheit im Altertum zwischen den
bildenden Künsten unter sich zu spüren; Architektur, Bildhauerei,
Malerei und Gebrauchskunst marschieren zusammen unter der
Leitung der Architektur; wenn auch oft neue Kunstformen
zunächst an kleinen Gegenständen erprobt werden, ist doch kein
Zweifel, dass die Architektur die ganze bildende Kunst
zusammenhält.

Und nicht anders war es im Mittelalter, mit dem einzigen
Unterschied, dass da die leitende Stellung der Achitektur noch weit
stärker war, eine Folge der mächtigen Kraftentfaltung der Kirche..
Und wiederum liegen die Verse Dantes auf der selben Linie,
wiederum besteht eine Einheit zwischen Architektur und Musik
wie sie Jorris Karl Huysmans in seinem Roman „A rebours"
trefflich schilderte. Selbst die Staatseinrichtung zeigt einen
gewissen Zusammenhang mit der Kunst der Zeit, und Feuerherd

sagt mit Recht in seinem Aufsatz über die Entstehung der Stile
aus der politischen Ökonomie, dass in der Konstruktion des
dorischen Baustils die große Einfachheit und strenge Gesetzmäßigkeit

des alten Staates ausgedrückt sei.
Zwei gewaltige Geistesströmungen suchen heute auf verschiedenen

Wegen die Ursachen dieser Übereinstimmung. Die ältere
sucht sie rein im Übersinnlichen; die Anhänger der Marxschen
Philosophie führen alle Kulturerscheinungen auf die Produktionsverhältnisse

zurück. Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
dass gerade zur Zeit der Antike und der Gotik das Übersinnliche,
das Religiöse den Ausschlag gab. Das Kunstwerk in höchster
Potenz beider Zeiten ist das Gotteshaus, sei es nun der Tempel,
die Wohnung der irdischen, oder die Kathedrale, die Wohnung
der überirdischen Gottheit. In der horizontalen Linie des Tempels
spricht sich das Streben nach irdischer Glückseligkeit aus, in der
vertikalen Linie der Gotik ein Streben nach himmlischen Sphären.
Und man wird kaum den Ursprung einer Kunstform aus rein
materiellen Gründen erklären können, wie es Feuerherd in gewiss
zu nüchternen Gedanken tut: „Wie der Reichtum eines Landes
nicht auf dem Gelde beruht, sondern auf den Naturerzeugnissen
und der damit verbundenen Arbeit mannigfachster Art der mensch-

173



lichen Gesellschaft, so hat auch der Stil nicht seine Grundlage in
den Grundformen. Diese leiten ihn zwar auf die Nachwelt weiter,
aber seine Lebensbedingungen sind wirtschaftiche Verhältnisse,
welche den Schönheitsbegriff bestimmen und den Stil gebildet
haben, ehe er in den Kunstformen seinen Ausdruck fand. Der
Stil ist niemals aus einer rein künstlerischen Bewegung entstanden;

ein Blick in die Geschichte lehrt uns, dass sein Ursprung
stets unter Bedingungen vor sich geht, welche aus dem
Materiellen geschöpft, dann ins Ideale umgesetzt werden, und so den

Schönheitsbegriff gebären, den die Künstler durch ihren Geist
und ihre Hand in einem neuen Stil erblühen lassen."

Diese Anschauungen, welche sogar den Ursprung des
ionischen Säulenfußes aus materieller Grundlage erklären, würden
einen Marxisten in Entzücken versetzen. Man kann aber nicht

sagen, dass sie sehr einleuchtend sind. Um so eher stimmt Karl
Scheffler mit uns überein, wenn er sagt: „Religion und Baukunst
zusammen ergeben eine Kultur". Ohne Kultur keine Baukunst,
aber auch ohne Baukunst keine Kultur; da nun aber die Kunst
das Spiegelbild des Geisteslebens ist, dürfte man wohl daraus

folgern, dass ohne Religion keine Kultur denkbar sei.
Wie zeigt sich nun aber im Einzelnen diese Wechselwirkung

zwischen Kunst und Religion?
Wie gesagt hatte zur Zeit einer großen Baukunst — also

eines großen Stils — immer sie die Leitung unter den bildenden
Künsten; Bildhauerei und Malerei konnten sich zwar wohl
selbständig entwickeln, waren aber doch nur der Architektur wegen
da. Auf das Bauwerk verwendeten beide ihre besten Kräfte; die

Skulptur suchte und fand stets die Harmonie mit der Architektur,
die Malerei unterordnete stets die zu schmückende Wand dem

gesamten Kunstwerke. Und da diese Arbeit für die Wohnung der
Gottheit ausgeführt wurde, ergab es sich von selbst, dass die
Kunstformen dieses Tempels der Symbolisierung der religiösen
Ideen dienen mussten, und was nicht am Tempel erprobt war,
mochte man auch nicht für Gegenstände nicht religiöser Art
verwenden. So wurde der Tempel zur Quelle, die das ganze Kunstleben

eines Volkes nährte.
Gewiss bedurfte es eines langen Wachstums, ehe solch großes

Kunstwerk zu Stande kam ; jede Kunstentwicklung kennt eine

174



Periode des Werdens, Blühens und Vergehens oder, wie Hegel
sagt, des Suchens, Erreichens und Überschreitens. Die erste
Stufe kennzeichnet sich durch eine gewisse Unbeholfenheit der
Formen, aber auch durch strenges Stilgefühl, durch den Sinn für
jene Einheit sämtlicher Glieder, auf der das Geheimnis aller
wahrhaftigen Kunst beruht; — die zweite durch die vollständige Beherrschung

aller Schwierigkeiten, eine Vollkommenheit in der
Formensprache, eine Einheit in der Vielheit, welche der Endzweck
alles Suchens ist; — die dritte durch eine Vernachlässigung der

Form, durch Platzgreifen von Willkür in der Anwendung der
Stilgrundsätze und durch jene Verwilderung in der Dekoration,
welche wie ein Naturgesetz das Verhängnis jeder absteigenden
Kunstepoche ist.

Allerdings bedarf es eines langwierigen und liebevollen
Studiums einer Grundform, bis sie zur Konvention einer Zeit und
Gesellschaft herangereift ist. Das Wort Konvention darf uns nicht
schrecken, weil es auch schlechte Konventionen gibt; eine
Konvention ist nichts als das Resultat gemeinschaftlichen Wirkens,
also einer geistigen Solidarität, und so aufgefasst, ermöglicht sie

allein das Allerhöchste. Von geistiger Solidarität kann aber in der

heutigen Zeit eines anarchistischen Subjektivismus kaum die Rede

sein; und doch ist sie allein kulturschaffend.
So beruhen auch die höchsten religiösen Empfindungen auf

Konvention. Alle Dogmen, alle philosophischen Systeme sind
Konventionen, die die Gellschaft dem ewig Unerforschüchen
gegenüber schließt. „Denn alle Offenbarung Gottes ist an Menschen
und durch Menschen geschehen."

Schettler sagt in dem selben Aufsatz, nach dem er darauf

hingewiesen hat, wie alle Kunst, sogar die eines Tizian, Velasquez,

Rembrandt, Donatello, eines Michelangelo, aber zumal die

Baukunst auf Konvention beruhe, darüber folgendes:
Die Baukunst ist so recht das Gebiet der Konventionen. In ihr

gilt die auf dem Boden der Empfindungen für Gravitations-Erscheinungen
sich bewegende Phantasie; die besonderen Wirklichkeiten einer
darstellbaren Natur sind ausgeschlossen. Das Talent muss hier seine
veranschaulichende Fähigkeit, durch reine, unnaturalistische Formen zu
sprechen, voll erweisen. Darum herrscht in der Baukunst nie die
Beweglichkeit und Vielseitigkeit, wie in den malenden und poetischen
Künsten. Die Entwicklungen schreiten nur langsam fort, jede Bauform
ist, weil sie Resultat komprimierter Kräfteempfindungen, die Materiali-

175



sation eines Abstrakten und eine Quintessenz ganzer Vorstellungsreihen

ist, eine Formel, in der die statisch-konstruktive Phantasie vieler
enthalten ist. Eigensinniger Subjektivismus ist hier unmöglich, weil sich
der Einzelne nie von dem befreien kann, was er vorfindet, weil seine
Willkür von allen Seiten eingeengt ist und die Erfindungsgabe eines
Einzigen für diese abstrakte Formenwelt nicht ausreicht. Bauformen
entstehen nur aus dem einmütigen Bestreben ganzer Geschlechter.

Darum sind diese Phantasiegebilde aber auch dauernder als alle der
Natur entlehnten Kunstzeichen. Die Bauformen, worauf ein Volk sich
einigt, sind ein Extrakt, worauf die ganze bildende Kunst sich bezieht;
sie überdauern den Wechsel der Zeiten am längsten, und stellen etwas
wie „ewige Schönheiten" dar. Man denke an die Gesimsformen und
Säulenbildungen der Griechen, die durch die Kunstgeschichte zweier
Jahrtausende gehen, ohne dass sie an innerer Kraft und Logik Besonderes

eingebüßt haben. Es sind selten reine Kristalisationen des menschlichen

Begriffes von Gesetzmäßigkeit. Welche Übereinstimmung des
Weltgefühls muss geherrscht haben ; wieviel warmes Leben müssen die
antiken Konventionen umschlossen haben, dass wir vor diesen
Kunstwerken noch so lebhaft mitzufühlen imstande sind! Welche expansive
Idee hat sich in dieser Kunst bescheiden, — und man wagt kaum zu
sagen : weise, weil es wahrscheinlich kein Willensakt war, — selbst
beschränkt

Schöpfungsakte, die solche Gebilde hervorbringen, können nur
auf dem Urgrund religiöser Weltbegriffe vor sich gehen, weil sie selbst,
im freiesten Sinne, religiöser Natur sind. Der Architekt sucht Gesetze
bildend zu begreifen, Naturkräfte und deren ewig wirkende Logik zu
verstehen. Und sein Verstehen äußert sich als Schönheitsform.

So erklärt sich der langsame Wechsel der Baustile. Die Erneuerung

der Grundformen der Architektur wird nur als Bedürfnis
empfunden, wenn sich die Weltanschauungen ändern. Die Glaubensgeschichte

ist zugleich eine Geschichte der Baukunst; jede Religion hat
ihren Stil. Was zwischen den religiösen Epochen entsteht, ist nur
dürftige Nachahmung der überlieferten Werte, ein Hinfristen zwischen
entscheidenden Zuständen.
Es bedarf also eines bedeutenden Zeitraumes um architektonische

Formen zur Entwicklung zu bringen, denn alle Kunst,
zumal die Baukunst, beruht auf Konvention ; Konventionen und
somit auch Kunst und Kultur können sich aber, da sie Gemeingut
sein müssen, nur langsam entwickeln.

Aus dem Gesagten ergibt sich überdies, dass Religion und
Architektur die nämliche Grundlage haben ; Religion ist also der
Urgrund von Stil, ja selbst eines jeden Stils, weil jede Religion
eine besondere architektonische Formensprache besitzt. „Und wie
in der klassischen, so in der sogenannten christlichen Kunst tritt
zunächst durch die Baukunst das absolute und allumfassende
Kunstwerk zu Tage und ordnen sich alle übrigen Künste um

176



Tempel und Kirche wie um Moschee und Pagode herum," sagt
Kuyper in einem seiner Stone-Vorträge über Calvinismus und
Kunst.

Zwar behauptet Kuyper weiter, dass bei einer reicheren
Entwicklung der Religion, namentlich des Calvinismus, Kunst und
Religion jede ihre eigene Lebenssphäre haben, welche nur anfangs
kaum unterschieden und deshalb vermischt sind. Und zur
weiteren Bestätigung seiner Anschauung zitiert er die Worte
Hartmanns : „Ursprünglich tritt die Qottesverehrung in untrennbarer
Vereinigung mit der Kunst auf, weil die Religion auf dieser
niederen Stufe noch die Neigung besitzt, sich in den ästhetischen
Schein zu verlieren." Daraus zieht er den Schluss, dass, weil die
Geschichte der Kunst bis jetzt noch niemals einen allumfassenden
Kunststil ohne Zusammenhang mit einer Religion aufblühen sah,
eben deswegen kein neuer Kunststil mehr zu erwarten sei.

Was geschieht nun aber im fünfzehnten Jahrhundert beim
Entstehen der Renaissance, jener geistigen Bewegung, welche die

Grundlage der modernen Lebensanschauung bildet? Obschon die
Renaissance eine revolutionäre Bewegung war, und ziemlich
plötzlich auftrat, machte sie keine Ausnahme in der Art, wie

Bewegungen zu entstehen und sich zu äußern pflegen. Denn bevor
der ganze Umschwung sich vollzogen hatte, waren die Symptome
seit längerer Zeit sichtbar gewesen; „Die Renaissance hatte schon
lange vor der Tür gestanden," sagt Burckhardt in seinem Cicerone.

Und so verwendete denn auch die bildende Kunst
Renaissanceideen, bevor eigentlich die Renaissance da war. Diese
bedeutete in ihrem tiefsten Wesen ein Sichlosreißen von der
Suprematie der Kirche, eine Reaktion gegen das Geistesleben des

Mittelalters; sie bedeutete jene freie Äußerung geistigen Lebens,
welcher auch der Protestantismus sein Entstehen verdankte. Und
diese Umwandlung ruft für die Kunst einen genau entsprechenden

Umsturz hervor.
Es dürfte kein Zufall sein, dass diese Bewegung in Italien

entstand und sich von da aus über Europa verbreitete, und dass

sie auf eine Rückkehr zu der klassischen Lebensanschauung in
moderner Form abzielte. Das bedeutete zunächst einen geistigen
Konflikt, eine Unvereinbarkeit in den Grundsätzen, welche sich
zunächst am kräftigsten in der Literatur zeigte, die dadurch eine

177



Synthese aller Künste ist, dass sie sowohl Zeit wie Raum um-
fasst. In der deutlichsten und begreiflichsten Art macht sich aber
dieser Einfluss in jener Kunst geltend, welche mit der Religion
zusammen die Kultur darstellt, nämlich in der Baukunst. So
genau entspricht der Geist der Baukunst immer dem religiösen,
dass sich die Zwiespältigkeit in der Weltanschauung der
Renaissancemenschen nach den Worten Schettlers genau in ihrer
architektonischen Kunst abspiegelt. Zwar hatten auch die übrigen
Künste das Band der Einheit eingebüßt, aber auf keiner drückte
dieser Verlust im gleichen Maße, weil keine im gleichen Maße auf
Konvention beruht. Keine ist so sehr symbolische Kunst; weil
keine weder durch Zweck noch durch Schwere des Materials so
behindert ist, die Ideen direkt auszusprechen.

Werden nun sämtliche Stile daraufhin kritisch untersucht,
inwiefern sie den Anforderungen von Klarheit in der Konstruktion
genügen und wie sehr ihre Dekoration logisch aus der Konstruktion

hervorgeht, so wird man zur Einsicht gelangen, dass die
Baukunst der Griechen und die Gotik diesem Ideal am besten

entsprechen, und es dürfte kein Zufall sein, dass beide Epochen
einer hohen Kultur teilhaftig waren.

Spricht man aber von den Klassikern, so meint man damit
auch die Römer; ihre Architektur weist jedoch nicht mehr eine
solche Prinzipienklarheit auf wie die der Griechen. Es würde zu
weit führen, den Unterschied zwischen griechischer und römischer
Architektur in allen Einzelheiten auseinanderzusetzen; ein paar
Worte darüber dürften immerhin angebracht sein. Der griechische
Tempel ist das Hauptwerk der griechischen Baukunst; er besteht aus
einer Cella mit einer Reihe von Säulen, welche zugleich das Dach

tragen und entweder vor der Cella oder als Galerie ringsherum
aufgestellt sind. Diese Säulen entsprechen völlig ihrem Zweck als

tragende oder stützende Elemente. Bei den Römern hingegen war
nicht mehr der Tempel das architektonische Meisterwerk; denn
der Gottesdienst diente bei ihnen nicht wie bei den Griechen dem

ganzen Gesellschaftsleben zur Grundlage, sondern war schon zu
einer rituellen Form herabgesunken. Das zeigt sich denn auch

gleich in ihrer Kultur, welche gegenüber der griechischen bedeutend

zurücksteht. Die Römer waren vorwiegend Staatsleute und

Ingenieure, ihre größten und bedeutendsten Bauwerke waren

178



Brücken und Wasserleitungen, Festungen und Hafenwerke. „Es
ist eine Fabel", sagt Feuerherd, „dass die Römer eine angeborne
Feindseligkeit gegen die bildende Kunst hatten, aber die
wirtschaftlichen Verhältnisse wirkten in Rom eben so ungünstig auf
die Künste wie in Sparta." Und es ist, wie wenn er die heutige
Zeit schilderte, wenn er fortfährt: „Der Architekt musste der
Konkurrenz der Baufirmen fast erliegen. Vitruv schreibt mit Erbitterung

darüber, dass zu seiner Zeit die Leute, welche sich fälschlich

Baukünstler nennen, in der Baukunst ungestraft ihr Unwesen
trieben." Dieser Utilitätstrieb beherrschte auch ihre monumentale
Architektur, welche sich als eine Zusammensetzung vom
Gewölbebau, also vom Bogen, den zwar die Römern nicht erfunden
aber doch am häufigsten gebraucht haben, mit dem
Säulenschema erweist, das sie den Griechen entlehnten. Dieses
Säulenschema wurde von ihnen in seinen Einzelheiten dekorativ auf
geniale Weise verändert, aber sie wendeten es nicht wie die Griechen

rein nach konstruktiven und somit stilgerechten Grundsätzen

an. Es wird nämlich entweder vor die Mauer gestellt,
oder in der Form von Halbsäulen mit ihr verbunden, und die
Säule erfüllt nicht mehr ihre Funktion als tragendes
Konstruktionsglied, sondern als bloße Dekoration. Das erwies sich als
äußerst zweckmäßig, weil es die Anwendung der Säulen bei
mehrstöckigen Gebäuden erlaubte. Die Prinzipienklarheit war aber
beeinträchtigt, sodass schon dadurch allein die römische Architektur
der griechischen gegenüber als minderwertig erscheint. Immerhin
sind mit dem römischen Schema, das sich am reinsten im

Triumphbogen zeigt, zahlreiche und bedeutende architektonische
Prachtwerke aufgeführt worden, und es hat sich dank seiner guten
Verwendbarkeit die Welt erobert.

In der Renaissance wenden sich nun die Baumeister wie alle

schöpferischen Kräfte der Zeit den Klassikern zu, und zwar nicht
den Griechen, sondern den Römern, deren Bauten in ihrer
unmittelbaren Umgebung zu finden waren. Weil aber von allen
Künsten die Baukunst am meisten auf Konvention beruht, war
gerade für sie diese Rückkehr bedauernswert; denn der formale
Ausdruck dieser Konvention war selbstverständlich das römische
Schema mit Arkade und angelehnten Säulen. Man täte jedoch
den Baumeistern der Renaissance Unrecht, würde man sie alle

179



als Nachahmer betrachten. Denn ähnlich wie die Römer das,
Säulenschema der Griechen individualisierten, wandelten die
Renaissancemeister das System der Römer um. Diese Veränderungen
waren aber wiederum bloß dekorativer Art, freilich von jungem,,
frisch revolutionärem Leben erfüllt; neue Grundsätze wurden aber
keine geschaffen, das Schema, der Kern, das Konstruktive, alles

was den Stil erst zum Stil macht, blieb unverändert. An die alten
römischen Baumeister, die zwar meistens Griechen waren, haben
denn auch die Renaissancearchitekten niemals ganz herangereicht.
Und die Folgen blieben nicht aus; gerade durch diese prinzipielle
Schwäche sollte die Baukunst ihre Stellung als Führerin der
bildenden Künste einbüßen.

1st es die Folge freierer religiöser Ansichten, also weniger
starker Formkonventionen, dass es so kommen musste? Einmal
auf diesen Weg geraten sehen wir die Baukunst immer tiefer und
tiefer herabsinken, bis sie im neunzehnten Jahrhundert zu einer
vollständig bedeutungslosen Kunst wurde.

Es kam aber noch ein wichtiger Faktor hinzu, unzweifelhaft
auch infolge der neueren Anschauungen. Die beiden Schwesterkünste,

die Bildhauerei und Malerei, die es als ihre höchste
Aufgabe betrachtet hatten, der Ausschmückung des Bauwerkes zu
dienen, gingen allmählich ihren eigenen Weg. Allerdings stellten
sie sich weiter zur Verfügung der Architektur und der Aufschwung
der Verzierungskünste, den die Renaissance mit sich brachte,
eröffnete sogar der Bildhauerei und Malerei ungeahnte Arbeitsfelder ;

aber sonst entwickelten sich diese Künste selbständig zum Tafelbild

und zum Bildwerk „an und für sich"; und gerade weil sich diese

selbständige Entwicklung zu einer bedeutenden Höhe
emporschwang, beeinflusste sie die Architektur, statt dass sie unter dem
Einfluss der Architektur geblieben wäre.

Die strenge Zucht, der Stil, die architektonische Konvention,
welche ursprünglich die Bildhauerei und Malerei beengten, ging
allen Künsten verloren; die architektonische Dekoration erschien
als zufällig auf der Wand ausgeführtes Bildwerk oder Tafelbild.
Schließlich wurde die Wand selber fast ganz schmucklos und
wartete nur auf die Gemälde, die daran gehängt werden sollten.
Am weitesten ging man dabei in Holland, wo die vollständig glatte,
weißgetünchte Wand das Ideal wurde. Geschah dies, weil in Hol-

180



land die Baukunst nie eine Bedeutung erhielt wie in andern
Ländern, oder weil die holländische Malerschule, die solche Wände
brauchte, vielleicht die erste von allen geworden ist?

Das Einheitsband war also verloren gegangen, und obschon
der letzte Baustil, der des Empire, auf kurze Zeit das alte Prinzip
neu belebte, war keine dauernde Verbesserung möglich. Denn die

geistige Grundlage, die bindenden Konventionen, waren zerstört.

Mit der Renaissance ist der eigentliche Kirchenbau in geistiger

und formaler Hinsicht in den Hintergrund getreten. Der Tempel
war nicht mehr das Symbol des höchsten Geisteslebens, weil
das Geistesleben nicht mehr wie im Altertum und Mittelalter auf

religiöser Grundlage beruhte. Allerdings wurden Kirchen gebaut
und in nicht geringerer Anzahl als vorher; und der Bau des

Petersdoms beweist, dass man an Kühnheit des Vorsatzes und
Riesenmaß des Umfanges hinter den mittelalterlichen Kathedralen
nicht zurückstehen wollte. Und doch war damit nicht erreicht, was
man früher erreicht hatte. Gewiss, der Eindruck des gewaltigen
von der Kuppel umschlossenen Raums ist unvergleichlich; aber
das religiöse Empfinden, das Sich-über-die-Erde-erhoben-fühlen,
bemächtigt sich unser nicht wie in einer gotischen Kathedrale.

Nein, mit der Renaissance sank der Kirchenbau zu geringerer
architektonischer Bedeutung; das zeigt sich schon am Mangel
einer reichen schöpferischen Phantasie bei den sonst überaus
begabten Baumeistern. Denn alle Phantasie muss erblassen, wenn
die Ideen, welche den Plan eines Bauwerks beherrschen,
veraltet sind. Durch diesen Rückgang des Tempelbaus wurde die

gesamte Baukunst geschädigt, da er allein Maß und Vorbild einer

geistig hochstrebenden Architektur sein kann. Und daran trägt die

Schuld, dass die Renaissance auf die römische Architektur zurück-
griff, die den Tempel vernachlässigte, statt zur griechischen, der
er ein und alles war. „Was man als Renaissancebaukunst
erreichte," sagt Muthesius in seinem Aufsatz über Stilarchitektur
und Baukunst, „konnte doch nur blasses Abbild einer besseren

Originalkunst sein, worüber jeder Italienreisende klar sein wird,
wenn er bemerkt, wie ein einziges antikes Bauwerk — etwa das

Kolosseum öder das Pantheon in Rom — die ganze Renaissancebaukunst

in den Schatten stellt."

181



Trotzdem wäre es einseitig, der Renaissancearchitektur jedes
Verdienst abzusprechen, schon der Frische des jungen Kunstlebens

wegen, das in ihr blüht. Auch brachte die Zeit der freien
Geistesäußerung die Aussonderung nationaler Art mit sich, so dass sich in

Europa vielseitige Kunsterscheinungen entwickelten, deren großen
Reiz wir in den Baudenkmälern jener Zeit bewundern. Blühte schon
im Mittelalter eine besondere Profanarchitektur, so erhielt sie nun
in der g£natesance eine weit größere Bedeutung. Dazu kommt,
dass dié' mmélalterliche Tradition so kräftig und eingreifend
gewesen war, dass nicht mit einemmal mit ihr gebrochen werden
konnte, und schließlich blieben in der Renaissance der nordischen
Länder einzelne mittelalterliche Elemente erhalten, die hier eigentlich

bodenständig waren.
Später erst macht sich der direkte Einfluss der italienischen

Renaissance geltend; was für die nordische — der genannten
Prinzipien wegen — doppelt verhängnisvoll wurde. Hatte die
mittelalterliche Architektur in Italien nie die klassische Tradition
vollends zu verdrängen vermocht und in der Dekoration eine

gewisse einheitliche Tradition weitergeführt, so entstand im Norden
eine Zwiespältigkeit zwischen südlicher und nördlicher, klassischer
und gotischer Kunst, die durchaus nicht vom Guten war. Immerhin

wahrte sich die Technik eine vorzügliche Tradition guter Arbeit
durch das Mittel der Zünfte, so dass die Werke der Renaissance

an Gewandtheit der Ausführung hinter denen der andern großen
Kunstepochen nicht zurückstehen.

Die Renaissance bedeutete für die Gesellschaft den Verlust
einer festen Linie in den Verhältnissen von Mensch zu Mensch;
das machte sich in der Kunst fühlbar, die nun individuell statt
sozial wurde und vom Allgemeinen zum Besonderen schritt. Wenn

nun auch die Kunst erst durch persönlichen Ausdruck ihren Wert
erhält, so ist doch die Geltung ihrer Schönheit von der
allgemeinen Anerkennung ihrer Konventionen abhängig; je allgemeiner
die Schönheit, destoweniger lässt sich über den Geschmack streiten.
Das einzige Maß der Schönheit ist der Mensch, je mehr sich aber
der Mensch vom Menschen sondert, umsomehr individualisiert
sich der Schönheitsbegriff. „Schön," sagt Spinoza, „ist ein
Begriff, der bloß im Menschen besteht, und nicht eine Eigenschaft
bestimmter Körper." Ein Scholastiker des Mittelalters hätte kaum

182



so geurteilt. Die Ursache dieser Individualisierung war unzweifelhaft

die veränderte Stellung des Künstlers, der vor der Renaissance

nicht höher als alle andern bedeutsamen Menschen geschätzt
wurde, weshalb wir wir wohl Namen von Künstlern des Altertums
und des Mittelalters, aber sonst recht wenig von ihnen wissen.
Nun wird er plötzlich ein besonderes Wesen, das fast außerhalb
der Gesellschaft steht. Der Individualismus artet schließlich in
einen Subjektivismus aus, der nur sich selbst kennt und statt der
Sache immer das Ich vorschiebt. Weil nun aber der wahre
Individualismus auf die Sache abzielt und sein Werk aus
Selbstverleugnung hervorgeht, vermag er die Natur des Künstlers zu

genialer Höhe zu entwickeln und sie so reif, so kräftig und so
befriedigt zu machen, dass erst durch ihn die große Persönlichkeit

sich offenbart. Anders steht es mit dem Subjektivismus, der
sich zum Individualismus verhält wie der Eigensinn zum Willen.
So haben wir ihn zum Beispiel im Jugendstil kennen gelernt.

AMSTERDAM H. P. BERLAGE
(Fortsetzung folgt.)

OD

NATIONALE AUSSTEELUNG
IN NEUENBURG

Ii.
Noch sind drei große monumentale Kompositionen zu nennen:

die Kartons von Albert Welti für den Ständeratsaal in Bern, die
Obsternte von Cuno Amiet, der Ziehbrunnen von Otto Vautier.

Des großen Landsgemeindebilds von Albert Welti kann man
nicht recht froh werden. Alles, was die Monumentalmalerei sich

errang, als sie sich vom Genrehaften und vom akademischen
Rezept befreite, das einleuchtend Einfache, das rhythmisch Geordnete,

das koloristisch Eindringliche, hat Welti als Theoriesimpelei
verachtet, und was er an seine Stelle setzte, vermag die Lücke
Lücke nicht recht zu füllen. Die Hauptsache ist ihm nicht die
Landsgemeinde, sondern die kleinen Buben und Mädel, die sich außer
dem Ring herumbalgen, die Schildwachen bewundern, mit Hunden

spielen, sind die Frauen, die plaudernd das Ende erwarten. Diese

183


	Kunst und Gemeinschaft

