
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 11 (1912-1913)

Artikel: Zu Wielands Gedächtnis

Autor: Kaeslin, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU WIELANDS GEDÄCHTNIS

Ein Winter-Sonntagnachmittag. Leiser Schneeglanz gleitet von
dén Dächern der benachbarten Häuser her ins Dämmer meines
Studierzimmers; die von keinem Laut getrübte Stille verheißt
eine Stunde ruhevollen Qenießens. Ich möchte etwas lesen, nichts
Modernes, Problemschweres, nein, etwas Heiter-Behagliches aus
Urgroßvaters Zeit. Vom Bücherbrett glänzt eine Reihe von Bänden,

braun mit Qold : Christoph Martin Wielands ausgewählte
Werke. Ich greife nach einem davon, und mein Blick fällt auf eine
Seite aus der Erzählung in Versen: Gandalin oder Liebe um
Liebe. Eine unbestimmte Erinnerung, dass mir das einmal Freude

gemacht habe, veranlasst mich zurückzublättern bis zum Anfang,
und bald umfängt mich der Zauberduft des Abenteuerwesens,
das sich hier so liebenswürdig entfaltet. Das ist sie wieder, die
Geschichte des edlen Ritters Gandalin, der die schöne Prinzessin
aus Brabant so glühend liebte und der es, da sie ihm nicht
glauben will, unternimmt, drei volle Jahre auf Abenteuer
auszureiten, dabei nie einem schönen Weib aus dem Wege zu gehen
und doch ihr, der angebeteten Sonnemon, ohne Wanken die
Treue zu halten. Er schwingt sich auf sein edles Ross und
reitet mit schwerer Brust von dannen.

Allmählich (Gott sei drum gelobt!)
Spielte ihr altes wohltätiges Spiel
Die Phantasie, taucht ins Gefühl
Des Gegenwärtigen alle Bilder
Der schmerzlich süßen Vergangenheit;
Alles wird dumpfer, dämmernder, milder
Und schwimmt in lieblicher Ungewissheit,
Bis aus den sanft verworrnen Schatten
Sich jene magische Welt erhebt,
Wo Wirklichkeit und Traum sich gatten,
Und Geist der Liebe um alles webt.
Statt, wo er hinsah, sie nicht zu sehen,
Sieht er jetzt durch dies Zauberglas
Sein Fräulein überall vor ihm stehen;
Aus jedem Tropfen an Laub und Gras
Glänzt ihm ihr sonnichter Blick entgegen.
Sie sieht er ruhn an diesem Bach
Sie stellt er in diesen Blütenregen.
Ihr weiht er dieses grüne Dach
Zur Laube. — O dass ich hier,

587



In diesem einsamen Tale, von dir
Allein gekannt, geliebt, du Teure,
Von dir — o Wonne! Geliebt von dir
Das ewige Leben der Liebe feire!

Und wie geht's nun dem schmachtenden Liebhaber? Bald
wäre seine Prüfungszeit zu Ende, und sogar den Versuchungen,
die am Hofe zu Paris dem Heldenherzen drohen, hat er
widerstanden. Siehe, da führt ihn zu geheimnisvoller Abendstunde
eine fremde Zofe durch einen dunkeln Gang in ein altfränkisches
Gemach, wo auf einem weichen Bette:

Und nun — und nun, wie weiter? — Ich wette,
Zu raten, worauf ihr Herren passt!
Da denkt ihr, soll zu euerm Vergnügen
So eine schlafende Venus liegen
In Tizianischem Nachtgewand,
Die obere Hälfte mit Luft umwoben,
Und, wo die Decke sich verschoben,
Ein rundes Kniee herausgehoben.

Aber keineswegs Völlig angezogen, sogar das Gesicht dicht

verhüllt, liegt auf dem Ruhebett eine Dame, eine orientalische
Prinzessin — so sagt sie — die auf einer Reise durch Frankreich
des Schutzes des Herrn Gandalin dringend benötigt. Da gibt's
für einen Rittersmann keine Absage, und also wird er die
geheimnisvolle „Jelängerjelieber"

Jelängerjelieber?
Rief Gandalin. — „Jelängerjelieber"?
Ruft — wie ich bereits verständigt bin —
Einhellig Leser und Leserin.

er wird sie auf ihrer Fahrt geleiten. Nie weicht von ihrem Antlitz
die Maske, nie von ihrem Körper die Verhüllung, aber das
Geheimnis lockt, die Reden der Unbekannten dringen zum Herzen —
und der arme Gandalin verfällt in den seltsamsten Zustand : innig
wie nur je liebt er seine Sonnemon und er liebt zugleich innig
die Verschleierte. So lebt er dahin, treu und untreu, bis er endlich

entdeckt, was der Leser schon längst gemerkt hat, dass die

Unbekannte niemand anders ist, als die erste, die einzige Geliebte:

Und siehe, Mantel und Schleier fallen
Von ihren Schultern und — Sonnemon
(O Lieb' um Liebe, o süßer Lohn
Der schwersten Prüfung) : Sonnemon
Lässt sich in seine Arme fallen.

588



Recht langsam hat der Dichter den schmachtenden Ritter an
das ersehnte Ziel geführt, und wir waren ein paar mal versucht,
zu rufen: Aber bitte, verehrter Herr Hofrat, so viel Zeit haben
wir nicht im zwanzigsten Jahrhundert, nicht einmal in einer kleinen
Schweizerstadt an einem Winter-Sonntagnachmittag. Und doch, es
ist so lustig, wie der heitere Puppenspieler Herr Christoph Martin
Wieland öfters den klugen Kopf hinter dem leichten Vorhang
herausschiebt, um zu sehen, was für ein Gesicht wir zu seinen

Erfindungen machen, wie er gelegentlich den Finger hebt: „habt
ihr's gemerkt!" oder: „ihr glaubt doch nicht, dass es mir ernst
sei," oder „bitte, hab' ich das jetzt nicht gut gemacht?" Und wahrlich,

wer auch nur im geringsten Sinn für Anmut der poetischen
Darstellung hat, der sagt immer wieder leise vor sich hin : „vorzüglich,

bravo!" In diesen Verserzählungen steckt wirklich eine Kunst,
die ans Wunder grenzt. In freien, meistens vierhebigen Zeilen
gleitet die Erzählung leicht dahin, sich oft in behagliche Perioden
ausbreitend, die durch vielverschlungenen Reim aufs geistreichste
zusammengehalten werden. Hier übt der Reim wirklich eine Funktion

aus, wie es sein soll, ist nicht bloß ein angeflickter Schmuck.
Und doch erscheint er, um ein feines Wort Jost Wintelers, des

Pantanderdichters, zu zitieren, durchweg als

ein flatternd Band,
Durch Gedankenlocken frei geschlungen.

Köstlich ist es, wenn uns Wieland gelegentlich auf seine
unglaubliche Gewandtheit im Reimen direkt hinweist, wie zum
Beispiel in folgender Stelle des Gandalin, wo ihm eine Klage über
die Tyrannei des Reimes zum Anlass wird, mit dem Gleichklang
sozusagen Fangball zu spielen:

O Reim! Den werd' ich nimmer loben,
Der dich erfand! Zum Henker auch!
Da muss nun hinter einem Strauch,
Bloß dir zu Gefallen, mein Träumer stehen,
Um seine Prinzessin kommen zu sehen!
Und stand er, wie's doch möglich war,
Auch wirklich hinter einer Laube,
Wie kann ich hoffen, dass man's glaube?
„Der Reim," spricht jeder, „hat offenbar
Die Laube gepflanzt; und wenn es Ranken
Von Reben oder Geißblatt sind,
So haben wir's wieder dem Reim zu danken!"

589



Ja, wo haben wir doch Ähnliches schon gelesen — anderswo

als bei Wieland Das war bei dem andern heiter-skeptischen
W, bei unserm Joseph Viktor Widmann. In seinem Wunderbrunnen

von Is, einem früheren Werk — 1871 erschienen —
steht zu lesen:

Das Feuer brannt' am Ufer eines Weihers,
Den alte Rieseneichen rings umstanden,
Die luft'ge Wohnung manches kühnen Reihers —
Man glaube nicht, dass Reiher hier sich fanden,
Nur weil ein Reim notwendig war auf „eiers",
Die Reiher sind zu höherm Zweck vorhanden,
Gleich jenem Fische, den der Herr kreierte,
Als Jonas sich zu predigen genierte.

Beschränkt sich etwa die Ähnlichkeit zwischen Widmann und
Wieland auf gelegentliche Reimspielereien Bewahre. Beide Dichter
haben überhaupt Freude an der Bewältigung schwieriger Formen,
erzählen zum Beispiel gern in Ottave rime, die sie bald freier,
bald nach strengerem Gesetze bauen. Ferner: Im Wunderbrunnen
und in dem später entstandenen Zelter werden Abenteuer aus der
Ritterzeit in genau der selben heiteren, sozusagen spielerischen Art
erzählt, die wir aus Wieland kennen und für die in den Epen der

italienischen Renaissanceepoche ein Muster vorlag. Das Genre

verträgt keine tiefer schürfende Charakterisierung der Personen,
und so werden wir sie weder bei Wieland noch bei Widmann
finden. Beide Poeten überlassen sich, unbekümmert um eine

erklärungssüchtige Nachwelt, gelegentlich der Neigung auf das

anzuspielen, was eben ihren Geist beschäftigt, besonders Personen
und Vorgänge ihrer Gegenwart:

Der Junker zieht,
Wie Bruder Lenz — (der Dichter, Goethes Freund, ist gemeint) —
Sich aus der ersten
Impertinenz
Durch eine zweite.

(Sommermärchen)

Ich denke, wie den frommen Missionaren,
Die fern in Afrika die Mohren waschen,
Man aus Europa Frauen schickt gleich Waren,
Die Bibellosungswörtchen in den Taschen.

(Wunderbrunnen)

Die Ähnlichkeit zwischen dem älteren und dem späteren
Meister erstreckt sich bis auf gewisse Menschlichkeiten und ge-

590



wisse künstlerische Mängel. Das faunische Lächeln, zu dem sich
Wielands Antlitz öfters verzog, es ist, wie bekannt, auch gelegentlich

über die Lippen des geistreichen Berner Dichters geglitten.
Ferner: der Wunderbrunnen von is ist länger, als es sein Gehalt
eigentlich mit sich brächte; Wielands allzu behagliche Breite aber
ist in erster Linie daran schuld, dass der Dichter fast in Vergessenheit

gefallen ist. Widmann hat übrigens in späteren Jahren straffer
komponiert, wie er denn auch in anderer Hinsicht mit dem einen
und andern Werk über Wieland doch wohl hinausgewachsen ist. Dass
die beiden Poeten verwandte Naturen waren und dass der junge
Widmann von Wieland manches gelernt hat, besonders inbezug
auf das dichterische Handwerk, das scheint mir außer Frage zu
stehen. Auf eins sei in diesem Zusammenhange noch
hingewiesen. Wieland wie Widmann waren einflussreiche Kritiker.
Beiden war die Fähigkeit eigen, sich in das Wesen und die Denkweise

anders gearteter Naturen zu versetzen. Mit der gleichen
Unbefangenheit, mit der Wieland 1774 den Götz jenes Dr. Goethe
rezensierte, der ihn kurz zuvor so hart mitgenommen hatte, mit
dem selben eindringenden Verständnis, auf Grund dessen er sich

später des von Goethe misskannten Kleist annahm, ist Widmann
den verschiedenartigsten künstlerischen Erscheinungen gerecht
geworden, einem Hodler, einem Brahms so gut wie Ariost und Gottfried

Keller und Spitteier. Am schönsten hat sich Wieland über
Goethe in jenem Gedicht ausgesprochen, das er zu Anfang des

Jahres 1776 unmittelbar nach einem Zusammensein mit dem
Dichter des Urfaust seiner Freundin „Psyche", einer Frau von
Bechtoldsheim, widmete:

Und als wir nun so um und um
Eins in dem andern glücklich waren,
Wie Geister im Elysium,
Auf einmal stand in unsrer Mitten
Ein junger Zauberer! — Aber denke nicht,
Er kam mit unglückschwangerm Gesicht
Auf einem Drachen angeritten
Ein schöner Hexenmeister es war,
Mit einem schwarzen Augenpaar'
Zaubernden Augen voll Götterblicken,
Gleich mächtig zu töten und zu entzücken.
So trat er unter uns, herrlich und hehr,
Ein echter Geisterkönig daher,
Und niemand fragte: „Wer ist denn der?"
Wir fühltens beim ersten Blick : 's war er.

591



Aber nun, wie verhält es sich eigentlich mit Wielands
Nachdichtung der Alkestis des Euripides, jenem Singspiel, das den

Zorn Goethes und anderer Originalgenies erregte und das im Jahr
1779 in Ettersburg in einer Weise travestiert wurde, dass Wieland,
der unvorbereitet der Aufführung beiwohnte, aufsprang und, in
Schmähworte ausbrechend, den Saal verließ? Die Alkestis ist
eines jener Stücke des Euripides, in denen der dramatische Realist
und weltschmerziiche Grübler sich mit der naiven Überlieferung
in unverhüllten Widerstreit setzt. Dass die Gattin für den Gatten
in die Unterwelt zu gehen bereit ist und von Herakles dem Lichte
zurückgegeben wird, daran erfreute sich offenbar das Herz des Griechen
zurzeit, da die Sage entstand. Die Handlungsweise Admets, der
das Opfer annimmt, wurde damals kaum auf ihre Ehrenhaftigkeit
untersucht. Das aber tut Euripides. Admet muss sich von seinem
Vater einen Feigling, den Mörder seiner Gattin nennen lassen,
und wie das Liebesopfer wirklich vollbracht ist, da erwacht in

Admet selbst etwas wie Reue: er wünschte, mit der Gattin in die

Gruft gestiegen zu sein. Das Stück ist voll eigentümlicher
Herbheiten. Admets alter Vater hat es abgelehnt, für den Sohn zu

sterben, und das macht Admet nach dem Tode der Gattin dem

alten Mann mit den heftigsten Worten zum Vorwurf:

Admet: Entsetzlich, wie dies Alter bar der Scham
Sieh du dich nur nach andern Kindern um,
Dein Qreisentum zu pflegen, deinen Leichnam,
Wenn du gestorben bist, zu kleiden und zur Schau
Der Ehrfurcht unsres Volkes auszustellen.
Denn deines Sohnes Arm begräbt dich nicht.

Den Herakles zeichnet der griechische Dichter als einen rechten

Athleten, der zwischen zwei Abenteuern „bei rohem Sange" trinkt,
bis ihm der Wein zu Kopfe steigt. Kraftvolle, bisweilen schrille
Töne sind's, die der Leier des Atheners entquellen. Wieland spielt
auf einem Spinett, dem ein voller Akkord nur schwer zu
entlocken ist: weiche, gutklingende Musik, bei der doch auch
bisweilen ein falscher Ton mit unterläuft. Sein Herakles ist der

Mann, der für die Tugend — nicht die Arete der Alten, sondern
die Vertu des achtzehnten Jahrhunderts — alles wagt. Admet

will nicht zugeben, dass sich Alkeste für ihn opfere, und das führt

zu einer jener Großmutszenen, wie sie das französische Theater

592



liebte, wo der Edelsinn die bekannten Künste einer hohlen
Dialektik mit Wohlbehagen spielen lässt:

Alkeste: Mein Leben
Verlieren? Nein! Wenn du lebst ist es nicht
Verloren! Leb' ich nicht in dir?

Dazu passt es, dass Parthenia, Alkestes Schwester, mit
Prinzessin angeredet wird. Und nun unterläuft dem Dichter des
achtzehnten Jahrhunderts, der doch das ganze wirklich „verlindert
und verzierlicht" hat, zuletzt noch eine recht derbe Geschmacklosigkeit.

In beiden Stücken führt Herakles die von den Toten
gerettete Alkestis verhüllt, für Admet zunächst unerkennbar, in
das Haus des Königs zurück. Bei Euripides bittet der Halbgott
seinen Freund, die Fremde, die er als Kampfpreis gewonnen haben
will, in sein Haus aufzunehmen, bis er, Herakles, zurückkommen
werde. Admet, der nach dem Verlust der Gattin kein Weib mehr
um sich haben will, bittet, dass ihm das erlassen werde. Jetzt
fällt die Hülle und Admet erkennt sein Weib. Wieland aber lässt
seinen Herakles dem aufs tiefste gebeugten Freund die Verhüllte
zuführen mit den Worten :

Ich bringe dir Ersatz: die liebenswürdigste
Der Töchter Qräziens begleitet mich.

Das ist nun wirklich arg. — Und doch: Wielands Alkeste hat
ihre Vorzüge : vor allem einen gleichmäßig gehobenen Stil, der
einem Goethe den Weg zu seiner Iphigenie zeigen konnte. Und
des weitern fehlt es nicht an empfundenen, wahrhaft poetischen
Stellen. Nur eine Probe:

Admet: Irrst du schon, geliebter Schatten,
Um Lethes Ufer? — Ah! Ich seh sie gehn!
In traur'ger Majestät geht sie allein
Am dämmernden Gestad; ihr weichen schüchtern
Die kleinen Seelen aus, sehn mit Erstaunen
Die Heldin an. — Der schwarze Nachen stößt
Ans Ufer, nimmt sie ein. — Der Schleier weht
Um ihren Nacken. — O nach wem, Geliebte,
Unglückliche, nach wem siehst du so zärtlich
Dich um? Ich folge dir, ich komme! —
Weh mir! Schon hat das Ufer gegenüber
Sie aufgenommen! Liebreich drängen sich
Die Schatten um sie her, sie bieten ihr
Aus Lethes Flut gefüllte Schalen an.

593



O hüte dich, Geliebte. Koste nicht
Von ihrem Zaubertranke! Ziehe nicht mit ihm
Ein ewiges Vergessen unsrer Liebe ein.

Wer die Spannweite von Wielands Geist ermessen will, der
darf sich's nicht verdrießen lassen, den Roman Agathon zu lesen,
in welchem der Dichter, als Grieche aus der Zeit Piatos auftretend,
seine seelische Entwicklung schildernd, die Probleme untersucht hat,
die ihm als die wichtigsten erscheinen. Agathon wächst im Tempelbezirk

von Delphi heran und erfasst hier mit der ganzen Wärme,
deren ein fein gearteter junger Mensch fähig ist, die „orphische
Theosophie", eine Philosophie, welche sowohl der Wissbegierde
als der Neigung zum Wunderbaren, die der Jugend eigen ist,

Genüge tut, indem sie die Welt als Schöpfung eines weisen und

guten Geistes erkennen lässt, „in der anscheinenden Verwirrung
der Natur eine majestätische Symmetrie, in der Regierung der
moralischen Welt einen unveränderlichen Plan" zeigt und der als

unsterblich gedachten Seele die Aussicht auf eine grenzenlose
Wonne in der Zukunft eröffnet. Man sieht, wie nahe diese

sogenannte orphische Theosophie dem Vernunftchristentum der
Aufklärungszeit steht. Ein wunderbares Schicksal verschlägt den

jungen Mann, dessen Herz von Idealen geschwellt ist, der die

Menschen nur flüchtig, die aufrüttelnden Leidenschaften der eigenen
Brust noch gar nicht kennen gelernt hat, als Sklaven nach Smyrna
in das Haus des materialistischen Ästheten Hippias, der es nun

darauf ablegt, den Schwärmer zu seiner Weisheit zu bekehren:

„Befriedige deine Bedürfnisse, vergnüge alle deine Sinne, erspare
dir, so viel du kannst, alle schmerzhaften Empfindungen." Der

Versuch des Hippias misslingt: eine Natur von starker, ethischer

Prägung, kann Agathon niemals zugeben, dass sich unser Streben

in der Sorge um unser eigenes Wohlbefinden erschöpfen dürfe.

Die Sehnsucht nach einem bessern Lebensinhalt erstirbt in ihm

auch zu der Zeit nicht, da er in den Armen der Hetäre Danae
das Glück heißesten Genusses kennen lernt, ein Glück, vor dem

seine Vorstellungen von einer höheren Welt, die, als Vorbild der

irdischen gefasst, unserm Tun erst die Weihe gebe, langsam
verblassen. Gequält vom Zwiespalt zwischen dieser skeptischen
Denkart, der sich sein Verstand zuneigt und den religösen
Bedürfnissen seines Herzens, stürzt sich Agathon am Hofe des

594



jüngeren Dionysius von Syrakus in den Strudel des politischen
Treibens. Er möchte im Verein mit dem Herrscher, auf den
er Einfluss gewinnt, der Beglücker des sizitischen Volkes werden;

von der Erfahrung gereift, die Menschen nicht mehr für
mehr nehmend, als sie sind, vergisst er nicht: „wie viel man oft
den Umständen nachgeben muss, dass der vollkommenste
Entwurf an sich selbst oft der schlechteste unter den gegebenen
Umständen ist, dass in der moralischen wie in der materiellen Welt
nichts in gerader Linie sich fortbewegt." Agathons schöner Plan
misslingt, er findet sich eines Tages im Gefängnis und unterliegt
nun einer Stimmung, die ihm die Philosophie des Hippias nicht
mehr als so ungereimt erscheinen lässt. Wie nun aber ein Zufall
ihm diesen Sophisten wieder vor Augen führt, da fühlt Agathon
lebhaft, dass er durch einen Abgrund von dem flachen
Genussmenschen geschieden sei. Aus dem Kerker entlassen, begibt sich

Agathon nach Tarent zu seinem Gastfreunde, dem Pythagoräer
Archytas, dessen ruhiges Wirken das Glück seiner Angehörigen
und seiner Mitbürger begründet hat. Mit Verwunderung entdeckt
der junge Mann, dass die edle Gesinnung und die Lebenstüchtigkeit

dieses wirklichen Weisen durch eben die selben Ideen und
Grundsätze mit bedingt sind, denen er selbst sich allmählich
entfremdet hat. Im Gegensatz zu Agathon hat Archytas das Leben
als ein Mithandelnder kennen gelernt, ehe er dazu kam, die

religiös-philosophischen Ideen, in denen er erzogen worden, auf
ihre Richtigkeit zu prüfen. Auf die Länge blieb ihm doch nicht
verborgen, dass scharfsinnige und gelehrte Männer seine Vorstellungen

für unerweislich, ja für schwärmerisch und chimärisch
hielten. Das führte ihn dazu, sich zu fragen, welchem Ziele
unsere geistige Entwicklung vernünftigerweise zustreben müsse.
Er fand es in der völligen Harmonie zwischen Sinnlichkeit und
Vernunft, wobei diese zu herrschen habe. Solche Harmonie zu
erringen ist nicht leicht, schwerer noch, sie in allen Stürmen zu
wahren. Archytas fühlt das Bedürfnis nach einer Stütze, „einem
System der Lebensweisheit, das auf einem Grunde steht, den keine
entgegenwirkende Kraft weder von außen noch von innen zu
erschüttern vermag". Und er kommt zur Überzeugung, dass ihm
a"e negierende Sophistik nichts helfen könne, dass er eine bessere
Norm, einen besseren Ariadne-Faden durch's Labyrinth des Da-

595



seins nicht finden könne, als eben die Weisheit, in der er erzogen
worden war, den Glauben, dass dieses Weltall „nicht das Werk
eines blinden Ungefährs sei, sondern die sichtbare Darstellung
von Ideen eines unbegrenzten Verstandes, die ewige Wirkung
einer ewigen geistigen Urkraft, eine Stadt Gottes, deren Bürger
alle vernünftigen Wesen, deren ewiges Grundgesetz gemeinschaftliches

Aufstreben nach Vollkommenheit ist". Dass dieser Glaube
mit seinem sittlichen Streben im Einklänge steht, dass er nichts
Höheres, Besseres, Vollkommeneres denken kann, das eben gilt
dem Archytas als die Beglaubigung seiner Wahrheit. Er empfindet
es nun als seine Pflicht, die Gerechtigkeit, Ordnung, Harmonie,
die er im Weltganzen zu erkennen glaubt, unter den Menschen

zu verbreiten, so weit sein Einfluss reicht. Dabei handelt er bei

jedem Rufe der Pflicht so, als ob alles auf seine eigene Kraft
ankomme und er sich erst, wo diese durchaus nicht mehr
zureicht, eines höheren Beistandes getrösten dürfe; er tut auch

alles, was der Augenblick von ihm fordert, ebenso sorgfältig, als

ob sein ganzes Dasein auf die Dauer dieses Erdenlebens
eingeschränkt wäre. — Wer von Kant herkommt, wird den theoretischen
Unterbau dieser Weltanschauung vielleicht brüchig finden ;

verächtlich ist sie darum doch keineswegs, jene Weisheit, die Agathon,
seine Erziehung vollendend, im Umgang mit dem Weisen von
Tarent sich zu eigen macht.

Wielands Agathon hat große Vorzüge und fühlbare Mängel.
Das Buch ist bedeutend als der erste große Entwicklungsroman,
der seit dem Simplizissimus in deutscher Sprache geschrieben
worden ist. Wie die seelischen Vorgänge auseinandergelegt, die

Kräfte aufgedeckt werden, welche das Heranreifen eines Menschen

bedingen können, das ist durchaus bemerkenswert. Die Darstellung

ist in weiten Partien glänzend. Die Lektüre des Agathon
hinterlässt, wie die der Abderiten, den Eindruck, dass Wieland

nicht nur über die Theorie der Künste selbständig gedacht habe,

sondern dass ihm ein feiner Geschmack eigen war, dass beispielsweise

sein Auge besser geschult gewesen sei, als das der meisten

Deutschen seiner Zeit. Zu bedauern ist, dass der Schriftsteller
immer wieder zu dem Mittel wortreicher, lehrhafter Analysen

greifen muss, um uns das Denken seiner Personen fassbar zu

machen. Dass die Schilderung des politischen Treibens in Athen

596



blässlich erscheint, das wird man billigerweise damit entschuldigen,
dass uns trotz aller schriftlichen Überlieferung so manches im
Leben der alten Völker rätselhaft geblieben ist und bleiben wird.

Man hat es Wieland verdacht, dass er die Griechen und ihre
Verhältnisse modernisiert, dass er seine Smyrnioten und Syra-
kusaner oft wie Menschen des achtzehnten Jahrhunderts denken
und reden lässt. Allein es ist fraglich, ob Wielands Griechen von
denen des Altertums weiter abstehen als die zu dauernder
Erhabenheit aufgepolsterten Mannequins, die man uns lange Zeit als
Wesen von Fleisch und Bein und wirkliche Athener ausgegeben
hat. Bei diesem Anlass möchte ich nicht verschweigen, dass einen
etwas wie Beschämung anwandelt, wenn man merkt, was für süße
Früchte die Menschen des achtzehnten Jahrhunderts vom Baum
der antiken Kultur gepflückt haben, wie ihnen intensivstes Studium
der alten Literatur und Philosophie den Sinn für die verschiedensten

Lebensprobleme in der Art öffnete, dass sie sich in der
Welt des Geistigen mindestens so leicht zurechtfanden, wie wir
Menschen der Gegenwart mit unserem aphoristischen Schulwissen
aus allen möglichen Gebieten.

Es ist wohl verständlich, dass die kluge Herzogin Anna Amalie
von Weimar im Jahr 1772 auf den Gedanken kam, den Verfasser
des Agathon und des sozialpolitischen Romans: der goldene Spiegel
der Universität Erfurt, an der er damals lehrte, zu entführen und
ihn unter die Erzieher ihrer Söhne Karl August und Konstantin
einzureihen. Sie sah dabei über die Tatsache weg, dass der
Pfarrerssohn aus Biberach, der in Bern französische Aufklärungskultur

in sich aufgenommen hatte, auch der Autor einiger recht
schlüpfriger Gedichte war. Dass die Lektionen des damals
vierzigjährigen Wieland die literarischen und philosophischen Interessen
der jungen Prinzen auf's reichlichste befruchteten, versteht sich
bei der geistigen Beweglichkeit des Mannes von selbst. Weniger
befriedigt war die Herzogin von Wielands erzieherischem Einfluss.
Arn 9. Dezember 1773 klagte sie dem Staatsminister von Fritsch:
»So sehr er durch seine Schriften gezeigt hat, dass er das menschliche

Herz im allgemeinen kennt, so wenig kennt er das einzelne
Herz und die Individuen. Er hört zu sehr auf Schmeichler und
überlässt sich ihnen." Dazu ist zu sagen, dass die Herzogin, die
üen Thronfolger zu lange als Kind behandelt hatte, zeitweise auf

597



die Erzieher ihrer Söhne eifersüchtig war, wie man in Wilhelm
Bodes trefflichem Buch über Karl August nachlesen mag. Aber
auch der Freiherr Karl von Lyncker überliefert in seinen höfischen

Erinnerungen, Wieland habe sich zur Heranbildung junger Leute
nicht so recht geeignet, „weil er viele Launen hatte, mitunter sehr

heftig und nicht gewohnt war, mancherlei Vorfälle des Lebens

gelassen anzusehen". Sicher ist, dass der junge Fürst seinem
Lehrer immer ein freundliches Andenken bewahrte und dass Wieland

nach Karl Augusts Regierungsantritt, welches Ereignis ihn in

den Genuss einer Pension setzte, aus der er die dringendsten
Bedürfnisse für seine große Familie bestreiten konnte, mit der

Regentin-Mutter stets in freundschaftlichen Beziehungen blieb.
Dass sich Wieland seine Selbständigkeit zu wahren wusste, ergibt
sich daraus, dass er sich bei Antritt seines Amtes bestimmt
weigerte, ein Glaubensbekenntnis abzulegen. Die Verse, die er bei

der Thronbesteigung seines Schülers schrieb, klingen uns
byzantinisch. Wenn man aber weiß, wie enthusiastisch er sich auch in

Privatbriefen über fürstliche Personen äußerte, so wird man bt1-

ligerweise annehmen, dass er in seinem Verhältnis zu den Großen
der Welt einfach einer Suggestion unterlegen sei, der auch Goethe
des öftern seinen Tribut zahlte. In der Denkrede, die Goethe
nach Wielands Abscheiden in der Freimaurerloge zu Weimar hielt,

rühmt der Meister Wielands tüchtiges, offenes Wesen, die
Unbefangenheit seines Urteils, seine Liebenswürdigkeit im persönlichen
wie im literarischen Verkehr, ja, seine Charakterfestigkeit: „Der
geistreiche Mann spielte gern mit seinen Meinungen, aber niemals

mit seinen Gesinnungen." Anderseits deutet er an, dass Wieland,

der Mann der Mäßigung, der Feind aller Schwärmerei, einer
tiefsten, dauernden Begeisterung für Menschen oder Ideen nicht fähig

gewesen sei. Dass Wieland eitel war, ist uns von mehreren, die

ihn kannten, überliefert worden.
Wer könnte sich darüber wundern, der da weiß, dass die

Monatsschrift: der teutsche Merkur, die Wieland seit 1773 herausgab,
mehr Erfolg hatte und einen weitergreifenden Einfluss übte als

alle literarischen Unternehmungen der Weimarer Größen! im
Merkur hat Wieland die meisten jener Verserzählungen zuerst

erscheinen lassen, auf denen sein Ruhm vorab beruht, ich nenne

außer der schon in den sechziger Jahren veröffentlichten Musarion

598



und dem Gandalin: das Sommermärchen, das einen Stoff aus
tausend und einer Nacht behandelt, Pervonte oder die Wünsche,
nach einem italienischen Märchen gearbeitet und dem Gandalin
an die Seite zu stellen, Geron den Adeligen, schlecht komponiert,
aber doch wertvoll, nicht allein durch die tugendhafte Tendenz,
die dem Gedicht die Ehre eingetragen hat, in allen literarischen

Leitfäden an erster Steile genannt zu werden, endlich den

Oberon, ein Werk, reich an glänzenden Partien — wie herrlich
doch gleich der Anfang! — aber für mein Gefühl zwiespältig
durch den Wechsel von scherzhafter und pathetischer Darstellung.
Di£ Abderiten, eine auf schärfster Beobachtung beruhende
Karikierung kleinstädtischer Verhältnisse, zu lang, aber voll Geist,
verdient auch darum Beachtung, weil hier in der Person des
Demokrit zum erstenmal in einem erzählenden Werk ein
Naturforscher moderner — oder bald nicht mehr moderner? — Art
geschildert worden ist, ein Gelehrter, der, jeder philosophischen
Spekulation abhold, sich durchaus auf den Boden der Erfahrung
stellt. Im Merkur sind endlich auch einige, jener Gespräche
erschienen, in denen Wieland die geschichtlichen Ereignisse der
Zeit in geistreicher und zutreffender Weise kommentiert hat. Er
wagte es, die Hinrichtung Ludwigs XVI. zwar nicht zu entschuldigen,

aber doch aus den Verhältnissen zu erklären und verlieh
seiner Bewunderung für das französische Volk beredten Ausdruck.
Anderthalb Jahre vor dem Staatsstreich hat er die Diktatur Bonapartes

vorausgesagt. Wieland ist unter den deutschen Geistesheroen

der Zeit vielleicht der einzige gewesen, der für politische
Realitäten Verständnis hatte. Dass er es besaß, erklärt sich wohl
einerseits aus seinem achtjährigen Aufenthalt in Zürich und Bern,
(1752—60), anderseits aus der Tatsache, dass er in den sechziger
Jahren am Regiment einer kleinen Republik, der Reichsstadt
Biberach, seiner Vaterstadt, Anteil hatte.

Am 20. Januar dieses Jahres waren hundert Jahre verflossen
seit dem Tage, da Christoph Martin Wieland aus der Zeitlichkeit
schied. Dies war für mich der äußere Anlass, einmal von diesem
Manne zu reden, der darum nicht minder ein großer Stern ist,
weil heutzutage nur selten ein Auge die Region des Himmels
sucht, wo er in stillem Glänze leuchtet.

AARAU HANS KAESL1N

DD
599


	Zu Wielands Gedächtnis

