
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Ästhetik und Ethik : eine Betrachtung über das Normative

Autor: Steinberg, Salomon D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÄSTHETIK UND ETHIK
EINE BETRACHTUNG ÜBER DAS NORMATiVE

Über der gewaltigen ethischen Evolution, von ihren ersten

primitiven Anfängen an bis hinauf zu der kompliziertesten Ethik
unserer Tage schwebt als bedeutendes und charakterisierendes
Zeichen, hart, wie ein Dogma, das Wort: du sollst. Das ganze
Wesen der Ethik ist durchzittert und charakterisiert von der Norm.
Über allem Analytischen und Synthetischen, über allem
Hineinleuchten in den Ursprung und über allem Erhellen des Objektes
sittlichen Handelns steht die normative Ethik, die mit ihrem
„Sollen" zum Maßstab, zum Wertmesser jedes Handelns wird,
zum Dogma der Lebensführung sich erweitert.

„Was ist gut", und „was ist schlecht", das sind die beiden
Pole, zwischen denen die Ethik im allerletzten Sinne den Glanz
aller ihrer Möglichkeiten leuchten Iässt, in diese beiden Pole laufen
alle ethischen Entwicklungen mehr oder minder aus; „das ist

gut" und „das ist schlecht" sind die letzten Höhenwerte, zu denen
sich die ethische Analyse oder Synthese hinaufsteigert.

Die ethische Norm, das ethische Sollen hat sich die Kraft
erworben, uns in allen Lebensäußerungen, mögen sie sich be-

wusst vollziehen oder seien sie aus der Eingebung eines Augenblicks

heraus geboren, führender Grundsatz zu sein. Das gut
und schlecht beschneiden unsere Intentionen und unser Handeln;
sie klassifizieren und charakterisieren unser Tun und Lassen, sie
beschränken und legen Werte in vorher Ungewertetes hinein, sie

begrenzen und ordnen das chaotische Dunkel vorher kaum
geahnter Triebe und Initiativen.

Der Ästhetik dagegen, die doch so ungeheuer viele
Berührungspunkte und -flächen mit der Ethik besitzt, deren metaphysische

Grenzsphären nicht so weit von denen der Ethik entfernt
liegen mögen, fehlt bis heute noch jenes dogmatische Sollen des

Ethischen, jenes Sollen, das in den Augen vieler, des größten
Teils heutiger Ethiker, etwas von einem Ewigkeitswert in sich

bergen soll, der erhaben über dem Wandel der Zeit, über dem

unerbittlichen Kreislauf des Geschehens irgendwo in metaphysischer

Sicherheit und Schönheit schwebt.

482



Dem Ästhetischen soll die Norm, die der Ethos in sich birgt,
fehlen, und selbst jene Ästhetiker (etwa Volkelt), die zugeben,
dass die nicht normative Ästhetik ein Unding darstellt, das in
sich selbst zusammenfällt wie ein Kartenhaus, wagen nicht die
letzte Konsequenz zu ziehen, die das Ästhetische auf dieselbe Basis

mit dem Ethischen stellen würde, wagen nicht anzuerkennen, dass

die ästhetische Norm ebenso grundsätzlich ist, dass auch sie unsere
ganze Lebensführung zu richten und zu beleuchten imstande ist,
dass sie ebensoviel oder ebensowenig Ewigkeitswertiges in sich

trägt, wie die ethische und sich vor dieser in nichts an Kraft und
Intensität zu beugen hat.

Steigt man hinab in das Dämmerdunkel psychischer Phänomene,

versucht man die psychischen Komponenten herauszuschälen,
die psychische Kausalität zu beleuchten, die das Gelten ästhetischer

Normen bedingen, so ergibt sich folgender Tatbestand:
damit die ästhetische Norm sich eine Wirkungsfläche erobert,
muss sich das Individuum ästhetisch verhalten können und muss
ferner die Intention haben, sich ästhetisch verhalten zu wollen.
Beruf, Können, Anlage und anderes mehr sind Komponenten, von
welchen die Geltung und die letzte Wirkung der ästhetischen
Norm in ihrer Wirkungsfläche abhängt, bestimmt wird. — Eine
Reihe bedeutender Ästhetiker erkennt diese Abhängigkeitsbeziehung
der ästhetischen Norm genau — setzt aber dieses Faktum in
direkten Gegensatz zur ethischen Norm. —

Verhält es sich denn dort anders? Auch die ethische Norm
ist abhängig, genau in ebendemselbem Maße abhängig von jener
Komponentenfülle im Psychischen, wie die ästhetische; auch sie
hat nur dann für mich Gültigkeit und Wirkungsmöglichkeit, wenn
in mir eine Anlage, ein Sinn vorhanden ist, sie aufzunehmen, sie

zu rezipieren, wenn ich imstande bin, aus meinem Herzen einen
Altar für das ethisch Gute zu machen. Nur dann, wenn ich

will, gilt für mich die ethische Norm, und nur, wenn ich kann,
bin ich für sie rezeptionsfähig. Erziehung, Beruf und tausend
andere Umstände des Alltagslebens verschließen oder öffnen die

Pforten, durch die das Gute in meine Seele ziehen kann. Können
und Wollen sind hier wie dort die Komponenten, die mir
gestatten, einen Ethos zu haben, die ethische Norm zu besitzen,
deren Sollen zur Devise meines Lebens werden muss.

483



Wie es absolut unästhetische Menschen gibt, so gibt es auch
absolut unethische Menschen. — Ich möchte Lombrosos geborenen
Verbrecher nicht als Beispiel anführen; wir brauchen nicht in die
trüben Tiefen psychischer Niederungen hinabzusteigen. — Auf
Schritt und Tritt treffen wir den unethischen Typus, in allen
Gesellschaftskreisen, auf allen Wegen; er ist allerdings nicht offen
unethisch, er offenbart seine Leerheit an ethischen Werten nicht
so ohne weiteres, wie etwa der unästhetische Mensch sein
unästhetisches Empfinden äußert. Der Grund dieses Verhaltens ist
aber nicht, wie man oft annimmt, ein Beweis für den Überwert
der ethischen Norm über die ästhetische, sondern hat seine
nachweisbaren Motive, die feinsten Würzelchen seiner Kausalität im
sozialen Leben, in den Umständen des heutigen Gesellschaftsbildes.

Sehen wir uns einmal die Ewigkeitswerte näher an, so
erkennen wir, dass ihnen nichts mehr fehlt, als eben die Ewigkeitsgültigkeit.

Menschen haben sie gesetzt und Menschen steigen aus der
Masse herauf; aus all den Hunderten und Tausenden da unten,
aus dem wogenden Komplex der Herde herauf wird Einer
gehoben, und sein Denken und seine Produktion ist, wie er selbst,
das Resultat der Gedanken vieler Kleinerer, vieler Tausender —
der Masse. — Die ethische Norm ist menschlich gut und schlecht,
ist ein menschlicher Grenzbegriff und die Allgemeingültigkeit ihrer
Wirkung ist eine Phrase, ebenso wie die Farbe des Ewigkeits-
haftigen, die sie überziehen soll. — Woher es kommt, dass aber
eine tatsächliche Übermacht der ethischen Norm über die ästhetische

vorhanden ist, wird dann erkannt, wenn man verstehen
gelernt hat, warum die ethische Norm wirkt, „allgemein" wirkt.

Der ethischen Norm von heute und gestern haften Furchtgefühle

an; sie ist eine innigste Verschmelzung eingegangen, die
ihr den Erfolg sichert: gut Belohnung, schlecht Strafe, das
sind allgemeingültige Ideenassoziationen, die der Masse und den

Intellektuellen durch Erziehung und Kirche eingeimpft wurden
und von denen auch der noch nicht frei ist, der in seinem
Gehirn ein eigenstes und noch so tiefes Moralprinzip trägt. — Im
Psychischen, in Gedanken da wird wohl tausend- und abertausendmal

wider den heiligen Geist gefrevelt, wird gut genannt, was das

484



„allgemeingültige" Moralprinzip schlecht nennt. Die Tat aber zu

tun, sein Moralprinzip zu leben, seine ethische Norm zu
realisieren, hütet man sich wohl, denn Obrigkeit und Staatskirche
haben die Macht, das zu unterdrücken, das zu hemmen und zu
strafen, was gegen die anerkannte Moralnorm Sturm läuft. Windelband

weist in seinen Präludien in der Abhandlung: Normen und

Naturgesetze (Seite 255) auch auf diese Tatsache hin.
Das ist die Causa dieser Übermacht der ethischen über die

ästhetische Norm. Wir haben keine staatliche Strafe auf
Verletzungen ästhetischer Normen gesetzt ; — auf unästhetisches

Empfinden und Handeln stellt keine Freiheitsstrafe. Unserer
ästhetischen Norm fehlt das staatliche Verantwortungsgefühl ;

deshalb ist sie nicht „allgemein", deshalb heuchelt der unästhetische
Mensch keine ästhetische Lebensführung, wo der unethische eine
ethische heucheln muss. Deshalb ist nur Wenigen (und die Ethiker
mögen lächeln) ein falscher Ton, ein schlechtes Gedicht, eine
unwahre Farbe oder ein unästhetisches Leben ein Verbrechen,
das Sühne fordert, wie eine Handlung, die gegen die ethische
Norm frevelt. Windelband sagt: für den reifen Kulturmenschen
gibt es nicht nur ein sittliches, sondern auch logisches und
ästhetisches Gewissen (Präludien : N und N).

Die Tatsache, dass die ethische Norm Unterstützung durch
Kirche und Staat genießt, und dass die ästhetische Maxime kaum
anerkannt, nur in den Köpfen weniger „Phantasten" sich
niedergelassen hat und diesen zum Prinzip ihrer Lebensführung geworden

ist (etwa: lebe immer so, dass du in Schönheit lebst), das
ist ein Problem, das einer genaueren Belichtung bedarf.

Die Gründe des in facto heute existierenden Übergewichts
und der allgemeinen Anerkennung der ethischen Norm werden
nur dann gefunden, wenn wir in das Werden der Menschheit
hineinleuchten, wenn man zurückgeht in der Geschichte bis auf
jene Zeit, in der die ästhetische Norm auch Allgemeingültigkeit
beanspruchen konnte und sie (relativ, wie heute die ethische
Norm) besaß.

In unserer Erinnerung taucht jener Menschenfrühling auf,
Hellas, in seiner ruhigen Schönheit, in seiner gestrafften, tiefen
Pracht. Die Hauptquellen für die Religion jenes ältesten Griechenlands,

für die Moral der ältesten Griechen bieten uns die Werke

485



Homers und Hesiods. Herodot bezeichnet die beiden Schöpfer
als diejenigen, „die den Hellenen den Stammbaum der Götter
schufen". Sehen wir uns jene Götter an, in denen sich das

geheimste Fühlen, das wahrste Bild des damaligen Seelen-
zustandes kristallisiert, in denen sich der Ethos symbolisiert hat,
der Kult, das Bedürfnis nach psychischem Ausleben materialisiert
hat. Was sind diese Götter mehr und anders als Menschen? —
Mitten im Kampfe von Gut und Bös stehen sie, in ihren Seelen

kämpfen die dunkelsten Triebe mit den hellsten Wünschen, ihr
Herz wird durchwühlt von den trüben Zuckungen unedler
Leidenschaften. Das Verbrechen ist ihnen bekannt und die ganze Skala
vom Intriganten bis hinauf zum Verbrecher durchläuft jene Gottheit,
die nicht den Träger einer ethischen Norm darstellt, deren Hände
nicht in erster Linie das Gut und Böse abwägen, die nicht
Urbilder ethischer Lebensführung sind, sondern als Signum, als helles
Zeichen auf ihrer Stirn die Schönheit tragen. — Schön sind sie,
diese leichtlebenden Gottheiten, die ihre langen Tage in ewiger
Jugendkraft verzechen, im Genüsse fleischlicher Sinneslust
durchtaumeln. Schön sind sie, von der lilienarmigen Gemahlin Zeus'
an bis hinab zum flinken, leichtfüßigen Götterboten.

Der einzige hässliche, Vulkan, der hinkende Schmied, dient
allen zum Spott: „Unauslöschliches Gelächter erscholl von den

seligen Göttern, als sie sahen, wie Hephästos den Saal in Eile
durchkeuchte" (Ilias 1. 599). Schönheit und Hässlichkeit sind
dem alten Griechenland ebenso stark wirkende Normen, wie uns
Gut und Böse. Achilles und Thersites, das ist das Zeichen, das

jener Zeit aufgedrückt ist, wie dem christlichen Zeitalter das Zeichen
von Gut und Böse, von Gott und Teufel. Kultus der Schönheit
ist dort Religion. Man opfert den schönen und mächtigen, nicht
den übermenschlichen, guten und gerechten Gottheiten. — Wenn
der Rhapsode dem Volke die homerischen Gesänge vortrug oder
die Knaben in den Schulen sie auswendig lernen mussten, so
war das jenen, was unserer Zeit Andachts- und Religionsstunden
sind. Die ästhetische Norm, die Homer sowohl durch die formale
Art seiner Dichtung, als durch die besondere Hervorhebung des

Schönen lehrte, ward den Griechen jener Zeit (denen Lykurg, wie
es heißt, die Gesänge Homers nach Hellas gebracht haben soll)
zur Richtlinie ihrer Lebensführung, zum Meter, an dem sie ihr

486



Leben dem Wert nach abmaßen. Die Blickrichtung jener Zeit
geht nach dem Ästhetischen mehr denn nach dem Ethischen;
die Seele der Griechen durstet nach Schönheitswerten, nach der
letzten, gestillten Pracht des menschlichen Körpers; in dieser findet
sie die Dissonanzen der Zeit harmonisch gelöst und nicht in dem
Entscheide der gähnenden Frage: was ist gut und was ist schlecht?
Gut ist schön.

Der Rhythmus war das Gebet jener Tage; in ihm lag die

Schönheit, zitternd und verlangend, in ihm lag eine Weltanschauung,
die Überzeugung und die Devise jener ganzen Epoche. Die Weihe
des Schönen gab dem Leben den lebenswerten Sinn; sein Leben
in Schönheit zu leben, in körperlicher, gesunder Muskelschönheit,
das war eine ebenso schwerwiegende und bedeutungsvolle Norm
wie die ethische Norm späterer Jahrhunderte und Jahrtausende.
Jenen, der seinem Leben nicht den Glanz jugendlicher Schönheit
gab, der die proportionale Schönheit seines Körpers nicht förderte,
dessen Brust flach, und dessen Bauch hängend und fettgepolstert
war, jenen wird man damals wohl kaum mit viel liebevolleren
Augen angesehen haben, kaum besser taxiert haben, als heute
den, der sich nicht Rechenschaft gibt, was gut und böss ist, der
jenseits der moralischen Maxime sein Leben leben will.

Die delphischen, die isthmischen, die nemeischen Spiele waren
Andachten für das Schöne, für die körperliche Harmonie. Palästren
und Gymnasien waren die Kirchen, in denen man der Jugend den
Gott jener Zeit wies; das Schönste, die Schönheit gespannter
Körper, das Harmonische geschlossener Linien. In Statuen und
Bildern erzog man zur Schönheit. Plätze und Straßen waren
geschmückt; die ästhetische Norm äußerte sich in tausendfältiger
Erscheinung. Auch in der Philosophie dieser vorsokratischen
Zeit zeigt sich, wie Nietzsche nachwies, ein ästhetischer Optimismus,

der die Welt ästhetisch überwindet.

Das innerste Wesen jener Zeit, jener Klassik ist das normativ

Ästhetische, das uns heute ganz abgeht, jener zur Maxime
gewordene Rhytmus. Die ästhetische Norm prägt jener ganzen
Epoche das charakterisierende Zeichen auf, sie ist die innerste
und wesentlichste Valenz jenes Zeitalters, sie ist der Wertmesser
von Lebensäußerungen, sie ist das Becken, in das hinein sich

487



der ganze Lebensinhalt ergießt. Die Kultur des alten Griechenlands

ist die fleischlich gewordene ästhetische Norm.
Wie immer, wenn eine Kultur ihren Höhepunkt erreicht hat,

sich Umwälzungen und Dekadenz einstellen und sie von
Reaktionen abgetragen wird, geschah es auch hier. Die Reaktion tritt
ein, nach und nach wird die ästhetische Norm zurückgedrängt,
moralische Maximen, ethische Normen treten an ihre Stelle, bis

zuletzt die Moral des Christentums, in ihrer körperfeindlichen
Ethik an Stelle des Schönen, das Gute, an Stelle des genießen
den den büßenden Menschen setzt, den Olymp entgöttert, die

menschlichen, schönen und kräftigen Götter verdrängt durch die

überirdische, allwissende und gütige Gottheit, die rein, unbefleckt
und heilig die Quintessenz alles Guten darstellt, der man nachleben

muss, die man sich erringt, indem man ethisch, nicht ästhetisch

lebt. — Das moralische Zeitalter hat das schöne abgelöst;
ihm sind die ethischen Normen, was jener alten Zeit die
ästhetischen waren. — Gott ist gut und gerecht, er ist eine
entmaterialisierte Idee, die keiner ästhetischen Norm unterworfen ist.
Der menschliche Körper ist nur noch ein Hemmnis für die Frei-
werdung der Seele zur absoluten Reinheit, er muss vernachlässigt
werden. Das Schöne wird zum Bösen gestempelt, zum Blendwerk

und Zauberspiel des Satans; die ethische Norm wird zum
richtweisenden Dogma alles Menschlichen, zur lebensführenden
Maxime ernannt. — Obschon mir bewusst ist, dass viele jener
Ethiker, die der ästhetischen Norm jene subordinierte Stellung
anweisen, mit jener alten und ersten christlichen Ethik nicht die
geringsten Berührungspunkte haben, erkenne ich ihr Verhalten
doch als eine christliche Reaktion. Man muss bedenken, dass

eine Reaktionsbewegung, wie sie das Christentum darstellt, in
ihrer ungeheuren Wirkung in die tiefsten Tiefen des europäischen
Völkerlebens und der Völkerpsyche eindrang und dass sich der
Einzelne, sei er auch noch so intellektuell, nur schwer dem
entziehen kann, was um ihn herum seine Wellen branden lässt, was
seiner Kindheit das Gepräge gab, was ihm Kirche und Schule

anerzog.
Heute aber, in dem Zeitalter, da sich auf das Christentum

Reaktionen ankünden (ob sie ersetzen können, was sie entfernt
wissen wollen, möge dahingestellt bleiben; uns interessiert hier

488



nur die Tatsache ihres Vorhandenseins), da sich sowohl in der
breiten Masse, als auch in den engeren Kreisen der Intellek-
tualität Bewegungen und Zuckungen fühlbar machen, die sich

gegen Bestehendes wenden, muss man den Mut haben, Urteile
zu fällen, unter dem Gesichtswinkel zu betrachten, den uns die
Geschichte gelehrt hat: Alles ist Bewegung, irdvra pel. Alles
Menschliche taucht unter in dem breiten Fluss des Geschehens
und kann auf jenen mystischen Wert: Ewigkeit keinen Anspruch
erheben.

Alles ist Reaktion.
Unser Denken und Handeln, unser Tun und Lassen, unser

Zeitalter und das neue Kleid, das es umhüllt, das alles sind die
Produkte vergangenen Lebens und Geschehens, das sind Funken,
die sich an der Härte vergangenen Seins entzündeten, indem
der Hammer der Zeit daraufhieb. — Ethische Normen können
heute „allgemeingültig" sein, Staat und Kirche halten sie
hoch über uns wie eine Fahne, alle andern Normen werden
klein und unscheinbar daneben — und morgen stürzt die
Geschichte das ganze Gebäude um, die Reaktion setzt ein und wir
stehen mitten in einer ästhetischen Kultur, ästhetische Normen
sind unsere leitenden Gedanken, Schönheit ist unsere Gottheit
geworden, und die ethische Norm steht für uns so tief unter der
ästhetischen, wie es heute ein Teil Wissenschaftler umgekehrt
annimmt.

Die Geschichte ist das gerechte Gericht des Lebenden — ihre
unfehlbare Strafe ist die Reaktion.

Man vergesse nicht: Alles ist Entwicklung, Weitergehen —
Rückgängiges oder Weiterentwickeltes. Man vergesse nicht, dass die

Geschichte unser Leben und unsere Denkformen prägt und dass

Ewigkeit heißt: von heute bis — heute. Wer aber kann diesen

Zirkel erfassen? Und wer kann einem kleinen, menschlichen

Gedanken diesen ungeheuren Geltungswert zusprechen
Die Menschheit ist eine Episode in der Ewigkeit, das wollen

wir nicht vergessen, wenn wir zu große Worte sprechen.

ZÜRICH SALOMON D. STEINBERG

489


	Ästhetik und Ethik : eine Betrachtung über das Normative

