
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Rubrik: Schauspielabende

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romane weniger um eine Stilisierung als um eine phantasievolle Erweiterung
des Lebensbildes. Der „Mäcen" liest sich wie eine Materialiensammlung
zum „Poggfred" und die geheimnisvolle Sumpfstelle „Die Mergelgrube",
die den einsamen Liliencron immer wieder anzieht, scheint ebenfalls im
Reiche des „Froschfriedens" zu liegen. Den einheitlichsten Eindruck dieser
Prosawerke macht die kräftig hingesetzte Dienstmädchengeschichte „Mit
dem linken Ellbogen", die Geschichte eines einfach guten, rotwangigen,
schönen Bauernkindes aus den bayerischen Bergen, das in der Großstadt
München erwacht, ins Leben hineingeschleudert wird und nach schwerem
Geschick die Liebe des buckligen Herrn von Kjerkewanden gewinnt. Wenn
auch der Schluss dieser Erzählung romanhaft, unwahrscheinlich und übers
Knie gebrochen erscheint, so ist doch die Faktur, Schritt und Tritt der
Geschehnisse, künstlerisch. Alle übrigen Romane füllt Liliencron mit
Materialien aller Art, mit Briefen, Tagebuchblättern, Erinnerungen, Phantasien,
Lebenssprüchen und Gedichten. Im „Mäcen" lernen wir zum Beispiel alles
das kennen, was Liliencron in der Kunst liebte. Er zählt einfach auf.
Seitenlang druckt er Gedichte ab, die er in Büchern, Zeitschriften gefunden.

Auch in „Leben und Lüge" steckt solch unverarbeitetes Füllsel. Aber
trotzdem liest man diese Seiten mit starkem Genuss. Gerade dort, wo
Liliencron alte Bahnen geht, wirkt er schwächer, dort aber, wo er sich den
Henker um Form und Schule schert, wirkt er prachtvoll gesund, urwüchsig,
neu. Diese Formlosigkeit war gerade, was er wollte. Er wirft seine
Saatkörner in alle Furchen, und er greift das, was ihm gefällt, aus allen Wiesen.
Nirgends ist er matt, dünn, armselig: immer verspürt man den Eindruck
eines Reichen, eines Verschwenders, voller Einfälle, Anregungen, voller
Schönheitssinn und Humor. Die Prosa Liliencrons ist ein fetter Marschboden,

in dem gewaltige Findlinge stecken, ein ungepflegter, in tausend
Farben blühender Fruchtacker!

ZÜRICH CARL FRIEDRICH WIEGAND

SCHAUSPIELABENDE

Zwei Dichterkonfessionen in dramatischer Form brachte uns in letzter

Zeit die Sommersaison auf unserer Schauspielbühne im Pfauentheater :

Henrik Ibsens Schauspiel „Brand" und Leo Tolstois „Und das Licht scheinet

in der Finsternis." Ibsens Dichtung ist uns längst bekannt als eines
der gewaltigsten Werke des Norwegers. Auf der Bühne sind wir ihm in
Zürich noch nie begegnet; es ist auch nicht im Blick auf das Theater
entstanden, sondern es ist ein Akt innerer Selbstbefreiung, eine Abrechnung
mit den Menschen und den Verhältnissen, wie sie Ibsen in der Heimat
entgegengetreten waren und seinen Manneszorn erregt hatten. Die Entfernung
von Norwegen — nach Rom war Ibsen in den 1860er Jahren übergesiedelt —
hatte ihn doppelt scharfsichtig für die Mängel der heimischen Geistesverfassung

gemacht. Was er bei seinen Landsleuten besondes vermisste, war
der unbedingte Mut zu einer festen, klaren Überzeugung, das unentwegte
Beharren bei einem bestimmten, ehrlich erfassten und durchgehaltenen

430



Lebensideal, die Treue gegen sich selbst. Überall hatte er ein Umbiegen
der Wahrheit (oder des als wahr Erkannten), ein feiges Rücksichtnehmen
auf Andere, auf die gesellschaftliche Sitte, auf die tote Tradition zu
entdecken geglaubt, überall Kompromisse, nirgends ein energievolles Ja ja
und Nein nein. Und so stellte er in seinem Drama einen Menschen hin,
dessen oberste Losung lautet: Sei ganz und ungebrochen du selbst,
unbekümmert um Menschenmeinung und um Rücksichten nach rechts und
nach links 1

Einen Geistlichen hat Ibsen als einen solchen unbedingten
Willensmenschen hingestellt; er hätte den Syllogismus auch an einem Künstler
öder Politiker durchführen können, äußerte sich der Dichter einmal. Aber
vielleicht doch bei keinem Vertreter eines andern Standes hätte er so
reichlich Gelegenheit gefunden, gegen ewig paktierende Halbheit, gegen
Verwischung von geistlichem und sittlichem Ideal mit weltlichen Interessen und
Rücksichten die schärfsten Pfeile zu entsenden wie just bei einem
Repräsentanten des geistlichen Standes in der staatlich etablierten Kirche. Das
Beispiel des tapfern Pfarrers Lammers in Ibsens Heimatstadt Skien stand
in des Dichters lebendigem Gedächtnis: Lammers hatte der Staatskirche,
die ihn um seiner christlich strengen und konsequenten Art willen drangsaliert

hatte, den Abschied gegeben und unter schweren materiellen Opfern
eine freie Gemeinde begründet. Der hatte nicht paktiert. Ein solcher
Unbedingter ist Brand. Willensstarke Menschen will er aus seinen Anhängern
machen, die, was sie tun, ganz tun. Um besondere dogmatische Wahrheiten

ist es ihm nicht zu tun. So pflanzt er sein Ideal des Alles oder nichts
auf. Und er wird dessen Märtyrer. Denn die Stunde kommt auch für ihn,
wo er einsehen muss, dass die Menge schließlich doch lieber denen folgt,
die das Joch des Ideals zu wattieren verstehen durch Zugeständnisse an
die menschliche Schwachheit und Bequemlichkeit. Und dann weist der
Dichter — so wenigstens glaube ich sein Werk auffassen zu müssen —
selber auf die Gefahr einer solchen intransigenten Willensnatur hin. Sie
stellt die Liebe (in ihrer Äußerung als mitleidsvolle Nächstenliebe) in ihre
harte, unbedingte Rechnung nicht ein. Der in seiner Art gewaltige Eiferer
Brand vergisst das dreizehnte Kapitel des ersten Korintherbriefes. Er selber
hat die Liebe in der Familie nie gekannt; so vermag er auch der sterbenden

Mutter gegenüber, mit der ihn freilich innerlich nichts verbindet, aus
der lieblosen Unnachgiebigkeit ein ethisches Prinzip zu machen; so sucht
er auch die Liebe seiner Frau zu dem toten einzigen Kinde als einen
schwächenden Götzendienst aus ihrem Herzen zu reißen, mag sie auch
darüber zugrunde gehen. Wenn darum am Schluss, als eine Lawine Brand
in den Tod reißt, von oben die Stimme ertönt: Ich bin der Gott der Liebe,
so hat doch damit Ibsen gewiss nicht einem banalen, auch den Begriff der
Liebe zur Schwäche missbrauchenden Christentum eine Konzession machen,
sondern zu verstehen geben wollen, dass die stärksten sittlichen Kräfte zu
voller, segensreicher Betätigung ohne das Salz der Caritas doch nicht
gelangen.

Die Szenen, die sich zwischen Brand und seiner Gattin Agnes abspielen,

gehören zum Schönsten, was Ibsen gedichtet hat. Sie taten auch auf
der Bühne die tiefste Wirkung. Wir erleben dasselbe in dem merkwürdigen
Drama Leo Tolstois, das aus dessen Nachlass wie das andere „Die lebende
Leiche", von dem hier auch schon die Rede war, unerwartet zum Vor-

431



schein gekommen ist. In diesem Stück „Und das Licht scheinet in der
Finsternis" hat der Russe seine eigensten religiösen Kämpfe dramatisch zu
kristallisieren unternommen. Er ließ das Werk unvollendet liegen; aber
gerade in dieser NichtVollendung liegt eine ergreifende Symbolik; auch
Tolstoi ist ja mit seiner großen Auseinandersetzung mit Gott und der Welt
eigentlich erst ganz am Schluss seines langen Lebens völlig zum Abschluss
gelangt; als er heimlich Haus und Familie verließ, um endlich einmal ganz
frei zu werden von dem, was ihm in flagrantem Widerspruch zu seiner ganzen

Auffassung vom Menschenleben, von der Pflicht gegen Gott und die
reine Lehre Christi zu stehen schien. Jakob Burckhardt bemerkt einmal
in seinem Buche über die Zeit Konstantins des Großen, da wo er vom
Mönchstum und der Askese spricht, dass es immer wieder einzelne
Menschen geben wird, die mit gewissen, nicht zu eliminierenden Forderungen
Jesu unbedingten Ernst machen wollen und darum der Welt entsagen, um
ganz dem Ideal der Reinheit und Bedürfnislosigkeit, um ganz und allein
ihrem Seelenheil zu leben. Tolstoi gehört zu diesen Menschen. Auch er,
wie Brand, konnte sich bei den beständigen Kompromissen mit der Welt
mit den bestehenden sozialen und staatlichen Institutionen, die so vielfach
der Lehre des Evangeliums stracks zuwiderlaufen, nicht beruhigen; Gott
und der Welt zu dienen, erschien ihm als eine Unwahrheit, als eine Feigheit,

als unverzeihliche Sünde gegen Gottes Willen. Und so ist er ein
Mahner, ein Prediger, ein Revolutionär gegen die heutige sogenannte
christliche Gesellschaft geworden. Auch in seine Dichtung haben diese
Lehren ihre mächtigen Wellen geworfen; denn eine Kunst, die nicht auf
dieses Zentrum hinzielt: dass der Mensch nach den Geboten Gottes, nach
den Lehren Christi zu wandeln habe, unbedingt, ohne alle Klauseln — eine
solche Kunst war für Tolstoi eine schlechte, verwerfliche; und er hat das
Meiste, was er selbst früher geschrieben hat, diesem Verdammungsurteil
preisgegeben.

Der Held des Dramas, Nicolai Iwanowitsch Sarynzew, will nur das
Gute, will nur den Willen Gottes und die Lehren der Bergpredigt tun und
befolgen; aber als reicher Gutsherr sieht er sich auf Schritt und Tritt an
der Realisierung dieses Vorhabens gehindert. Und die Gattin, die in erster
Linie nur an das Glück und die Zukunft ihrer Kinder denkt, ist es, die den
stärksten Hemmschuh für Sarynzew bildet. Ihr gegenüber vermag er doch
nicht stark zu bleiben. Hierin ist er keine Natur wie Brand. Die
Auseinandersetzungen zwischen den Gatten bilden den Höhepunkt in Tolstois
Drama. Das Ehepaar Kayßler-Fehdmer vom Deutschen Theater in Berlin
hatte diese beiden Rollen inne; mit ihrem eigenen Ensemble brachten sie
das Stück zur Aufführung. Friedrich Kayßler war als Sarynzew (-Tolstoi)
die Vollendung selbst; Kunst war zur Natur geworden; ein Mensch in seiner

tiefen Seelennot stand vor uns; etwas unendlich Rührendes und Großes
zugleich.

ZÜRICH H. TROG

Nachdruck der Artikel nur mit Erlaubnis der Redaktion gestattet.
Verantwortlicher Redaktor Dr. ALBERT BAUR in ZÜRICH. Telephon 7750'

432


	Schauspielabende

