Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: William James

Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILLIAM JAMES

Welcher Weg fithrt am sichersten zur Erkenntnis der Wirk-
lichkeit? Auf diese Frage giebt es in der Geschichte des mensch-
lichen Denkens, trotz der zahllosen philosophischen Systeme, im
Grunde nur einige wenige fundamentale Antworten. Die eine
lautet: dieser Weg fiihrt von den Begriffen zu den Dingen. Jene
sind gleichsam die Zangen, mit denen wir die Fiille der Eindriicke
erfassen und zur Erkenntnis verarbeiten. Eine andere Antwort
heiBt: dieser Weg fiihrt umgekehrt von den Dingen zu den Be-
grifien. Die erste Antwort geht aus von der menschlichen Ver-
nunft, nimmt den Standpunkt mutig und von vorneherein in der
Einheit und Eigenart des menschlichen Denkens und traut ihm
zu, dass es imstande sei, die ungeheure Fiille der Erscheinungen,
duBern und innern Tatsachen mit seinen Gesetzen zu bédndigen
und zu ordnen. Es ist die Antwort des Rationalismus, der die
verwirrende Mannigfaltigkeit der Welt, das ewig neue, konkrete,
proteusartige Leben in die feststehenden Formen des mensch-
lichen Verstandes presst. Fiir den Rationalismus ist die Welt ein
geschlossenes System, in dem eigentlich nichts Neues mehr pas-
sieren darf, in dem von rechts wegen kein Geheimnis geduldet
werden kann. Der Makrokosmos des Universums ist fiir ihn nur
denkbar als eine gewaltige Projektion des Mikrokosmos des
Menschen, im besondern seiner Logik, die von vorneherein den
Grundriss jeder moglichen erkennbaren Welt vorzeichnet. Die
andere Antwort ist die des Empirismus, der von der Erfahrung
ausgeht, vorldufig noch nicht weill, wohin sie ihn fithren wird,
aber gewillt ist, sich dieser Fiihrung anzuvertrauen. Er versucht
nicht, die Wirklichkeit in die zum voraus feststehenden Formen
der Logik hineinzupressen und ihr rationales Wesen aus der Fiille
der Erscheinungen herauszudestillieren. Er ist demiitiger der Wirk-
lichkeit gegeniiber, ldsst ihr den Vortritt und tragt ihr die GefdBe
der Erkenntnis nach, nicht voraus wie der Rationalismus. Da-
zwischen liegt die Antwort des Kritizismus, eines erfahrungsimma-
nenten Rationalismus, der eine Synthese der beiden Antworten
versucht, aber uns hier nicht weiter beschéftigen soll. Jene beiden
Hauptrichtungen philosophischer Untersuchung scheinen aus einer
gewissen Eigenart der nationalen Temperamente herauszuwachsen;

370



wenigstens konnen wir sagen, dass der Rationalismus im groBen:
und ganzen der franzosischen und deutschen Denkweise im Blute
sitzt, wdhrend der Empirismus vor allem auf angelsdchsischem
Boden grof wurde.

William James hat diese empirische Forschungsmethode zu
ihrer reinsten und konsequentesten Ausbildung gebracht; seine
Philosophie, die er radikalen Empirismus nennt, reprdsentiert alle
bisherigen empiristischen Tendenzen in ihrer straffsten Zusammen-
fassung und in einer wahren Reinkultur. Er kann aber auch
noch in einem andern Sinne als ein ,representative man“ angesehen
werden; ndmlich, vielleicht mit Emerson zusammen, als ein Ver-
treter jenes modernen Amerika, das sich unbelastet fiihlt von
geschichtlicher Uberlieferung und in der kecken Souverinitdt der
Jugend allein lebt aus einer reichen Gegenwart, das weniger iiber
das Wesen und den Sinn der Welt nachgriibelt, als nach ihren
praktischen Werten und Aufgaben frdgt, das sich aber fir die
Einseitigkeit dieses allzu praktischen Strebens gelegentlich ent-
schddigt durch allerlei mystische Extravaganzen, die wie ein Ventil
fiir heimliche und unterdriickte Gemiitsbediirfnisse wirken.

Nicht wenige dieser Ziige, in das feine Medium einer hoch-
geistigen Natur tbertragen, finden sich im Werk und Charakterbild
des amerikanischen Philosophen. Sein radikaler Empirismus, seine
»matter of fact“ Philosophie, die sich doch zu einer Philosophie der
unbegrenzten Maoglichkeiten auswdéchst, sein Pragmatismus, sein
mystisches Interesse, sein unhistorischer Zug, sein zukunftsiroher
Optimismus sind Adern, in denen das Blut des amerikanischen Riesen-
organismus pulsiert. James gehort zu jenen Madnnern, die der alten
Welt das so hdufige Vorurteil entreiBen, als widre Amerika nur
das Land des Dollars, der Trusts, der Lynchjustiz, der Frauen-
emanzipation, der Sekten und des Humbugs, und die uns zeigen,
was fiir eine geistige Kraft driilben am Werke ist, um aus den
praktischen Lebensinteressen heraus den Anschluss an die groBlen
Fragen der Menschheit zu gewinnen und an ihrer Losung mit-
zuarbeiten.

William James!) wurde geboren am elften Januar 1842 in

1) Ich entnehme diese kurzen biographischen Notizen hauptséchlich

zwei vor kurzem erschienenen vorziiglichen Schriften iiber James: Th. Flour-
noy, La Philosophie de W. James und E. Boutroux, W. James.

37%



Neuyork als Sohn eines Pfarrers und Bruder des beriihmten
Novellisten Henry James. Seine Jugend war den verschiedensten
Einfliissen offen: im Elternhaus atmete er die schwere mystische
Luft des Swedenborgianismus, in friihzeitigen Reisen und Auf-
enthalten in England, Paris und Genf drang die verwirrende
Fiille der modernen Kultureindriicke auf ihn ein. Seine eigene
Natur erleichterte es ihm nicht, durch eine Beschrankung der An-
lagen oder Interessen seinen Lebensweg zu finden, so dass er, durch
Einfliisse und Begabung mehr verwirrt als gelenkt, die verschie-
densten Dinge ergriff, unter anderm auch die Kunst und die Medi-
zin, bis ihm endlich die Psychologie sich als der Weg auftat, auf
dem seine wissenschaftlichen, seine kiinstlerischen und seine
ethischen Interessen am eintrachtigsten sich zu einer originalen
Forschungs- und Gestaltungsmethode verbinden konnten. Seit
1875 wirkte er an der Harvard University als Lehrer der Anatomie
und Physiologie. Er griindete im selben Jahr das erste psycho-
logische Laboratorium, dessen Arbeiten nicht wenig zum Ruhm
der Universitdt beitrugen; ebenso war er beteiligt an der Griindung
der ,American Society for Psychological Research“, die &dhnlich
wie die gleichlautende englische Gesellschaft besonders den Pro-
blemen des anormalen, unterbewussten und okkulten Seelenlebens
nachgeht, mit deren Erforschung sich die deutschen Gelehrten
bisher lieber nicht kompromittieren wollten. Durch seinen Bil-
dungsgang und hiufige Aufenthalte in Europa vorziiglich befahigt,
am europdischen Geistesleben — neben dem englischen allerdings
mehr am {ranzosischen als am deutschen — teilzunehmen und
es fiir die heimische Kultur fruchtbar zu machen, ist er fiir Eu-
ropa in die vorderste Reihe derjenigen Amerikaner getreten, die
uns die geistige Arbeit Amerikas vermitteln und durch sie zu neuen
Fragestellungen anregen. Zu verschiedenen Malen erhielt er von
britischen Universitaten einen auBerordentlichen Lehrauftrag, ein
Ehrenkolleg, um das gewohnlich ausldndische, hervorragende
Gelehrte ersucht werden. Eines derselben, die ,Gifford Lectures“
in Edinburg, iiber die Mannigfaltigkeit der religiosen Erfahrung
hat ihm dann, in Buchform, den Weg zu weitern Kreisen, auch
in Deutschland gebahnt und ihn mitten in die neu erwachende
religionspsychologische Bewegung hineingestellt. Allerdings kam
ihm in Deutschland nicht dasselbe sympathische Verstindnis ent-

372



gegen wie in England und in franzésischem Sprachgebiet. Dort
hinderte der tief eingewurzelte rationalistische Geist und die aka-
demische Abgeschlossenheit eine innigere Beriihrung mit dieser
Philosophie, die so ganz empiristische Lebensndhe ist, wahrenddem
sie in der englischen und franzosischen Philosophie zum Teil
bereits vorhandene Ankniipfungspunkte, Vorgdnger oder doch
eine sympathische Resonanz finden konnte; so in den Studien
Myers iiber das Unbewusste, in dem ,,Humanism* des Oxforder's
Schiller, in der Intuitionsphilosophie des Franzosen Bergson und
den religionspsychologischen Arbeiten des Genfers Flournoy, der
in seinen Vortrdgen und Schriften bahnbrechend fiir das Ver-
stindnis und die Verbreitung der James’schen Philosophie wirkt.
Unter den vielen Auszeichnungen, die Universititen und gelehrte
Institute auf sein Haupt hiduften, wollen wir, wenigstens in einer
schweizerischen Zeitschrift, die der Genfer Universitdt nicht uner-
wahnt lassen, die bei ihrem Jubildum im Jahre 1909 ihren fritheren
Studenten mit der Wiirde des Doctorat &s sciences honoris causa
schmiickte. Seine Schriften und Biicher sind sehr zahlreich und
behandeln die verschiedensten psychologischen, padagogischen und
philosophischen Einzelfragen, um sich im Laufe der Entwicklung
immer mehr auf die Hohe einer allgemeinen Weltbetrachtung und
praktischen Lebensphilosophie aufzuschwingen, die an den hoch-
sten Giitern der Menschheit orientiert ist. Seine Hauptwerke?l)
sind zum groBen Teil seit kurzem auch ins Deutsche iibersetzt. Sie
sind in einem personlichen und sofort fesselnden Stil geschrieben,
dessen Kunst darin besteht, ,to say vast things simply“. In seiner
Darstellung haben die Gedanken noch nicht Saft und Blut an
eine diirre Abstraktion verloren, sondern muten uns an mit dem
Zauber der Unmittelbarkeit und der Warme des Lebens selbst,
weil nicht nur ein Denker, sondern ein Kiinstler sie aus dem
Leben fiir das Leben gestaltet hat.

Und nun, nach dieser Einleitung, zu seiner Methode und
Philosophie! James selbst nennt seine Methode radikalen Em-

1) Principles of Psychology, 2 vol. 1890. Psychology briefer course
1892. The Will to Believe 1897. Talks to Teachers and to students on
Life’s Ideals 1899. The Varieties of religous Experience 1901/02, Pragma-
tisme a new Name for some old Ways of Thinking 1907. A pluralistic Uni--
verse 1907 etc.

373



pirismus. Sie geht nicht aus von allgemeinen Begriffen, von
irgend welchen vorgefassten Prinzipien, von einem Ganzen, das
vor dem Einzelnen da wire, sondern fingt an mit diesem Ein-
-zelnen, mit dem konkreten Erfahrungsdetail, mit dem Individuellen
und unmittelbar Erlebten, mit den Elementen, denen gegeniiber
das Ganze, das Allgemeine nur als Summation oder Abstraktion
-erscheint. Nichts soll als Erkenntnis gelten, was nicht irgendwie
-der Erfahrung zugdnglich ist, und alles, was erfahrbar ist, hat
.damit ein Recht, in unserer Erkenntnis Raum zu finden. Mit
dieser Forderung geht diese Erfahrungsphilosophie resolut iiber
den Empirismus des achtzehnten Jahrhunderts hinaus. Dieser
sprach nur den Sinneseindriicken den Charakter reiner Erfahrung
zu; James aber verlangt, dass auch die Beziehungen zwischen
den Sinneseindriicken, die Funktionen der Dinge, das zum Bei-
spiel, was Kant Kategorien genannt hat, sich auch als ein Element
der Erfahrung erweisen lasse.

Wird die Erfahrung zur Grundlage und zum ausschlieBlichen
Prinzip aller Erkenntnis gemacht, so wird damit von vorneherein
gegen jeden Dogmatismus eine Kriegserkldrung erlassen. Denn
-die dogmatische Betrachtung irgend eines Gebietes ldsst sich nicht
leiten von der Erfahrung, sie ldsst die Wirklichkeit nicht ausreden,
sondern fahrt ihr vorher dazwischen mit Gesetzen, Formeln,
Systemen, die ihr Gewalt antun. Jeder Dogmatismus félscht da-
‘her die Wirklichkeit oder fasst sie unvollstindig. Der heute herr-
schende Monismus ist eine solche dogmatische Weltauffassung,
die eine bestimmte Einheit und Einheitlichkeit der Welt voraus-
setzt, bevor die wirkliche und alles umfassende Erfahrung, die
nicht einzelne unbequeme Elemente iiberspringt, dazu berechtigt
‘hat. Diese Kritik gilt sowohl dem modernsten naturphilosophisch
interessierten Monismus, der die Fiille alles natiirlichen und geisti-
gen Lebens auf ein einheitliches biologisches Grundgesetz zuriick-
fiilhrt, wie jenem idealistischen Monismus, etwa Hegels, der alles
Vielfdltige, Natur und Geschichte, als die Entfaltung eines geistigen
-abstrakten Prinzipes ansieht. Die Methode, die fiir jeden derartigen
Dogmatismus verantwortlich ist, ist die Logik, die die Wirklichkeit
ins Verhor nimmt und nicht merkt, dass sich manches einfach
ihren Fragestellungen entzieht. Weil James die Unmoglichkeit
der Rationalisierung der gesammten Wirklichkeit einsieht, bricht

374



er entschieden mit der logischen Methode, die um jeden Preis
auf dem Grunde der Welt das Rationale entdecken will und des-
halb das Irrationale auf die Seite schiebt oder vergewaltigt. Die
Unfruchtbarkeit dieser Anstrengung wird besonders deutlich, wo
diese Methode eine so komplexe Erscheinung wie das Leben erfas-
sen will. Bei jedem Versuch der Rationalisierung des Lebens geht
immer das eigentlich Lebendige, das FlieBende und Unmittelbare,
das Schopferische, Einmalige und Unwiederholbare verloren. In
diesem aber liegt gerade der Reiz und das Geheimnis, das Wesen
des Lebens, das sich immer wieder den Netzen der Logik ent-
zieht. Das Leben tritt uns nie entgegen als ein Allgemeines und
Begriffliches, sondern immer nur als ein Konkretes, sich stets
neu Gebarendes; es ist umspiilt von unsern Gefiihlen, verwoben
mit unsern Wiinschen, in unldslicher Verwachsenheit mit einem
Ich, das es ergreift. Und nur aus der Bearbeitung dieses tief
durchzupfliigenden Erfahrungsgrundes, in dem das Ich und die
Welt liegen, will die Erfahrungsphilosophie die Ernten ihrer Er-
kenntnis gewinnen.

Hier miindet die methodische Frage in die psychologische
und erkenntnistheoretische Untersuchung ein, der kein moderner
Denker mehr ausweichen kann. In einer Zeitschrift, die nicht
Speziell fachwissenschatftlichen Interessen dient, kann hier nicht
naher gezeigt werden, wie James' Psychologie aus einer zunichst
Physiologischen Vorarbeit herauswuchs; es kann nur an einigen
Punkten das Wesentliche und Neue seiner Auffassung beriihrt
werden.

Auch auf psychologischem Gebiet fithrt die Methode des
radikalen Empirismus zum Kampf gegen den bisher herrschenden
Rationalismus und Intellektualismus. Dieser zerstiickelt das seeli-
Sche Leben in einzelne Teile, Bewusstseinsinhalte, in seelische
{‘\tome und verkniipft sie dann wieder durch Assoziationen. Das
Innere seelische Geschehen wird so behandelt nach Analogie der
Korperwelt. Es erscheint dem Intellektualisten wie eine Art Mosaik,
das aus deutlich abgegrenzten Teilen, zum Beispiel aus Vorstel-
lungen zusammengesetzt wird. Die wirkliche Erfahrung zeigt aber
Vielmehr, dass das seelische Leben einem Strome gleicht, der
Ununterbrochen und unabteilbar durch unsern Geist flieBt und in
dem kein Teil von dem andern zu trennen ist, sondern alles nach

375



vorwirts und riickwarts in unlOslicher Verbindung steht, wie die
Wellen, die nicht einzeln aus dem Strome herauszuheben sind.
James spricht auch geradezu von einem ,stream of conscious-
ness“, ein Bild, das sehr gliicklich die Kontinuitit und allseitige
Verwobenheit des seelischen Geschehens darstellt, in welcher
unsere Vorstellungen, Gefiihle, Strebungen, unsere &duBere und
innere Erfahrung, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft uns
allein zugdnglich sind. Das sind Gedanken, die heute allgemein
vor der Tiir unserer Zeit zu stehen scheinen, als die Totengrdber
des Intellektualismus, der uns die Welt mit Begriffen vernagelt
hat. Denn wir finden sie gleichzeitig ebenso bei dem Oxforder
Schiller, in der Intuitionsphilosophie Bergsons, wie auch auf deut-
schem Gebiet etwa bei Arthur Bonus und Karl Heim in seinem
bemerkenswerten Buche ,Das Weltbild der Zukunft“ u.a. Gegen-
iiber der Uberschitzung des Intellektuellen in der Beobachtung des
Seelischen weist James auf die ungeheure Rolle hin, die das
Emotionale im ganzen Seelenleben spielt. Tiefste, unklare und
unbewusste Gefithle und Gemiitsbediirfnisse beeinflussen fort-
wahrend nicht nur unser Handeln, sondern auch unser Denken.
Wihrend dieses sich den Anschein gibt, als folge es nur seinen
logischen Gesetzen und diene unverriickt der Wahrheit allein, hat
sich so oft ein personliches, emotionales Interesse, ein Affekt, ein
Gefiihl, ein Wunsch in unser Denken eingeschmuggelt und fiihrt
unerkannt das Steuer. Das ist im alltdglichen Leben auf Schritt
und Tritt zu beobachten, besonders bei Frauen und leicht erreg-
baren Menschen, von denen man daher geradezu sagen kann:
sie denken, was sie wiinschen; ihr Affekt filscht die Klarheit ihres
Denkens. James hat iiber diese Affektivitit eine eigenartige,
gleichzeitig mit dem Dinen Lange gefundene Theorie aufgestellt,
wonach die Affekte den ihnen entsprechenden organischen AuBe-
rungen nicht vorausgehen, sondern nachfolgen, was sich an einem
Beispiel so ausdriicken lasst: Wir sind traurig, weil wir weinen,
und nicht wie die populdre Auffassung meint: Wir weinen, weil
wir traurig sind. Es wiirde zu weit fijhren, auf diese Emotions-
theorie, die den Affekt an den physiologischen Reflex kniipft, hier
ndaher einzugehen. &

In der Frage nach dem Verhiltnis von Seele und Leib, der
alten Meisterfrage der Psychologie, stellt sich James, dank seiner

376



empirischen Methode ebenfalls in scharfen Gegensatz zur weit
verbreiteten Anschauung, besonders der mechanistischen Auf-
fassung. Diese sieht den Gedanken als eine Funktion des Ge-
hirns an. Der Physiologe James hat nichts dagegen, nur zeigt
er, dass es auch in der organischen Welt Funktionen gibt, die
nicht produktiv sind, sondern nur die Aufgabe einer Transmission
erfiilllen, so zum Beispiel die Funktionen einer Linse, die das
Licht bricht; so, um ein Bild Bergsons zu gebrauchen, die Funk-
tion des Driickers an einer Pistole, der die Explosion des Pul-
vers nicht produziert, sondern nur auslost. Ebenso lasst sich
denken, dass das Gehirn nur eine auslosende und transmittierende
Funktion hat, ohne die allerdings geistiges Leben nicht in Er-
scheinung tritt, dass es ein Kanal ist, durch den eine geistige
Welt in die materielle einflieBt und nicht die Quelle, der es ent-
springt.

Man kann nicht von der Psychologie James’ reden, ohne
auf die Bedeutung einzugehen, die er dem Unterbewussten zu-
misst. Die Einfiihrung dieses Begriffs in die Psychologie beruht
auf gewissen Beobachtungen, die schon frithere Forscher gemacht
haben, so Leibniz in seinen ,Petites perceptions“, Fechner mit
seinen ,negativen oder unbewussten Empfindungen“, Beneke mit
seinen ,unbewussten Vorstellungsspuren®; aber erst Neuere haben
dieses Spezialgebiet besondern experimentellen Untersuchungen
unterzogen, so die Franzosen Janet und Binet, eine ganze Anzahl
amerikanischer Psychologen, Freud und die psychanalytische
Methode, der Deutsche Dessoir, der Italiener Assagioli und an-
dere; vor allem aber der Engldnder Myers, der wohl als Erster
das gewaltige Beobachtungsmaterial gesichtet, experimentell nach-
gepriift und systematisch durchgearbeitet hat. Seine Ansichten
legte er nieder in einem groBen Werke ,Human Personality and
lttS survival of bodily death“, das gekiirzt auch ins Franzosische
ubersetzt wurde. Von seinen Arbeiten ist ohne Zweifel auch
James stark beinflusst worden.

Welche Beobachtungen entsprechen denn nun diesem Begriff
des Unterbewussten oder Unbewussten oder Unterschwelligen oder
Subliminalen oder wie man dieses x nennen will?

Jedermann kann mit Leichtigkeit eine Anzahl von Vorgingen
in seinem Leben bemerken, die sich nicht in der Sphire des

371



Bewusstseins abspielen, so die meisten physiologischen Prozesse
unseres Korpers, von denen wir nicht durch das Bewusstsein
Kunde haben, so das Traumleben, zu dessen Eigentiimlichkeiten
es gehort, dass es der Leitung des Bewusstseins entzogen ist und
in einer automatischen Weise ablduft. So gewisse, tief eingewur-
zelte Gewohnheiten, zum Beispiel auch technische Fertigkeiten,
zu deren Ausfilhrung das Bewusstsein nicht mehr bemiiht wird,
das sie friiher einmal uberwachte und den Mechanismus erzog.
So manche marginale, am Rande des Bewusstseins verlaufende
duBere und innere Vorgédnge, die mit dem Bewusstsein nur einen
sehr lockeren und nur unter besonders giinstigen Umstdnden wie-
der herzustellenden Zusammenhang haben. Wir kennen alle auch
das Unbewusstwerden von einst bewusst gewesenen Seeleninhal-
ten, das wir Vergessen nennen; wir haben sie nicht verloren, wir
wissen, dass sie irgendwo noch da sind, nur nicht im Bewusst-
sein, in das sie spater wieder auftauchen konnen. Neben diesen
allgemein bekannten Tatsachen des normalen Seelenlebens gibt
es aber noch andere seelische Tatigkeiten auBergewohnlicher oder
anormaler Natur, die ebenfalls unbewusst verlaufen, aber nicht
so hdufig zu beobachten sind. Dazu gehdren zum Beispiel hyp-
notische und manche mediumnistische Erscheinungen, automa-
tisches Schreiben, Trance-Zustinde, hysterische Absenzen und
zum Teil visiondre und ekstatische Zustinde, deren Zusammen-
hang mit dem klaren Bewusstsein nicht immer gewahrt ist. Diese
Tatsache selbst, der Reichtum und die Tiefe dieser Produktionen
weisen darauf hin, dass unser bewusstes Ich nicht unser ganzes
Selbst enthdlt, sondern dass es darunter noch bergetief in pur-
purner Finsternis liegt. Unser bewusstes Ich scheint nur das zu
sein, was auftaucht aus einem viel umfassenderen seelischen
Grunde, so wie Inseln aus einem unterirdischen Kontinente an
die Oberfliche des Meeres aufragen. Dieses unbekannte Selbst
wird nun allerdings von Vielen mit Misstrauen betrachtet, weil es
schon zu oft einer mystischen, okkulten und nach dem Geheim-
nis liisternen Spekulation als willkommener Jagdgrund gedient
hat. Es erscheint ihnen als das groBe, unkontrollierbare asylum
ignorantiae, in dem unkritische und verworrene Geister leicht
ihre bunten Trdume und phantastischen Wiinsche verwirklicht
finden, denen die rauhe Wirklichkeit keinen Raum gewdhrt.

318



Manche amerikanische ,transzendente“ oder , metaphysische* Sek-
ten haben so wahre Orgien ,unbewussten“ Unsinns gefeiert und
damit die Psychologie des Unbewussten zum Teil in Verruf ge-
bracht. James hat sich aber trotz seiner mystischen Ader von
solchen Extravaganzen frei gehalten und beschridnkt die Anwen-
dung des Begriifs des Unbewussten in streng psychologischer
Weise auf folgende Tatsachen und Vorgange: 1. den Teil seelischer
Tatigkeit, der ausserhalb des ,field of attention“, des Aufmerk-
samkeitsfeldes liegt; 2. Vorstellungen, die vom Hauptstrom des
Bewusstseins abgespalten sind, die sogenannten marginalen Vor-
giange; 3. Abspaltungen der PersOnlichkeit, wie sie zum Beispiel
in manchen Ddmmerzustdnden vorkommen; 4. vergessene Erfah-
rungen; 5. schwieriger zu iibersehende automatische Prozesse, die
unser Denken und Handeln begleiten und zum Teil bedingen,
ohne dass sie ins Bewusstsein treten.

So gefasst hat sich das Unterbewusste als ein iberaus frucht-
barer Begriff erwiesen, der namentlich fiir die Erkldrung von bis-
her ratselhaften oder unbeachteten seelischen Erscheinungen wert-
voll geworden ist. Ein Teil der mediumnistischen Phdnomene,
zum Beispiel der spiritistische Spuk, zu dessen Erkldrung die
ganze Geisterwelt aufgeboten wurde, wird so als eine Protuberanz
des Unterbewussten verstindlich, als Dunst und Rauch — such
stuff as dreams are made of — aus einem tief in uns selbst lie-
genden Wunderreich. Das hat besonders Th. Flournoy an einem
Falle zu einleuchtender Darstellung gebracht in seinem inter-
essanten Werke ,Des Indes a la Planete Mars“, in dem er die
metaphysische Theorie des Spiritismus auf eine psychologische
reduzierte.

Auch auf eine ganze Reihe neuropathischer Symptome wirft
die Erkenntnis der Bedeutung des Unbewussten neues Licht. Die
vom Bewusstsein aus unbegreifliche Krankheit wird so verstdnd-
lich als AuBerung eines abgespaltenen und unbekannten Frag-
ments der eigenen, nicht im vollen Licht des Bewusstseins liegen-
den Personlichkeit. Die gegenwirtig so sehr umstrittene Psych-
analyse, die die Verdringung ins Unterbewusstsein fiir eine An-
zahl von neurotischen Erkrankungen verantwortlich macht, ist in
diesen Zusammenhang zu riicken, sie hat sich diese wichtige psy-
chologische Entdeckung des Unbewussten praktisch dienstbar

379



gemacht, von dem der berihmte Psychologe Lipps gesagt hat,
dass es nicht eine, sondern die Frage der Psychologie bedeute.

Die Genesis des Kunstwerkes erfdhrt durch die Psychologie
des Unbewussten ebenfalls einige Aufhellung; denn die groBen,
genialen Einfdlle, die kiinstlerischen Visionen, stammen, wie zum
Beispiel Goethe und andere ausdriicklich bezeugen, nicht aus dem
wachen Bewusstsein, sondern aus den Tiefen des Unbewussten,
das automatisch frithere Erlebnisse zusammenschmilzt mit tiefen
und unbekannten Gemiitsbediirfnissen und sie als ein Neues,
Ganzes hinaufreicht ins Tageslicht des Bewusstseins, als ein Zeug-
nis eines iiberindividuellen Lebens im Menschen, eines Zusam-
menhangs mit einem Gattungs- oder vielleicht gar kosmischen
Bewusstsein, das durch die einzelne Seele ilieBt, wie der Wellen-
schlag des Ozeans noch durch die fernste, stillste Bucht.

Ganz besonders tiefe und nachhaltige Anregungen hat James
der Religionspsychologie gegeben, dadurch dass er die Psycho-
logie des Unterbewussten fiir sie fruchtbar machte. Er hat iiber-
haupt die psychologische Erforschung der Religion in ganz neue
Bahnen geleitet durch die Anwendung seiner radikalen empi-
rischen Methode, die keinen Dogmatismus nach irgend einer Front
hin aufkommen ldsst, und weder erlaubt, die Religion fiir irgend
eine Glaubensstellung zu ,retten“, noch, was ebenso dogmatisch
ist, sie von einem vorgefassten Standpunkt aus zu bekdmpfen
oder zu entwerten. Sie will zunédchst einmal nur die Tatsachen
reden lassen und tritt mit diesem Bestreben an das Studium jener
wunderbaren, dauernden und doch immer wieder sich wandeln-
den Erscheinung des menschlichen Seelenlebens, die bald in
reinstem Lichte strahlend, bald triibe schwelend, unstreitig doch
immer eine der groBen Angelegenheiten des Menschengeschlech-
tes bildete und noch bildet und deshalb Ehrfurcht verdient. James
entreiBt mit dieser Methode dieses seelische Phdnomen dem Fa-
natismus seiner Verteidiger wie seiner Verfolger und nimmt es,
bevor er seine subjektive Stellung zu ihm gewinnt, zunédchst ein-
mal als gegebenes psychologisches Objekt, das in seiner Tatsdch-
lichkeit nicht zu leugnen ist und daher Aufmerksamkeit und Stu-
dium verlangt.

In seinem bereits genannten Buche ,The Varieties of Reli-
gious Experience“ geht James zunéchst rein nur den seelischen

380



Ausdrucksformen und Bedingungen der Religion nach. Bevor man
sich iiber ihre normative Bedeutung, iiber ihren Wahrheitsgehalt,
ihren Wert aussprechen kann, muss man sich von der Wirklichkeit
einmal belehren lassen, wo sie entsteht, wie sie wirkt, unter welchen
Bedingungen sie sich entfaltet, in welchen seelischen Formen sie
sich ausdriickt. Seltsame, anormale, ja krankhafte Erscheinungen
diirfen diese Untersuchung nicht aufhalten. Die Psychologie erforscht
alle AuBerungen des seelischen Lebens mit gleicher Liebe, das
Gesunde wie das Kranke. Darin liegt eine Beschrdankung und
Gefahr der Religionspsychologie, ja aller Psychologie iiberhaupt.
Denn sie kann immer nur das Tatsidchliche und Empirische be-
schreiben; aber sie hat keinen MaBstab in sich selber, um aus
der Fiille der Tatsachen das Wertvolle und Normative heraus zu
suchen und vom bloB Zufélligen oder AuBerordentlichen zu
scheiden. Dieses wird ihr der Natur der Sache nach sogar leich-
ter zuganglich und willkommener sein als das zarte, sich leicht
verhiillende Leben der Seele, das sich doch wohl jeder wissen-
schaftlichen Erfassung im letzten Grunde entzieht. Sie wird in
Versuchung sein, das Aufféllige und Anormale in seiner Bedeu-
tung fiir das Wesen der Religion zu tberschédtzen zu ungunsten
des still flieBenden religiosen Lebens, das nicht als solches her-
vortritt, sondern verborgen wie das Blut alle Lebensgebiete durch-
flieBt, bereichert oder erndhrt. James, und die amerikanische
Religionspsychologie iiberhaupt, ist dieser Gefahr nicht ganz ent-
gangen: er sammelt seine Beobachtungen am liebsten auf dem
Felde der Mystik und &hnlicher auBerordentlicher Erscheinungen,
die mit gewaltigen Erschiitterungen des Individuums verbunden
sind. Wenn diese Erfahrungen den Nachteil haben, dass sie als
Grenzfille nicht immer fiir das Wesen der Religion charakter-
istisch sind, so haben sie dafiir den Vorzug, uns einen Einblick
in selten erschlossene Tiefen der religivsen Seele tun zu lassen.
Diesen schwer zuginglichen Untergrund religidsen Lebens, soweit
er dberhaupt psychologischer Betrachtung offen liegt, findet James
im Unterbewussten, das natiirlich ebenso gut ein Uberbewusstes
genannt werden kann. Dort entstehen jene ritselhaften Spannun-
gen der Seele, die sich ebenso gut im religiosen Fanatismus, wie
in der Ekstase, in der mystischen Vision, wie in der Bekehrung
entladen kénnen, um totale Umwilzungen im Leben des Indivi-

381



duums hervorzubringen. Die unter- oder uberbewussten Krafte
brechen erst nachtrdglich ins Bewusstsein ein, das sie dann den-
kend erfasst, klart, registriert, theologisch verarbeitet, damit rela-
tivisiert und widerspruchsvollerweise doch als Geschenk einer
metaphysischen Welt wertet. Im Unterbewussten ldge also der
psychologische Ort, wo eine hohere Welt sich mit der unsern
berithren und in sie einstrdomen konnte; denn alles, was sich im
Bewusstsein findet, erscheint uns als unserer eigenen Welt an-
gehorig, von menschlicher Art und relativ. Ein Teil des Inhaltes
des Unbewussten dagegen konnte zwar unser eigener Besitz sein
und doch gleichzeitig einer umfassendern Sphédre angehoren, so
wie der Kkleinste Kreis einer Anzahl konzentrischer Ringe zwar
fiir sich ein Ganzes bildet und doch gleichzeitig Teil eines groBern
Kreises ist. Das wiirde sich auch mit der religiosen Erfahrung
decken, die den wertvollsten Besitz der Seele immer als ein
Menschliches und Gottliches zugleich beschrieben hat. Dieser
Maoglichkeit, vom Psychologischen aus einen Weg ins Metapsycho-
logische zu finden, vom Unbewussten aus in ein umfassendes
Uber- und Allbewusstsein vorzudringen, haben sich dann vor
allem die Theologen bemdachtigt, die eine bessere psychologische
Fundierung ihrer theologischen Stellung versuchten und zeigen
wollten, wie ein relativ Menschliches, unser religioser Seeleninhalt,
doch zugleich ein Gottliches sein konne. So besonders die Gen-
fer Frommel und Fulliquet, beide Schiiler von Malan, der schon
friher im Unbewussten den Berithrungspunkt Gottes und der
Seele gesehen hatte. James selber hat sich in diesem Zusammen-
hang mehr darauf beschrdnkt, durch das Studium der groBen
Mystiker einen Einblick in die Struktur und die Wirkungsweise
des Unterbewussten zu gewinnen. Er findet es besonders charak-
terisiert durch Emotionalitit und Tendenz zu automatischen Ent-
ladungen.

In dieser Eigenart des Unterbewusstseins sieht James auch
die psychologischen Bedingungen fiir die groBe Mannigfaltig-
keit der religiosen Erfahrung. Er sucht diese auf einige Grund-
formen oder Haupttypen zuriickzufiihren. So stellt er einen Typus
der Healthymindedness, der gesunden Seelenverfassung auf. Die-
sem ist ein natiirlicher und unverwiistlicher Optimismus eigen,
der eine geradlinige und ungebrochene Entwicklung des Indivi-

382



duums begleitet; es bleibt unangefochten vom Raitsel des Bosen
und unerschiittert von den Stiirmen der Bekehrung und der Wie-
dergeburt. Emerson gehort zu diesem Typus, das liberale Christen-
tum im allgemeinen, dann aber vor allem eine ganze Anzahl
amerikanischer Religionsgemeinschaften und Sekten, so die Chri-
stian Science, das ihr nahestehende und ihre Ubertreibungen ver-
meidende Immanuel Movement, die Mind Cure, die diesen Opti-
mismus ungefdhr wie der Berner Arzt Dubois psychotherapeutisch
verwertet, und andere amerikanische Sekten, deren Glieder mit
dem Ubel in der Welt fertig werden, indem sie sich am Morgen
die Autosuggestion zurufen: Jugend! Freude! Kraft! Diesem
psychologischen Typus stellt James den der kranken Seele gegen-
iber (womit natiirlich kein Werturteil, sondern lediglich ein psy-
chologischer Habitus gemeint ist). Die Religion, die sich auf dem
Boden dieser psychologischen Struktur findet, ist viel komplizier-
ter und spannungsvoller als die des ersten Typus. Es sind die
gespaltenen Seelen, die an der Tragik des Bosen leiden, die mit
tiefen Konflikten zu kdmpfen haben und sich durch eine Bekeh-
rung zu einer Wiedergeburt durchringen miissen. lhre Stimmung
der Welt gegeniiber ist pessimistisch und die Luft, in der ihre
Friichte reifen, das Leid und ein schwerer Lebensernst. Luther
gehorte zu diesem Typus, Cromwell, Wesley; dann findet er sich
haufig in der Orthodoxie und im Sektenchristentum. Viele Par-
teistreitigkeiten und religiose Verketzerungen wiirden aus der Welt
verschwinden, wenn man mehr mit der urspriinglichen Gegeben-
heit solcher Grundtypen, der psychologischen Prédestination, und
ihrem Einfluss auf die religiosen AuBerungen rechnen wiirde.
Das braucht noch nicht zu jenem psychologischen Fatalismus
zu fithren, der zwar die Erfahrungen der Mystiker an sich nicht
bestreitet, aber sich selbst bei dem Mangel jeder eigenen Er-
fahrung beruhigt, wie das heute bei zahllosen positiv denkenden
oder religids unsichern Menschen der Fall ist. Denn der reli-
giose Glaube, wie iiberhaupt jeder Glaube, ist weder eine Natur-
anlage, die jedem in die Wiege gelegt worden ist, noch beruht
€r auf einem intellektuellen Verhalten, zu dem man gezwun-
gen werden kann, sondern er ist ein Akt des freien Willens, den

das Leben und vor allem die Notwendigkeit zu handeln von uns
fordert.

383



James zeigt das in einer sehr lesenswerten Schrift ,,Der Wille
zu glauben“, die eine kleine Psychologie des Glaubens genannt
werden darf. Ob wir den Trieb empfinden, die Welt denkend zu
erfassen oder der Lust nachjagen, sie &sthetisch zu genieBen —
Eins ist sicher: dass das Leben Handeln von uns fordert. Es legt
immer wieder verschiedene Moglichkeiten vor uns hin, unter
denen wir wdhlen miissen. Dieses Wahlen, diese Entscheidungen
sind ein Willensakt, der viel weniger unserm Denken entstammt,
als unserer Emotionalitdt, unserm Gemiit, unserm Herzen, nach
Pascals tiefem Wort: le coeur a ses raisons que la raison ne
connait pas. Ein solcher praktischer Willensakt ist der Glaube.
Er ist die Entscheidung fiir eine Wirklichkeit und einen Wert, die
der Glaubende durch sein Handeln zum Teil erst schafft. Nicht
der glaubt, der seinen Verstand sklavisch unter eine Autoritit
beugt, sondern der sich entscheidet fir ein Gut, einen Wert, ein
Ziel, zu deren Erreichung er durch seine ganze Lebenseinstellung
beitragen mochte. Glaube ist nicht die besinnungslose Unterwer-
fung unter etwas, das unserm Herzen fremd ware, sondern ,man'’s
total reaction on the Universe“. Wer an Gott glaubt, entscheidet
sich nach James nicht fur eine absolute Idee oder eine weltferne
Macht, sondern fiir jene Wirklichkeit, die er als hdochste Liebe,
Giite, Gerechtigkeit erfahren hat, fiir jene idealen Werte, deren
Sieg er wiinscht, an deren Erhaltung er interessiert ist. In diesen
Ausfiihrungen werden Gedanken wieder wach, die schon dem
deutschen ethischen Idealismus seinen Schwung gaben. Fichte,
in seinem herrlichen Biichlein ,Die Bestimmung des Menschen®,
leitet in ganz &hnlicher Weise die Notwendigkeit des Glaubens
aus der Notwendigkeit zu handeln ab. Der Wert des Glaubens
liegt in seinem Wert fiirs Handeln. Belief are rules for life,
schirft James immer wieder ein. Im Handeln aber, und nicht,
wie Descartes gemeint hat, im Denken, erfasst sich der Mensch
ganz, wird seiner Bestimmung gewiss und stellt sein eigentliches
Wesen dar.

Damit kommen wir zum Pragmatismus von James, den er
als eine neue Betrachtungsweise in die Philosophie einfiihrt. Der
Ausdruck stammt von Peirce, und bezeichnet eine Denkweise, die
die Erkenntnis nach ihrer praktischen Brauchbarkeit, nach ihrem
Wert fiirs Leben bemisst, also irgendwie eine erfahrbare Wirkung

384



von ihr verlangt. Der Pragmatismus oder Praktikalismus will die
Philosophie sdubern vom alten, unbrauchbaren, abstrakten Ge-
dankengeschiebe, das vielleicht frither einmal wirksam war, aber
heute als bloBe unwirksame Begrifismasse daliegt und uns be-
lastet. Er ist eine Philosophie der Wirkung, die das Erkennen
biologisch oder teleologisch wertet und nach seinen Folgen,
Friichten, Taten, seinem Ende frdgt, statt nach seinen Anfingen
oder seinen logischen Qualitdten. Der Intellektualismus betrachtet
das Erkennen als einen Apparat zur Abbildung der Wirklichkeit.
Der Pragmatismus sieht darin vielmehr ein Instrument, das uns
hilit, uns der Wirklichkeit zu bemaichtigen, auf sie einzuwirken,
sie an irgend einem Punkte zu bewegen. Wenn irgend eine Er-
kenntnis, eine Idee, eine Lehre, diese Forderung nicht erfiillt, so
ist sie wertlos und schiene sie ein noch so wohl konstruiertes
logisches Gebdude. Wenn anderseits verschiedene Dinge dieselbe
Wirkung hervorbringen, wenn es zum Beispiel im praktischen
Leben eines Menschen keinen Unterschied macht, ob er theoretisch
den Materialismus oder den Theismus annimmt, so sind das, an
ihren Wirkungen gemessen, auch gar nicht zwei verschiedene Dinge,
sondern eine und dieselbe Sache. Dass etwas also eine wirkliche
Erkenntnis ist, merkt und wertet man daran, dass sie wirkt und
uns in der AuBBen- und Innenwelt, in der Gegenwart oder in der
Zukunit einen praktischen Dienst leistet.

Soweit betrachtet ist das seit langem die Philosophie des
gesunden Menschenverstandes, der auch den Ideen misstraut, die
keine Wirkung haben. Auch die Religion schitzt ihre Kenntnisse
in derselben Weise nach ihrem praktischen Wert, nach ihrer
Wirkung im praktischen Leben ein. Es ist ein Stiick pragmatischer
Betrachtungsweise, was in den Werturteilen der Ritschl'schen
Theologie steckt, ebenso wie in der gewdhnlichen Populartheo-
logie zum Beispiel eines Hilty, der einmal schreibt: ,Was keine
anhaltende, ruhig wirkende, sittliche Kraft gibt, das ist nicht wahr,
und was solche Kraft verleiht, das muss auch Wahrheit in sich
tragen.* Aber der Pragmatismus reklamiert auch manche philo-
sophische Position der Vergangenheit fiir sich. Der Sophist
Protagoras kommt wieder zu Ehren, der den Menschen als das
Mal der Dinge erklidrte. Im Primat der praktischen Vernunft
Kants sieht James ebenfalls pragmatische Philosophie. Er hitte

385



auch hier Fichte nennen konnen, der einmal bekennt: ,Auf mein
Tun muss alles mein Denken sich beziehen, muss sich als ein,
wenn auch entferntes, Mittel fiir diesen Zweck betrachten lassen;
aullerdem ist es ein leeres, zweckloses Spiel, ist Kraft- und Zeit-
verschwendung und Verbildung eines edlen Vermdégens, das mir
zu einer ganz andern Absicht gegeben ist. Vom Bediirfnis des
Handelns geht das Bewusstsein der wirklichen Welt aus, nicht
umgekehrt. Wir handeln, nicht weil wir erkennen, sondern wir
erkennen, weil wir zu handeln bestimmt sind. Die praktische
Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft.“ Ebenso Dilthey, wenn
er die Weltanschauungen nach ihren Wertunterschieden beurteilt
und von einer sich vollziechenden Auslese spricht, wodurch die
fordernden Weltanschauungen schlieBlich die hemmenden ver-
drdngen, ihren Wert oder ihre Wahrheit also durch eine praktische
Wirkung erweisen.

Der Pragmatismus, der die Tat nicht nur als Anfang, sondern
als Ziel und Zweck des Lebens setzt, will aber nicht allein so
eine Art praktischer Lebensphilosophie sein, sondern seine An-
spriiche greifen tief in die Auffassungen vom Wesen der Wissen-
schaft, ja der Wahrheit selbst hinein. Denn er sieht auch die
wissenschaftlichen Theorien nicht an als unumstoBliche Erkennt-
nisse, als ewige Lampen, die uns die Wirklichkeit erhellen, son-
dern als unsere eigenen Produkte, Instrumente, die wir brauchen,
um die verwirrende Fiille der Lebenseindriicke zu ordnen, zu
verstehen und uns in der Welt zurechtzufinden. So lange sie uns
dazu helfen, behalten wir sie; leisten sie uns diesen praktischen
Dienst nicht mehr, legen wir sie ab, um neue Instrumente, in
diesem Falle neue Theorien, Gesetze, Hypothesen zu finden, mit
denen wir die Wirklichkeit besser erfassen konnen. Ein sehr
anschauliches Beispiel fiir diesen Vorgang sehen wir gegenwirtig
in der Umwandlung des physikalischen Weltbildes, bei welcher
die bisherige Atomtheorie fillt, weil sie uns nicht mehr den Dienst
leistet, die Wirklichkeitsphdnomene zu erkldren. Der Pragmatis-
mus nimmt also auch die wissenschaftlichen Erkenntnisse nicht
mehr fiir absolute Wahrheiten, sondern als niitzliche Hilfen und
misst die Berechtigung der Theorie an ihrem praktischen Wert.
Das ist eine Auffassung, die sich heute auch unter denkenden
Naturforschern nicht mehr allzu selten findet, so bei Mathematikern

386



wie Poincaré, bei Physikern wie Mach, der mit Avenarius zusammen
den Wert der Naturgesetze lediglich in ihrer Bedeutung fiir die
Okonomie des Denkens sieht, sie als eine Art Kraftersparnis be-
handelt fiir unsere Denkanstrengung, uns der Wirklichkeit zu
bemaéchtigen.

Der Pragmatismus schreitet aber von dieser biologischen Be-
wertung der Wissenschaft noch weiter zu einer Theorie der Wahr-
heit selbst. Was ist Wahrheit? Die alte Frage, die man ebenso
gut auf dem Markte in Athen als auf dem Richtplatz von Jerusalem
horen konnte, stirbt nicht. Der gewohnliche Menschenverstand
siecht in der Wahrheit lediglich die Ubereinstimmung zwischen
Erkenntnis und Wirklichkeit. Als ob es eine so einfache Sache
ware, zu konstatieren, ob die Erkenntnis wirklich ein Spiegelbild
der AuBenwelt sei. Wahr ist dasjenige Urteil, dessen Aufhebung
die Vernunft selbst aufheben wiirde, sagt Kant. Auf diese for-
male und rationalistisch orientierte Definition wendet ein Prag-
matist den Spott jenes Lessingschen Epigramms an, in welchem
einer sich dariiber verwundert, dass gerade die Reichen in der
Welt das meiste Geld besitzen. Fiir den Pragmatismus sind die
Erkenntnisse wahr, die wir assimilieren, praktisch verwenden, mit
denen wir arbeiten konnen, die uns helfen, befriedigende Be-
ziehungen zwischen den verschiedenen Teilen unserer Erfahrung
herzustellen. Die Wahrheit ist fiir sie nicht ein abstraktes, apri-
orisches Etwas, das vor der Erfahrung da widre und iiber den
Dingen schwebte, sondern sie ist etwas, was sich erst in der
Wirkung, in der Verwendbarkeit enthiillt und realisiert. Sie ist
nicht ein Duplikat der Wirklichkeit, sondern etwas, das als eine
Addition, ein Neues, erst im Geschehen zu der Erfahrung hinzu-
tritt. Truth is one species of good, sagt Schiller, was wir wohl
Ubersetzen diirfen: Die Wahrheit ist eine Art des Niitzlichen.

Aber diese pragmatische Fassung der Wahrheit erregt, nament-
lich unter deutschen Philosophen, schwere Bedenken. Windelband
und Wundt stellen sie{als eine Logik des Erfolgs, zusammen mit
dem Utilitarismus als der Ethik des Erfolges, an den Pranger.
Diese Kritik ist gegeniiber jenen extremen Pragmatikern wohl-
berechtigt, die alles, was erfolgreich ist und wirkt, deshalb auch
als Wahrheit ansehen wiirden, und die vergessen, dass das bloB
Biologische doch wohl nicht geeignet ist, als hochster Kulturwert,

387



als Norm und MaB zu dienen. Nicht alles, was das Leben for-
dert, kann nun einmal nach dem herrschenden Sprachgebrauch
auch als Wahrheit bezeichnet werden. Das Leben ist der Giiter
héchstes nicht. Dagegen verwahrt sich aber ein Pragmatist
wie Schiller ausdriicklich als gegen ein Missverstindnis des
Pragmatismus und verbietet den Schluss von dem Satz: Alle
Wahrheit ist wirksam! auf den Satz: Alles, was wirkt, ist
wahr. Man wiirde in der Tat dem Pragmatismus Unrecht tun,
wenn man ihn als eine vom bloBen Niitzlichkeitsbegriff beherrschte
Erkenntnistheorie ansehen wiirde. Wer den Pragmatismus als
bloBen Utilitarismus hinstellt, wiirde ihm missverstandlicherweise
nur einen verddchtigen Namen geben, mit dem man einen Gegner
leichter bekdmpfen kann, was ja allerdings eine beliebte Methode
ist. Auch die Pragmatisten leugnen nicht, dass eine gewisse Uber-
einstimmung zwischen Wahrheit und Wirklichkeit bestehen miisse.
Aber diese Ubereinstimmung ist uns nur da wertvoll, wo sie uns
einen Dienst leistet und wir verlangen von ihr, dass wir sie prak-
tisch verwerten und kontrollieren koénnen. Der Pragmatismus
will in der Wahrheit nur nicht ein bloBes Spiegelbild der AuBlen-
welt sehen, sondern ein teleologisch gerichtetes Verhiltnis unseres
Geistes zur Wirklichkeit. Schon die Wahrnehmungen, aus denen
wir einen groBen Teil der Wahrheit gewinnen, sind ja nicht ge-
treue Abbilder der Wirklichkeit, sondern zweckvolle Bilder und
ersatzmiBige Symbole, deren Ubereinstimmung und Gleichheit
mit der Wirklichkeit vor allem auf der Gleichheit der Wirkung
beruht, also auf einer pragmatischen Funktion.

Der Wert des Pragmatismus ist vor allem zu sehen in einer
kraftigen Reaktion gegen eine Weltanschauung, die das theoretische
Erkennen fiir den letzten und hochsten Zweck hilt, also in einer
energischen Abwehr jenes unfruchtbaren abstrakten Intellektualis-
mus, der mit Begriffen jongliert ohne jede praktische Abzweckung,
ohne jeden Drang zur Tat. Er kann uns Dienste leisten als
genetische Wahrheitstheorie und als Methode fiir den Geist, die
Wirklichkeit so zu erfassen, dass ihm die groBtmogliche Wirkung
auf sie gewahrt bleibt. Also als Methode, als Lebensmaxime, als
eine Kontrolle des Lebens iiber das Wissen iiberaus wertvoll,
aber als Trager einer Weltanschauung, als Prinzip eines Systems,
das, insofern es Wissenschaft ist, der Natur der Sache nach dem

388



unmittelbaren Erleben entriickt ist, doch recht kritisch anzusehen.
Das zeigt sich schon daran, dass mit Anwendung des Pragmatis-
mus eine Einheitlichkeit der Weltanschauung weder zu erreichen
ist, noch iiberhaupt gewiinscht oder versucht wird.

Der italienische Pragmatist Papini vergleicht daher den
Pragmatismus mit einem Korridor, der zu verschiedenen Zimmern
Zutritt gewdhrt. James wird dadurch nicht nur zu einer unter
Philosophen seltenen Toleranz gegen andere Systeme gefiihrt,
sondern auch zu jenem Pluralismus seiner letzten Entwicklung,
der den schon anfangs genannten (Gegensatz gegen jede Art von
Monismus von einer neuen Seite her noch verscharft.

Dieser sucht in der Welt iiberall hinter der Vielheit die Ein-
heit, den einen Stoff, die eine Kraft. James bleibt bei der Vielheit
der Krifte und Tendenzen stehen, die ihm die unmittelbare Er-
fahrung zeigt. Er tut das nicht zuletzt aus ethisch religiosem
Interesse. Er sieht die bauende Kraft der Natur neben der sto-
renden, das Gute neben dem Bosen, das Gottliche neben dem
Damonischen und kann das alles nicht auf eine Kraft, auf ein
Wesen zuriickfithren, sondern sieht vielmehr das Universum, das
Multiversum, wie ers nennt, an als einen ungeheuren Kampf, in
dem verschiedéne Krifte und WeltmoOglichkeiten um den Sieg
ringen. Gibt es nur eine einzige Macht oder Kraft in der Welt,
S0 ist alles determiniert, durch sie bestimmt und die Freiheit hat
keinen Raum und das Tor der Zukunft ist verriegelt fiir das Neue.
Gibt es mehrere, so kann man immer mit neuen, bessern Mog-
lichkeiten rechnen — er nennt diese Stellung Meliorismus —; der
Pluralismus bedeutet daher fiir James Freiheit und ,novelties“, der
Monismus Abgeschlossenheit und Determismus. Ist der Weltlauf
noch nicht endgiiltig festgesetzt, sondern durch die kdmpfenden
Méchte erst als der Sieg einer derselben zu erringen, so bedeutet
das einen starken Appell an unsern Willen, uns in diesem Kampfe
zu entscheiden und uns auf die Seite der Ideale zu stellen, deren
Sieg wir selbst wiinschen.

James selbst entscheidet sich da fiir den Theismus als die
Denk- und Lebensweise, bei der er am ehesten die Erhaltung
und Steigerung der Ideale sehen kann, die ihm teuer sind. Er
findet in diesem Zusammenhang mutige Tone, die namentlich von
der Jugend, die sich entscheiden muss, Heroismus und tapfere

389



Hingabe an die hochsten Lebenswerte fordern. Der Pluralismus
erscheint ihm auch als ein Ausweg in einer Not, die das religiose
Gefithl immer schwer empfunden hat: die Schwierigkeit, den
Glauben an einen Gott der Liebe zu vereinen mit dem Glauben
an die Allmacht desselben Gottes, der daneben alle die ScheuB-
lichkeiten in dieser Welt sich auswirken ldsst. James verteilt diese
Erfahrungen auf die Wirkungen verschiedener, sich bekampfender
Michte, von denen noch keine endgiiltig den Sieg errang. Er
opfert so den Glauben an eine Allmacht Gottes, um den Glau-
ben an die Liebe Gottes festhalten zu kdnnen, eine Ansicht, die
dann von Wilfred Monod in einem bemerkenswerten Buche weiter
gefithrt worden ist.

Die Erfahrungsphilosophie von William James ist auffallend
reich an Gegensitzen und Spannungen, die in der Synthese seines
Werkes oder seiner PersOnlichkeit eine Einheit gefunden haben.
Wissenschaft und gesunder Menschenverstand, Kritik und Enthu-
siasmus und — wie in der Romantik — Philosophie und Mystik
reichen sich die Hand. Die Versenkung in konkrete Einzelformen
des Lebens und eine lebendige Gesamt-Anschauung der Welt
stehen nebeneinander. Dicht neben den Laboratorien und Werk-
statten eines kritischen Verstandes liegen bei James die bliihenden
Garten des Gemiits, eine intuitive, Kkiinstlerische Phantasie, ein
warmes Herz, das sich das Recht, das Ganze der Welt auf seine
Weise zu erfassen, ebensowenig nehmen ldsst wie die Vernunft,
und — nicht zuletzt — ein fast leidenschaftlicher Wille, das Leben
heroisch zu leben. Der kiihne Mut des Forschers, der das Un-
bekannte nicht das Unmdgliche heiBt und anderseits die religiose
Bescheidenheit des endlichen Geistes, der seine Grenzen kennt
und Ehrfurcht hat, haben sich im Leben und Werk dieses Mannes
in einer Weise verbunden, die man am besten mit Goethes Wor-
ten ausdriicken kann, dem es genug war, ,das Erforschliche er-
forscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren.«
Seine Wissenschatft ist eine Dienerin des Lebens, die durch keinen
Dogmatismus des Denkens auf ihrem Wege gehindert ist. Sie
sperrt den Entwicklungsgedanken nicht in die organische Welt ein,
sondern trdgt ihn auch auf seelischem und geistigem Gebiet fer-
nen unbekannten Moglichkeiten entgegen. Seine Ethik ist eine
Ethik der Verantwortlichkeit, die nicht die Aufgabe hat, alte for-

390



male Tafeln zu hiiten, sondern neue Werte in der Welt zu ver-
wirklichen. Seine Religion ist vor allem Hilfe im Kampf um die
Wahrung und Steigerung der hochsten persOnlichen Werte, die
das Ich hoch iiber alle Dinglichkeit hinausheben, ein Ringen um
eine Wirklichkeit, die erst zum Teil in unsere Welt hineinragt und
die durch das Wagnis des Glaubens gesetzt und erkdmpft wird.

James’ Philosophie, die erste groBe philosophische Gesamt-
leistung Amerikas, ist wie eine gewaltige Pyramide, die breit auf-
liegt auf dem Boden der konkreten Tatsachen, aber deren Rich-
tungslinien hoch aufsteigen und einem metaphysischen Gipfel-
punkt entgegenstreben. Sie hat Raum fiir das Viele und die
Vielen und ist daher von einer edlen Toleranz — unduldsam
allein gegen die Unduldsamen, die Dogmatisten jederlei Art. Sie
hat etwas Unakademisches, das jeden deutschen Normalprofessor
zur Verzweiflung bringt, aber dafiir eine erfrischende Lebensnéhe.
Sie nimmt weder den Dingen ihren lebendigen Saft, noch dem
Ich sein Geheimnis, noch der Welt ihr Ziel; und wenn wir auch
James nicht auf allen seinen Wegen folgen kOnnen, so ldsst er
uns wenigstens das Recht, auf dem unsern zu wandeln, weil er
der Uberzeugung ist, dass der Menschheit Schlachten nicht nur
auf einer Front gekdmpft werden. Diese Philosophie ist wohl
der erste Versuch, jene biologische Methode des Naturalismus,
durch den die modernen Naturwissenschaften groB geworden
sind, zu verbinden mit dem ethischen und religiosen ldealismus,
ohne den die Geisteswissenschaften zu bloBen Dienerinnen herab-
gewiirdigt werden. Sie wahrt damit dem Determinismus sein
Recht, wo er es beanspruchen kann und ringt ihm doch die Frei-
heit ab, wo wir sie fiirs Leben brauchen. Seine Philosophie wird
zu jenen edlen Anstrengungen des Geistes gerechnet werden, uber
die Bergson im Vorwort zur franzdsischen Ubersetzung von James
das schone Wort gesetzt hat:  Neben den Wahrheiten, die wir
bereits vollendet wahrnehmen, gibt es andere, denen wir helfen,
sich zu gestalten und die zum Teil von unserm Willen abhdngen.«

ZURICH ADOLF KELLER

391



	William James

