
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: William James

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WILLIAM JAMES
Welcher Weg führt am sichersten zur Erkenntnis der

Wirklichkeit? Auf diese Frage giebt es in der Geschichte des menschlichen

Denkens, trotz der zahllosen philosophischen Systeme, im
Grunde nur einige wenige fundamentale Antworten. Die eine
lautet: dieser Weg führt von den Begriffen zu den Dingen. Jene
sind gleichsam die Zangen, mit denen wir die Fülle der Eindrücke
erfassen und zur Erkenntnis verarbeiten. Eine andere Antwort
heißt: dieser Weg führt umgekehrt von den Dingen zu den

Begriffen. Die erste Antwort geht aus von der menschlichen
Vernunft, nimmt den Standpunkt mutig und von vorneherein in der
Einheit und Eigenart des menschlichen Denkens und traut ihm

zu, dass es imstande sei, die ungeheure Fülle der Erscheinungen,
äußern und innern Tatsachen mit seinen Gesetzen zu bändigen
und zu ordnen. Es ist die Antwort des Rationalismus, der die
verwirrende Mannigfaltigkeit der Welt, das ewig neue, konkrete,
proteusartige Leben in die feststehenden Formen des menschlichen

Verstandes presst. Für den Rationalismus ist die Welt ein

geschlossenes System, in dem eigentlich nichts Neues mehr
passieren darf, in dem von rechts wegen kein Geheimnis geduldet
werden kann. Der Makrokosmos des Universums ist für ihn nur
denkbar als eine gewaltige Projektion des Mikrokosmos des

Menschen, im besondern seiner Logik, die von vorneherein den
Grundriss jeder möglichen erkennbaren Welt vorzeichnet. Die
andere Antwort ist die des Empirismus, der von der Erfahrung
ausgeht, vorläufig noch nicht weiß, wohin sie ihn führen wird,
aber gewillt ist, sich dieser Führung anzuvertrauen. Er versucht
nicht, die Wirklichkeit in die zum voraus feststehenden Formen
der Logik hineinzupressen und ihr rationales Wesen aus der Fülle
der Erscheinungen herauszudestillieren. Er ist demütiger der
Wirklichkeit gegenüber, lässt ihr den Vortritt und trägt ihr die Gefäße
der Erkenntnis nach, nicht voraus wie der Rationalismus.
Dazwischen liegt die Antwort des Kritizismus, eines erfahrungsimmanenten

Rationalismus, der eine Synthese der beiden Antworten
versucht, aber uns hier nicht weiter beschäftigen soll. Jene beiden

Hauptrichtungen philosophischer Untersuchung scheinen aus einer
gewissen Eigenart der nationalen Temperamente herauszuwachsen;

370



wenigstens können wir sagen, dass der Rationalismus im großen
und ganzen der französischen und deutschen Denkweise im Blute
sitzt, während der Empirismus vor allem auf angelsächsischem
Boden groß wurde.

William James hat diese empirische Forschungsmethode zu
ihrer reinsten und konsequentesten Ausbildung gebracht; seine

Philosophie, die er radikalen Empirismus nennt, repräsentiert alle
bisherigen empiristischen Tendenzen in ihrer straffsten Zusammenfassung

und in einer wahren Reinkultur. Er kann aber auch
noch in einem andern Sinne als ein „representative man" angesehen
werden; nämlich, vielleicht mit Emerson zusammen, als ein
Vertreter jenes modernen Amerika, das sich unbelastet fühlt von
geschichtlicher Überlieferung und in der kecken Souveränität der
Jugend allein lebt aus einer reichen Gegenwart, das weniger über
das Wesen und den Sinn der Welt nachgrübelt, als nach ihren
praktischen Werten und Aufgaben frägt, das sich aber für die
Einseitigkeit dieses allzu praktischen Strebens gelegentlich
entschädigt durch allerlei mystische Extravaganzen, die wie ein Ventil
für heimliche und unterdrückte Gemütsbedürfnisse wirken.

Nicht wenige dieser Züge, in das feine Medium einer
hochgeistigen Natur übertragen, finden sich im Werk und Charakterbild
des amerikanischen Philosophen. Sein radikaler Empirismus, seine

„matter of fact" Philosophie, die sich doch zu einer Philosophie der

unbegrenzten Möglichkeiten auswächst, sein Pragmatismus, sein

mystisches Interesse, sein unhistorischer Zug, sein zukunftsfroher
Optimismus sind Adern, in denen das Blut des amerikanischen
Riesenorganismus pulsiert. James gehört zu jenen Männern, die der alten
Welt das so häufige Vorurteil entreißen, als wäre Amerika nur
das Land des Dollars, der Trusts, der Lynchjustiz, der
Frauenemanzipation, der Sekten und des Humbugs, und die uns zeigen,

was für eine geistige Kraft drüben am Werke ist, um aus den

praktischen Lebensinteressen heraus den Anschluss an die großen
Fragen der Menschheit zu gewinnen und an ihrer Lösung
mitzuarbeiten.

William James1) wurde geboren am elften Januar 1842 in

*) Ich entnehme diese kurzen biographischen Notizen hauptsächlich
zwei vor kurzem erschienenen vorzüglichen Schriften über James : Th. Flour-
noy, La Philosophie de W. James und E. Boutroux, W. James.

371



Neuyork als Sohn eines Pfarrers und Bruder des berühmten
Novellisten Henry James. Seine Jugend war den verschiedensten
Einflüssen offen: im Elternhaus atmete er die schwere mystische
Luft des Swedenborgianismus, in frühzeitigen Reisen und
Aufenthalten in England, Paris und Genf drang die verwirrende
Fülle der modernen Kultureindrücke auf ihn ein. Seine eigene
Natur erleichterte es ihm nicht, durch eine Beschränkung der
Anlagen oder Interessen seinen Lebensweg zu finden, so dass er, durch
Einflüsse und Begabung mehr verwirrt als gelenkt, die verschiedensten

Dinge ergriff, unter anderm auch die Kunst und die Medizin,

bis ihm endlich die Psychologie sich als der Weg auftat, auf
dem seine wissenschaftlichen, seine künstlerischen und seine

ethischen Interessen am einträchtigsten sich zu einer originalen
Forschungs- und Gestaltungsmethode verbinden konnten. Seit
1875 wirkte er an der Harvard University als Lehrer der Anatomie
und Physiologie. Er gründete im selben Jahr das erste
psychologische Laboratorium, dessen Arbeiten nicht wenig zum Ruhm
der Universität beitrugen; ebenso war er beteiligt an der Gründung
der „American Society for Psychological Research", die ähnlich
wie die gleichlautende englische Gesellschaft besonders den
Problemen des anormalen, unterbewussten und okkulten Seelenlebens

nachgeht, mit deren Erforschung sich die deutschen Gelehrten
bisher lieber nicht kompromittieren wollten. Durch seinen
Bildungsgang und häufige Aufenthalte in Europa vorzüglich befähigt,
am europäischen Geistesleben — neben dem englischen allerdings
mehr am französischen als am deutschen — teilzunehmen und
es für die heimische Kultur fruchtbar zu machen, ist er für
Europa in die vorderste Reihe derjenigen Amerikaner getreten, die

uns die geistige Arbeit Amerikas vermitteln und durch sie zu neuen
Fragestellungen anregen. Zu verschiedenen Malen erhielt er von
britischen Universitäten einen außerordentlichen Lehrauftrag, ein

Ehrenkolleg, um das gewöhnlich ausländische, hervorragende
Gelehrte ersucht werden. Eines derselben, die „Gifford Lectures"
in Edinburg, über die Mannigfaltigkeit der religiösen Erfahrung
hat ihm dann, in Buchform, den Weg zu weitern Kreisen, auch
in Deutschland gebahnt und ihn mitten in die neu erwachende
religionspsychologische Bewegung hineingestellt. Allerdings kam
ihm in Deutschland nicht dasselbe sympathische Verständnis ent-

372



gegen wie in England und in französischem Sprachgebiet. Dort
hinderte der tief eingewurzelte rationalistische Geist und die
akademische Abgeschlossenheit eine innigere Berührung mit dieser
Philosophie, die so ganz empiristische Lebensnähe ist, währenddem
sie in der englischen und französischen Philosophie zum Teif
bereits vorhandene Anknüpfungspunkte, Vorgänger oder doch
eine sympathische Resonanz finden konnte; so in den Studien
Myers über das Unbewusste, in dem „Humanism" des Oxforder's
Schiller, in der Intuitionsphilosophie des Franzosen Bergson und
den religionspsychologischen Arbeiten des Genfers Flournoy, der
in seinen Vorträgen und Schriften bahnbrechend für das
Verständnis und die Verbreitung der James'schen Philosophie wirkt.
Unter den vielen Auszeichnungen, die Universitäten und gelehrte
Institute auf sein Haupt häuften, wollen wir, wenigstens in einer
schweizerischen Zeitschrift, die der Genfer Universität nicht
unerwähnt lassen, die bei ihrem Jubiläum im Jahre 1909 ihren früheren
Studenten mit der Würde des Doctorat ès sciences honoris causa
schmückte. Seine Schriften und Bücher sind sehr zahlreich und
behandeln die verschiedensten psychologischen, pädagogischen und
philosophischen Einzelfragen, um sich im Laufe der Entwicklung
immer mehr auf die Höhe einer allgemeinen Weltbetrachtung und
praktischen Lebensphilosophie aufzuschwingen, die an den höchsten

Gütern der Menschheit orientiert ist. Seine Hauptwerke1)
sind zum großen Teil seit kurzem auch ins Deutsche übersetzt. Sie
sind in einem persönlichen und sofort fesselnden Stil geschrieben,
dessen Kunst darin besteht, „to say vast things simply". In seiner
Darstellung haben die Gedanken noch nicht Saft und Blut an
eine dürre Abstraktion verloren, sondern muten uns an mit dem
Zauber der Unmittelbarkeit und der Wärme des Lebens selbst,,
weil nicht nur ein Denker, sondern ein Künstler sie aus dem
Leben für das Leben gestaltet hat.

Und nun, nach dieser Einleitung, zu seiner Methode und
Philosophie! James selbst nennt seine Methode radikalen Em-

*) Principles of Psychology, 2 vol. 1890. Psychology briefer course
1892. The Will to Believe 1897. Talks to Teachers and to students on
Life's ideals 1899. The Varieties of religous Experience 1901/02. Pragmatisme

a new Name for some old Ways of Thinking 1907. A pluralistic
Universe 1907 etc.

37a



pirismus. Sie geht nicht aus von allgemeinen Begriffen, von
irgend welchen vorgefassten Prinzipien, von einem Ganzen, das

vor dem Einzelnen da wäre, sondern fängt an mit diesem
Einzelnen, mit dem konkreten Erfahrungsdetail, mit dem Individuellen
und unmittelbar Erlebten, mit den Elementen, denen gegenüber
das Ganze, das Allgemeine nur als Summation oder Abstraktion
erscheint. Nichts soll als Erkenntnis gelten, was nicht irgendwie
der Erfahrung zugänglich ist, und alles, was erfahrbar ist, hat
damit ein Recht, in unserer Erkenntnis Raum zu finden. Mit
dieser Forderung geht diese Erfahrungsphilosophie resolut über
den Empirismus des achtzehnten Jahrhunderts hinaus. Dieser
sprach nur den Sinneseindrücken den Charakter reiner Erfahrung
zu; James aber verlangt, dass auch die Beziehungen zwischen
den Sinneseindrücken, die Funktionen der Dinge, das zum
Beispiel, was Kant Kategorien genannt hat, sich auch als ein Element
der Erfahrung erweisen lasse.

Wird die Erfahrung zur Grundlage und zum ausschließlichen

Prinzip aller Erkenntnis gemacht, so wird damit von vorneherein
gegen jeden Dogmatismus eine Kriegserklärung erlassen. Denn
die dogmatische Betrachtung irgend eines Gebietes lässt sich nicht
leiten von der Erfahrung, sie lässt die Wirklichkeit nicht ausreden,
sondern fährt ihr vorher dazwischen mit Gesetzen, Formeln,
Systemen, die ihr Gewalt antun. Jeder Dogmatismus fälscht
daher die Wirklichkeit oder fasst sie unvollständig. Der heute
herrschende Monismus ist eine solche dogmatische Weltauffassung,
die eine bestimmte Einheit und Einheitlichkeit der Welt voraussetzt,

bevor die wirkliche und alles umfassende Erfahrung, die
nicht einzelne unbequeme Elemente überspringt, dazu berechtigt
hat. Diese Kritik gilt sowohl dem modernsten naturphilosophisch
interessierten Monismus, der die Fülle alles natürlichen und geistigen

Lebens auf ein einheitliches biologisches Grundgesetz zurückführt,

wie jenem idealistischen Monismus, etwa Hegels, der alles

Vielfältige, Natur und Geschichte, als die Entfaltung eines geistigen
abstrakten Prinzipes ansieht. Die Methode, die für jeden derartigen
Dogmatismus verantwortlich ist, ist die Logik, die die Wirklichkeit
ins Verhör nimmt und nicht merkt, dass sich manches einfach
ihren Fragestellungen entzieht. Weil James die Unmöglichkeit
der Rationalisierung der gesammten Wirklichkeit einsieht, bricht

374



er entschieden mit der logischen Methode, die um jeden Preis
auf dem Grunde der Welt das Rationale entdecken will und
deshalb das Irrationale auf die Seite schiebt oder vergewaltigt. Die
Unfruchtbarkeit dieser Anstrengung wird besonders deutlich, wo
diese Methode eine so komplexe Erscheinung wie das Leben erfassen

will. Bei jedem Versuch der Rationalisierung des Lebens geht
immer das eigentlich Lebendige, das Fließende und Unmittelbare,
das Schöpferische, Einmalige und Unwiederholbare verloren. In
diesem aber liegt gerade der Reiz und das Geheimnis, das Wesen
des Lebens, das sich immer wieder den Netzen der Logik
entzieht. Das Leben tritt uns nie entgegen als ein Allgemeines und
Begriffliches, sondern immer nur als ein Konkretes, sich stets

neu Gebärendes; es ist umspült von unsern Gefühlen, verwoben
mit unsern Wünschen, in unlöslicher Verwachsenheit mit einem
Ich, das es ergreift. Und nur aus der Bearbeitung dieses tief
durchzupflügenden Erfahrungsgrundes, in dem das Ich und die
Welt liegen, will die Erfahrungsphilosophie die Ernten ihrer
Erkenntnis gewinnen.

Hier mündet die methodische Frage in die psychologische
und erkenntnistheoretische Untersuchung ein, der kein moderner
Denker mehr ausweichen kann. In einer Zeitschrift, die nicht
speziell fachwissenschaftlichen Interessen dient, kann hier nicht
näher gezeigt werden, wie James' Psychologie aus einer zunächst
Physiologischen Vorarbeit herauswuchs; es kann nur an einigen
Punkten das Wesentliche und Neue seiner Auffassung berührt
werden.

Auch auf psychologischem Gebiet führt die Methode des
radikalen Empirismus zum Kampf gegen den bisher herrschenden
Rationalismus und Intellektualismus. Dieser zerstückelt das seelische

Leben in einzelne Teile, Bewusstseinsinhalte, in seelische
Atome und verknüpft sie dann wieder durch Assoziationen. Das
innere seelische Geschehen wird so behandelt nach Analogie der
Körperwelt. Es erscheint dem Intellektualisten wie eine Art Mosaik,
das aus deutlich abgegrenzten Teilen, zum Beispiel aus Vorstellungen

zusammengesetzt wird. Die wirkliche Erfahrung zeigt aber
vielmehr, dass das seelische Leben einem Strome gleicht, der
ununterbrochen und unabteilbar durch unsern Geist fließt und in
dem kein Teil von dem andern zu trennen ist, sondern alles nach

375



vorwärts und rückwärts in unlöslicher Verbindung steht, wie die
Wellen, die nicht einzeln aus dem Strome herauszuheben sind.
James spricht auch geradezu von einem „stream of consciousness",

ein Bild, das sehr glücklich die Kontinuität und allseitige
Verwobenheit des seelischen Geschehens darstellt, in welcher
unsere Vorstellungen, Gefühle, Strebungen, unsere äußere und
innere Erfahrung, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft uns
allein zugänglich sind. Das sind Gedanken, die heute allgemein
vor der Tür unserer Zeit zu stehen scheinen, als die Totengräber
des Intellektualismus, der uns die Welt mit Begriffen vernagelt
hat. Denn wir finden sie gleichzeitig ebenso bei dem Oxforder
Schiller, in der Intuitionsphilosophie Bergsons, wie auch auf
deutschem Gebiet etwa bei Arthur Bonus und Karl Heim in seinem
bemerkenswerten Buche „Das Weltbild der Zukunft" u. a. Gegenüber

der Überschätzung des Intellektuellen in der Beobachtung des
Seelischen weist James auf die ungeheure Rolle hin, die das
Emotionale im ganzen Seelenleben spielt. Tiefste, unklare und
unbewusste Gefühle und Gemütsbedürfnisse beeinflussen
fortwährend nicht nur unser Handeln, sondern auch unser Denken.
Während dieses sich den Anschein gibt, als folge es nur seinen

logischen Gesetzen und diene unverrückt der Wahrheit allein, hat
sich so oft ein persönliches, emotionales Interesse, ein Affekt, ein
Gefühl, ein Wunsch in unser Denken eingeschmuggelt und führt
unerkannt das Steuer. Das ist im alltäglichen Leben auf Schritt
und Tritt zu beobachten, besonders bei Frauen und leicht erregbaren

Menschen, von denen man daher geradezu sagen kann:
sie denken, was sie wünschen ; ihr Affekt fälscht die Klarheit ihres
Denkens. James hat über diese Affektivität eine eigenartige,
gleichzeitig mit dem Dänen Lange gefundene Theorie aufgestellt,
wonach die Affekte den ihnen entsprechenden organischen
Äußerungen nicht vorausgehen, sondern nachfolgen, was sich an einem

Beispiel so ausdrücken lässt: Wir sind traurig, weil wir weinen,
und nicht wie die populäre Auffassung meint: Wir weinen, weil
wir traurig sind. Es würde zu weit führen, auf diese Emotionstheorie,

die den Affekt an den physiologischen Reflex knüpft, hier
näher einzugehen.

In der Frage nach dem Verhältnis von Seele und Leib, der
alten Meisterfrage der Psychologie, stellt sich James, dank seiner

376



empirischen Methode ebenfalls in scharfen Gegensatz zur weit
verbreiteten Anschauung, besonders der mechanistischen
Auffassung. Diese sieht den Gedanken als eine Funktion des
Gehirns an. Der Physiologe James hat nichts dagegen, nur zeigt
er, dass es auch in der organischen Welt Funktionen gibt, die
nicht produktiv sind, sondern nur die Aufgabe einer Transmission
erfüllen, so zum Beispiel die Funktionen einer Linse, die das
Licht bricht; so, um ein Bild Bergsons zu gebrauchen, die Funktion

des Drückers an einer Pistole, der die Explosion des Pulvers

nicht produziert, sondern nur auslöst. Ebenso lässt sich

denken, dass das Gehirn nur eine auslösende und transmittierende
Funktion hat, ohne die allerdings geistiges Leben nicht in
Erscheinung tritt, dass es ein Kanal ist, durch den eine geistige
Welt in die materielle einfließt und nicht die Quelle, der es

entspringt.

Man kann nicht von der Psychologie James' reden, ohne
auf die Bedeutung einzugehen, die er dem Unterbewussten zu-
misst. Die Einführung dieses Begriffs in die Psychologie beruht
auf gewissen Beobachtungen, die schon frühere Forscher gemacht
haben, so Leibniz in seinen „Petites perceptions", Fechner mit
seinen „negativen oder unbewussten Empfindungen", Beneke mit
seinen „unbewussten Vorstellungsspuren" ; aber erst Neuere haben
dieses Spezialgebiet besondern experimentellen Untersuchungen
unterzogen, so die Franzosen Janet und Binet, eine ganze Anzahl
amerikanischer Psychologen, Freud und die psychanalytische
Methode, der Deutsche Dessoir, der Italiener Assagioli und
andere; vor allem aber der Engländer Myers, der wohl als Erster
das gewaltige Beobachtungsmaterial gesichtet, experimentell
nachgeprüft und systematisch durchgearbeitet hat. Seine Ansichten
legte er nieder in einem großen Werke „Human Personality and
its survival of bodily death", das gekürzt auch ins Französische
übersetzt wurde. Von seinen Arbeiten ist ohne Zweifel auch
James stark beinflusst worden.

Welche Beobachtungen entsprechen denn nun diesem Begriff
des Unterbewussten oder Unbewussten oder Unterschwelligen oder
Subliminalen oder wie man dieses x nennen will?

Jedermann kann mit Leichtigkeit eine Anzahl von Vorgängen
in seinem Leben bemerken, die sich nicht in der Sphäre des

377



Bewusstseins abspielen, so die meisten physiologischen Prozesse

unseres Körpers, von denen wir nicht durch das Bewusstsein
Kunde haben, so das Traumleben, zu dessen Eigentümlichkeiten
es gehört, dass es der Leitung des Bewusstseins entzogen ist und
in einer automatischen Weise abläuft. So gewisse, tief eingewurzelte

Gewohnheiten, zum Beispiel auch technische Fertigkeiten,
zu deren Ausführung das Bewusstsein nicht mehr bemüht wird,
das sie früher einmal überwachte und den Mechanismus erzog.
So manche marginale, am Rande des Bewusstseins verlaufende
äußere und innere Vorgänge, die mit dem Bewusstsein nur einen
sehr lockeren und nur unter besonders günstigen Umständen wieder

herzustellenden Zusammenhang haben. Wir kennen alle auch
das Unbewusstwerden von einst bewusst gewesenen Seeleninhalten,

das wir Vergessen nennen; wir haben sie nicht verloren, wir
wissen, dass sie irgendwo noch da sind, nur nicht im Bewusstsein,

in das sie später wieder auftauchen können. Neben diesen

allgemein bekannten Tatsachen des normalen Seelenlebens gibt
es aber noch andere seelische Tätigkeiten außergewöhnlicher oder
anormaler Natur, die ebenfalls unbewusst verlaufen, aber nicht
so häufig zu beobachten sind. Dazu gehören zum Beispiel
hypnotische und manche mediumnistische Erscheinungen, automatisches

Schreiben, Trance-Zustände, hysterische Absenzen und

zum Teil visionäre und ekstatische Zustände, deren Zusammenhang

mit dem klaren Bewusstsein nicht immer gewahrt ist. Diese
Tatsache selbst, der Reichtum und die Tiefe dieser Produktionen
weisen darauf hin, dass unser bewusstes Ich nicht unser ganzes
Selbst enthält, sondern dass es darunter noch bergetief in

purpurner Finsternis liegt. Unser bewusstes Ich scheint nur das zu
sein, was auftaucht aus einem viel umfassenderen seelischen

Grunde, so wie Inseln aus einem unterirdischen Kontinente an
die Oberfläche des Meeres aufragen. Dieses unbekannte Selbst
wird nun allerdings von Vielen mit Misstrauen betrachtet, weil es

schon zu oft einer mystischen, okkulten und nach dem Geheimnis

lüsternen Spekulation als willkommener Jagdgrund gedient
hat. Es erscheint ihnen als das große, unkontrollierbare asylum
ignorantiae, in dem unkritische und verworrene Geister leicht
ihre bunten Träume und phantastischen Wünsche verwirklicht
finden, denen die rauhe Wirklichkeit keinen Raum gewährt.

378



Manche amerikanische „transzendente" oder „metaphysische" Sekten

haben so wahre Orgien „unbewussten" Unsinns gefeiert und
damit die Psychologie des Unbewussten zum Teil in Verruf
gebracht. James hat sich aber trotz seiner mystischen Ader von
solchen Extravaganzen frei gehalten und beschränkt die Anwendung

des Begriffs des Unbewussten in streng psychologischer
Weise auf folgende Tatsachen und Vorgänge: 1. den Teil seelischer

Tätigkeit, der ausserhalb des „field of attention", des
Aufmerksamkeitsfeldes liegt; 2. Vorstellungen, die vom Hauptstrom des

Bewusstseins abgespalten sind, die sogenannten marginalen
Vorgänge; 3. Abspaltungen der Persönlichkeit, wie sie zum Beispiel
in manchen Dämmerzuständen vorkommen; 4. vergessene
Erfahrungen ; 5. schwieriger zu übersehende automatische Prozesse, die

unser Denken und Handeln begleiten und zum Teil bedingen,
ohne dass sie ins Bewusstsein treten.

So gefasst hat sich das Unterbewusste als ein überaus fruchtbarer

Begriff erwiesen, der namentlich für die Erklärung von bisher

rätselhaften oder unbeachteten seelischen Erscheinungen wertvoll

geworden ist. Ein Teil der mediumnistischen Phänomene,
zum Beispiel der spiritistische Spuk, zu dessen Erklärung die

ganze Geisterwelt aufgeboten wurde, wird so als eine Protuberanz
des Unterbewussten verständlich, als Dunst und Rauch — such
stuff as dreams are made of — aus einem tief in uns selbst
liegenden Wunderreich. Das hat besonders Th. Flournoy an einem
Falle zu einleuchtender Darstellung gebracht in seinem
interessanten Werke „Des Indes à la Planète Mars", in dem er die

metaphysische Theorie des Spiritismus auf eine psychologische
reduzierte.

Auch auf eine ganze Reihe neuropathischer Symptome wirft
die Erkenntnis der Bedeutung des Unbewussten neues Licht. Die

vom Bewusstsein aus unbegreifliche Krankheit wird so verständlich

als Äußerung eines abgespaltenen und unbekannten
Fragments der eigenen, nicht im vollen Licht des Bewusstseins liegenden

Persönlichkeit. Die gegenwärtig so sehr umstrittene
Psychanalyse, die die Verdrängung ins Unterbewusstsein für eine
Anzahl von neurotischen Erkrankungen verantwortlich macht, ist in
diesen Zusammenhang zu rücken, sie hat sich diese wichtige
psychologische Entdeckung des Unbewussten praktisch dienstbar

379



gemacht, von dem der berühmte Psychologe Lipps gesagt hat,
dass es nicht eine, sondern die Frage der Psychologie bedeute.

Die Genesis des Kunstwerkes erfährt durch die Psychologie
des Unbewussten ebenfalls einige Aufhellung; denn die großen,
genialen Einfälle, die künstlerischen Visionen, stammen, wie zum
Beispiel Goethe und andere ausdrücklich bezeugen, nicht aus dem
wachen Bewusstsein, sondern aus den Tiefen des Unbewussten,
das automatisch frühere Erlebnisse zusammenschmilzt mit tiefen
und unbekannten Gemütsbedürfnissen und sie als ein Neues,
Ganzes hinaufreicht ins Tageslicht des Bewusstseins, als ein Zeugnis

eines überindividuellen Lebens im Menschen, eines
Zusammenhangs mit einem Gattungs- oder vielleicht gar kosmischen
Bewusstsein, das durch die einzelne Seele fließt, wie der Wellenschlag

des Ozeans noch durch die fernste, stillste Bucht.
Ganz besonders tiefe und nachhaltige Anregungen hat James

der Religionspsychologie gegeben, dadurch dass er die Psychologie

des Unterbewussten für sie fruchtbar machte. Er hat
überhaupt die psychologische Erforschung der Religion in ganz neue
Bahnen geleitet durch die Anwendung seiner radikalen
empirischen Methode, die keinen Dogmatismus nach irgend einer Front
hin aufkommen lässt, und weder erlaubt, die Religion für irgend
eine Glaubensstellung zu „retten", noch, was ebenso dogmatisch
ist, sie von einem vorgefassten Standpunkt aus zu bekämpfen
oder zu entwerten. Sie will zunächst einmal nur die Tatsachen
reden lassen und tritt mit diesem Bestreben an das Studium jener
wunderbaren, dauernden und doch immer wieder sich wandelnden

Erscheinung des menschlichen Seelenlebens, die bald in
reinstem Lichte strahlend, bald trübe schwelend, unstreitig doch
immer eine der großen Angelegenheiten des Menschengeschlechtes

bildete und noch bildet und deshalb Ehrfurcht verdient. James
entreißt mit dieser Methode dieses seelische Phänomen dem
Fanatismus seiner Verteidiger wie seiner Verfolger und nimmt es,

bevor er seine subjektive Stellung zu ihm gewinnt, zunächst einmal

als gegebenes psychologisches Objekt, das in seiner Tatsächlichkeit

nicht zu leugnen ist und daher Aufmerksamkeit und
Studium verlangt.

In seinem bereits genannten Buche „The Varieties of
Religious Experience" geht James zunächst rein nur den seelischen

380



Ausdrucksformen und Bedingungen der Religion nach. Bevor man
sich über ihre normative Bedeutung, über ihren Wahrheitsgehalt,
ihren Wert aussprechen kann, muss man sich von der Wirklichkeit
einmal belehren lassen, wo sie entsteht, wie sie wirkt, unter welchen
Bedingungen sie sich entfaltet, in welchen seelischen Formen sie
sich ausdrückt. Seltsame, anormale, ja krankhafte Erscheinungen
dürfen diese Untersuchung nicht aufhalten. Die Psychologie erforscht
alle Äußerungen des seelischen Lebens mit gleicher Liebe, das

Gesunde wie das Kranke. Darin liegt eine Beschränkung und
Gefahr der Religionspsychologie, ja aller Psychologie überhaupt.
Denn sie kann immer nur das Tatsächliche und Empirische
beschreiben; aber sie hat keinen Maßstab in sich selber, um aus
der Fülle der Tatsachen das Wertvolle und Normative heraus zu
suchen und vom bloß Zufälligen oder Außerordentlichen zu
scheiden. Dieses wird ihr der Natur der Sache nach sogar leichter

zugänglich und willkommener sein als das zarte, sich leicht
verhüllende Leben der Seele, das sich doch wohl jeder
wissenschaftlichen Erfassung im letzten Grunde entzieht. Sie wird in
Versuchung sein, das Auffällige und Anormale in seiner Bedeutung

für das Wesen der Religion zu überschätzen zu Ungunsten
des still fließenden religiösen Lebens, das nicht als solches
hervortritt, sondern verborgen wie das Blut alle Lebensgebiete durchfließt,

bereichert oder ernährt. James, und die amerikanische
Religionspsychologie überhaupt, ist dieser Gefahr nicht ganz
entgangen: er sammelt seine Beobachtungen am liebsten auf dem
Felde der Mystik und ähnlicher außerordentlicher Erscheinungen,
die mit gewaltigen Erschütterungen des Individuums verbunden
sind. Wenn diese Erfahrungen den Nachteil haben, dass sie als

Grenzfälle nicht immer für das Wesen der Religion charakteristisch

sind, so haben sie dafür den Vorzug, uns einen Einblick
in selten erschlossene Tiefen der religiösen Seele tun zu lassen.
Diesen schwer zugänglichen Untergrund religiösen Lebens, soweit
er überhaupt psychologischer Betrachtung offen liegt, findet James
im Unterbewussten, das natürlich ebenso gut ein Überbewusstes

genannt werden kann. Dort entstehen jene rätselhaften Spannungen

der Seele, die sich ebenso gut im religiösen Fanatismus, wie
in der Ekstase, in der mystischen Vision, wie in der Bekehrung
entladen können, um totale Umwälzungen im Leben des Indivi-

381



duums hervorzubringen. Die unter- oder iiberbewussten Kräfte
brechen erst nachträglich ins Bewusstsein ein, das sie dann
denkend erfasst, klärt, registriert, theologisch verarbeitet, damit rela-
tivisiert und widerspruchsvollerweise doch als Geschenk einer
metaphysischen Welt wertet. Im Unterbewussten läge also der
psychologische Ort, wo eine höhere Welt sich mit der unsern
berühren und in sie einströmen könnte ; denn alles, was sich im
Bewusstsein findet, erscheint uns als unserer eigenen Welt
angehörig, von menschlicher Art und relativ. Ein Teil des Inhaltes
des Unbewussten dagegen könnte zwar unser eigener Besitz sein
und doch gleichzeitig einer umfassendem Sphäre angehören, so
wie der kleinste Kreis einer Anzahl konzentrischer Ringe zwar
für sich ein Ganzes bildet und doch gleichzeitig Teil eines größern
Kreises ist. Das würde sich auch mit der religiösen Erfahrung
decken, die den wertvollsten Besitz der Seele immer als ein
Menschliches und Göttliches zugleich beschrieben hat. Dieser
Möglichkeit, vom Psychologischen aus einen Weg ins Metapsychologische

zu finden, vom Unbewussten aus in ein umfassendes
Über- und Allbewusstsein vorzudringen, haben sich dann vor
allem die Theologen bemächtigt, die eine bessere psychologische
Fundierung ihrer theologischen Stellung versuchten und zeigen
wollten, wie ein relativ Menschliches, unser religiöser Seeleninhalt,
doch zugleich ein Göttliches sein könne. So besonders die Genfer

Frommel und Fulliquet, beide Schüler von Malan, der schon
früher im Unbewussten den Berührungspunkt Gottes und der
Seele gesehen hatte. James selber hat sich in diesem Zusammenhang

mehr darauf beschränkt, durch das Studium der großen
Mystiker einen Einblick in die Struktur und die Wirkungsweise
des Unterbewussten zu gewinnen. Er findet es besonders
charakterisiert durch Emotionalität und Tendenz zu automatischen
Entladungen.

In dieser Eigenart des Unterbewusstseins sieht James auch
die psychologischen Bedingungen für die große Mannigfaltigkeit

der religiösen Erfahrung. Er sucht diese auf einige Grundformen

oder Haupttypen zurückzuführen. So stellt er einen Typus
der Healthymindedness, der gesunden Seelenverfassung auf. Diesem

ist ein natürlicher und unverwüstlicher Optimismus eigen,
der eine geradlinige und ungebrochene Entwicklung des Indivi-

382



duums begleitet; es bleibt unangefochten vom Rätsel des Bösen
und unerschüttert von den Stürmen der Bekehrung und der
Wiedergeburt. Emerson gehört zu diesem Typus, das liberale Christentum

im allgemeinen, dann aber vor allem eine ganze Anzahl
amerikanischer Religionsgemeinschaften und Sekten, so die Christian

Science, das ihr nahestehende und ihre Übertreibungen
vermeidende Immanuel Movement, die Mind Cure, die diesen
Optimismus ungefähr wie der Berner Arzt Dubois psychotherapeutisch
verwertet, und andere amerikanische Sekten, deren Glieder mit
dem Übel in der Welt fertig werden, indem sie sich am Morgen
die Autosuggestion zurufen: Jugend! Freude! Kraft! Diesem

psychologischen Typus stellt James den der kranken Seele gegenüber

(womit natürlich kein Werturteil, sondern lediglich ein

psychologischer Habitus gemeint ist). Die Religion, die sich auf dem
Boden dieser psychologischen Struktur findet, ist viel komplizierter

und spannungsvoller als die des ersten Typus. Es sind die

gespaltenen Seelen, die an der Tragik des Bösen leiden, die mit
tiefen Konflikten zu kämpfen haben und sich durch eine Bekehrung

zu einer Wiedergeburt durchringen müssen. Ihre Stimmung
der Welt gegenüber ist pessimistisch und die Luft, in der ihre
Früchte reifen, das Leid und ein schwerer Lebensernst. Luther
gehörte zu diesem Typus, Cromwell, Wesley; dann findet ersieh
häufig in der Orthodoxie und im Sektenchristentum. Viele
Parteistreitigkeiten und religiöse Verketzerungen würden aus der Welt
verschwinden, wenn man mehr mit der ursprünglichen Gegebenheit

solcher Grundtypen, der psychologischen Prädestination, und
'hrem Einfluss auf die religiösen Äußerungen rechnen würde.
Das braucht noch nicht zu jenem psychologischen Fatalismus
zu führen, der zwar die Erfahrungen der Mystiker an sich nicht
bestreitet, aber sich selbst bei dem Mangel jeder eigenen
Erfahrung beruhigt, wie das heute bei zahllosen positiv denkenden
oder religiös unsichern Menschen der Fall ist. Denn der
religiöse Glaube, wie überhaupt jeder Glaube, ist weder eine Natur-
anlage, die jedem in die Wiege gelegt worden ist, noch beruht
er auf einem intellektuellen Verhalten, zu dem man gezwungen

werden kann, sondern er ist ein Akt des freien Willens, den
das Leben und vor allem die Notwendigkeit zu handeln von uns
fordert.

383



James zeigt das in einer sehr lesenswerten Schrift „Der Wille
zu glauben", die eine kleine Psychologie des Glaubens genannt
werden darf. Ob wir den Trieb empfinden, die Welt denkend zu
erfassen oder der Lust nachjagen, sie ästhetisch zu genießen —
Eins ist sicher: dass das Leben Handeln von uns fordert. Es legt
immer wieder verschiedene Möglichkeiten vor uns hin, unter
denen wir wählen müssen. Dieses Wählen, diese Entscheidungen
sind ein Willensakt, der viel weniger unserm Denken entstammt,
als unserer Emotionalität, unserm Gemüt, unserm Herzen, nach
Pascals tiefem Wort: le cœur a ses raisons que la raison ne

connaît pas. Ein solcher praktischer Willensakt ist der Glaube.
Er ist die Entscheidung für eine Wirklichkeit und einen Wert, die
der Glaubende durch sein Handeln zum Teil erst schafft. Nicht
der glaubt, der seinen Verstand sklavisch unter eine Autorität
beugt, sondern der sich entscheidet für ein Gut, einen Wert, ein

Ziel, zu deren Erreichung er durch seine ganze Lebenseinstellung
beitragen möchte. Glaube ist nicht die besinnungslose Unterwerfung

unter etwas, das unserm Herzen fremd wäre, sondern „man's
total reaction on the Universe". Wer an Gott glaubt, entscheidet
sich nach James nicht für eine absolute Idee oder eine weltferne
Macht, sondern für jene Wirklichkeit, die er als höchste Liebe,
Güte, Gerechtigkeit erfahren hat, für jene idealen Werte, deren

Sieg er wünscht, an deren Erhaltung er interessiert ist. In diesen

Ausführungen werden Gedanken wieder wach, die schon dem
deutschen ethischen Idealismus seinen Schwung gaben. Fichte,
in seinem herrlichen Büchlein „Die Bestimmung des Menschen",
leitet in ganz ähnlicher Weise die Notwendigkeit des Glaubens
aus der Notwendigkeit zu handeln ab. Der Wert des Glaubens
liegt in seinem Wert fürs Handeln. Belief are rules for life,
schärft James immer wieder ein. Im Handeln aber, und nicht,
wie Descartes gemeint hat, im Denken, erfasst sich der Mensch

ganz, wird seiner Bestimmung gewiss und stellt sein eigentliches
Wesen dar.

Damit kommen wir zum Pragmatismus von James, den er
als eine neue Betrachtungsweise in die Philosophie einführt. Der
Ausdruck stammt von Peirce, und bezeichnet eine Denkweise, die
die Erkenntnis nach ihrer praktischen Brauchbarkeit, nach ihrem
Wert fürs Leben bemisst, also irgendwie eine erfahrbare Wirkung

384



von ihr verlangt. Der Pragmatismus oder Praktikalismus will die

Philosophie säubern vom alten, unbrauchbaren, abstrakten
Gedankengeschiebe, das vielleicht früher einmal wirksam war, aber
heute als bloße unwirksame Begriffsmasse daliegt und uns
belastet. Er ist eine Philosophie der Wirkung, die das Erkennen
biologisch oder teleologisch wertet und nach seinen Folgen,
Früchten, Taten, seinem Ende frägt, statt nach seinen Anfängen
oder seinen logischen Qualitäten. Der Intellektualismus betrachtet
das Erkennen als einen Apparat zur Abbildung der Wirklichkeit.
Der Pragmatismus sieht darin vielmehr ein Instrument, das uns
hilft, uns der Wirklichkeit zu bemächtigen, auf sie einzuwirken,
sie an irgend einem Punkte zu bewegen. Wenn irgend eine
Erkenntnis, eine Idee, eine Lehre, diese Forderung nicht erfüllt, so
ist sie wertlos und schiene sie ein noch so wohl konstruiertes
logisches Gebäude. Wenn anderseits verschiedene Dinge dieselbe

Wirkung hervorbringen, wenn es zum Beispiel im praktischen
Leben eines Menschen keinen Unterschied macht, ob er theoretisch
den Materialismus oder den Theismus annimmt, so sind das, an
ihren Wirkungen gemessen, auch gar nicht zwei verschiedene Dinge,
sondern eine und dieselbe Sache. Dass etwas also eine wirkliche
Erkenntnis ist, merkt und wertet man daran, dass sie wirkt und

uns in der Außen- und Innenwelt, in der Gegenwart oder in der
Zukunft einen praktischen Dienst leistet.

Soweit betrachtet ist das seit langem die Philosophie des

gesunden Menschenverstandes, der auch den Ideen misstraut, die
keine Wirkung haben. Auch die Religion schätzt ihre Kenntnisse
in derselben Weise nach ihrem praktischen Wert, nach ihrer
Wirkung im praktischen Leben ein. Es ist ein Stück pragmatischer
Betrachtungsweise, was in den Werturteilen der Ritschl'schen
Theologie steckt, ebenso wie in der gewöhnlichen Populartheo-
Iogie zum Beispiel eines Hilty, der einmal schreibt: „Was keine

anhaltende, ruhig wirkende, sittliche Kraft gibt, das ist nicht wahr,
und was solche Kraft verleiht, das muss auch Wahrheit in sich

tragen." Aber der Pragmatismus reklamiert auch manche
philosophische Position der Vergangenheit für sich. Der Sophist
Protagoras kommt wieder zu Ehren, der den Menschen als das
Maß der Dinge erklärte. Im Primat der praktischen Vernunft
Kants sieht James ebenfalls pragmatische Philosophie. Er hätte

385



auch hier Fichte nennen können, der einmal bekennt: „Auf mein
Tun muss alles mein Denken sich beziehen, muss sich als ein,
wenn auch entferntes, Mittel für diesen Zweck betrachten lassen;
außerdem ist es ein leeres, zweckloses Spiel, ist Kraft- und
Zeitverschwendung und Verbildung eines edlen Vermögens, das mir
zu einer ganz andern Absicht gegeben ist. Vom Bedürfnis des

Handelns geht das Bewusstsein der wirklichen Welt aus, nicht
umgekehrt. Wir handeln, nicht weil wir erkennen, sondern wir
erkennen, weil wir zu handeln bestimmt sind. Die praktische
Vernunft ist die Wurzel aller Vernunft." Ebenso Dilthey, wenn
er die Weltanschauungen nach ihren Wertunterschieden beurteilt
und von einer sich vollziehenden Auslese spricht, wodurch die
fördernden Weltanschauungen schließlich die hemmenden
verdrängen, ihren Wert oder ihre Wahrheit also durch eine praktische
Wirkung erweisen.

Der Pragmatismus, der die Tat nicht nur als Anfang, sondern
als Ziel und Zweck des Lebens setzt, will aber nicht allein so
eine Art praktischer Lebensphilosophie sein, sondern seine
Ansprüche greifen tief in die Auffassungen vom Wesen der Wissenschaft,

ja der Wahrheit selbst hinein. Denn er sieht auch die
wissenschaftlichen Theorien nicht an als unumstößliche Erkenntnisse,

als ewige Lampen, die uns die Wirklichkeit erhellen,
sondern als unsere eigenen Produkte, Instrumente, die wir brauchen,
um die verwirrende Fülle der Lebenseindrücke zu ordnen, zu
verstehen und uns in der Welt zurechtzufinden. So lange sie uns
dazu helfen, behalten wir sie; leisten sie uns diesen praktischen
Dienst nicht mehr, legen wir sie ab, um neue Instrumente, in
diesem Falle neue Theorien, Gesetze, Hypothesen zu finden, mit
denen wir die Wirklichkeit besser erfassen können. Ein sehr
anschauliches Beispiel für diesen Vorgang sehen wir gegenwärtig
in der Umwandlung des physikalischen Weltbildes, bei welcher
die bisherige Atomtheorie fällt, weil sie uns nicht mehr den Dienst
leistet, die Wirklichkeitsphänomene zu erklären. Der Pragmatismus

nimmt also auch die wissenschaftlichen Erkenntnisse nicht
mehr für absolute Wahrheiten, sondern als nützliche Hilfen und
misst die Berechtigung der Theorie an ihrem praktischen Wert.
Das ist eine Auffassung, die sich heute auch unter denkenden
Naturforschern nicht mehr allzu selten findet, so bei Mathematikern

386



wie Poincaré, bei Physikern wie Mach, der mit Avenarius zusammen
den Wert der Naturgesetze lediglich in ihrer Bedeutung für die
Ökonomie des Denkens sieht, sie als eine Art Kraftersparnis
behandelt für unsere Denkanstrengung, uns der Wirklichkeit zu
bemächtigen.

Der Pragmatismus schreitet aber von dieser biologischen
Bewertung der Wissenschaft noch weiter zu einer Theorie der Wahrheit

selbst. Was ist Wahrheit? Die alte Frage, die man ebenso

gut auf dem Markte in Athen als auf dem Richtplatz von Jerusalem
hören konnte, stirbt nicht. Der gewöhnliche Menschenverstand
sieht in der Wahrheit lediglich die Übereinstimmung zwischen
Erkenntnis und Wirklichkeit. Als ob es eine so einfache Sache

wäre, zu konstatieren, ob die Erkenntnis wirklich ein Spiegelbild
der Außenwelt sei. Wahr ist dasjenige Urteil, dessen Aufhebung
die Vernunft selbst aufheben würde, sagt Kant. Auf diese
formale und rationalistisch orientierte Definition wendet ein Prag-
matist den Spott jenes Lessingschen Epigramms an, in welchem
einer sich darüber verwundert, dass gerade die Reichen in der
Welt das meiste Geld besitzen. Für den Pragmatismus sind die
Erkenntnisse wahr, die wir assimilieren, praktisch verwenden, mit
denen wir arbeiten können, die uns helfen, befriedigende
Beziehungen zwischen den verschiedenen Teilen unserer Erfahrung
herzustellen. Die Wahrheit ist für sie nicht ein abstraktes,
apriorisches Etwas, das vor der Erfahrung da wäre und über den

Dingen schwebte, sondern sie ist etwas, was sich erst in der
Wirkung, in der Verwendbarkeit enthüllt und realisiert. Sie ist
nicht ein Duplikat der Wirklichkeit, sondern etwas, das als eine

Addition, ein Neues, erst im Geschehen zu der Erfahrung hinzutritt.

Truth is one species of good, sagt Schiller, was wir wohl
übersetzen dürfen: Die Wahrheit ist eine Art des Nützlichen.

Aber diese pragmatische Fassung der Wahrheit erregt, namentlich

unter deutschen Philosophen, schwere Bedenken. Windelband
und Wundt stellen sie (als eine Logik des Erfolgs, zusammen mit
dem Utilitarismus als der Ethik des Erfolges, an den Pranger.
Diese Kritik ist gegenüber jenen extremen Pragmatikern
wohlberechtigt, die alles, was erfolgreich ist und wirkt, deshalb auch
als Wahrheit ansehen würden, und die vergessen, dass das bloß
Biologische doch wohl nicht geeignet ist, als höchster Kulturwert,

387



als Norm und Maß zu dienen. Nicht alles, was das Leben
fördert, kann nun einmal nach dem herrschenden Sprachgebrauch
auch als Wahrheit bezeichnet werden. Das Leben ist der Güter
höchstes nicht. Dagegen verwahrt sich aber ein Pragmatist
wie Schiller ausdrücklich als gegen ein Missverständnis des

Pragmatismus und verbietet den Schluss von dem Satz: Alle
Wahrheit ist wirksam auf den Satz : Alles, was wirkt, ist
wahr. Man würde in der Tat dem Pragmatismus Unrecht tun,
wenn man ihn als eine vom bloßen Nützlichkeitsbegriff beherrschte
Erkenntnistheorie ansehen würde. Wer den Pragmatismus als
bloßen Utilitarismus hinstellt, würde ihm missverständlicherweise
nur einen verdächtigen Namen geben, mit dem man einen Gegner
leichter bekämpfen kann, was ja allerdings eine beliebte Methode
ist. Auch die Pragmatisten leugnen nicht, dass eine gewisse
Übereinstimmung zwischen Wahrheit und Wirklichkeit bestehen müsse.

Aber diese Übereinstimmung ist uns nur da wertvoll, wo sie uns
einen Dienst leistet und wir verlangen von ihr, dass wir sie praktisch

verwerten und kontrollieren können. Der Pragmatismus
will in der Wahrheit nur nicht ein bloßes Spiegelbild der Außenwelt

sehen, sondern ein teleologisch gerichtetes Verhältnis unseres
Geistes zur Wirklichkeit. Schon die Wahrnehmungen, aus denen
wir einen großen Teil der Wahrheit gewinnen, sind ja nicht
getreue Abbilder der Wirklichkeit, sondern zweckvolle Bilder und

ersatzmäßige Symbole, deren Übereinstimmung und Gleichheit
mit der Wirklichkeit vor allem auf der Gleichheit der Wirkung
beruht, also auf einer pragmatischen Funktion.

Der Wert des Pragmatismus ist vor allem zu sehen in einer
kräftigen Reaktion gegen eine Weltanschauung, die das theoretische
Erkennen für den letzten und höchsten Zweck hält, also in einer
energischen Abwehr jenes unfruchtbaren abstrakten Intellektualismus,

der mit Begriffen jongliert ohne jede praktische Abzweckung,
ohne jeden Drang zur Tat. Er kann uns Dienste leisten als

genetische Wahrheitstheorie und als Methode für den Geist, die

Wirklichkeit so zu erfassen, dass ihm die größtmögliche Wirkung
auf sie gewahrt bleibt. Also als Methode, als Lebensmaxime, als

eine Kontrolle des Lebens über das Wissen überaus wertvoll,
aber als Träger einer Weltanschauung, als Prinzip eines Systems,
das, insofern es Wissenschaft ist, der Natur der Sache nach dem

388



unmittelbaren Erleben entrückt ist, doch recht kritisch anzusehen.
Das zeigt sich schon daran, dass mit Anwendung des Pragmatismus

eine Einheitlichkeit der Weltanschauung weder zu erreichen
ist, noch überhaupt gewünscht oder versucht wird.

Der italienische Pragmatist Papini vergleicht daher den

Pragmatismus mit einem Korridor, der zu verschiedenen Zimmern
Zutritt gewährt. James wird dadurch nicht nur zu einer unter
Philosophen seltenen Toleranz gegen andere Systeme geführt,
sondern auch zu jenem Pluralismus seiner letzten Entwicklung,
der den schon anfangs genannten Gegensatz gegen jede Art von
Monismus von einer neuen Seite her noch verschärft.

Dieser sucht in der Welt überall hinter der Vielheit die Einheit,

den einen Stoff, die eine Kraft. James bleibt bei der Vielheit
der Kräfte und Tendenzen stehen, die ihm die unmittelbare
Erfahrung zeigt. Er tut das nicht zuletzt aus ethisch religiösem
Interesse. Er sieht die bauende Kraft der Natur neben der
störenden, das Gute neben dem Bösen, das Göttliche neben dem
Dämonischen und kann das alles nicht auf eine Kraft, auf ein
Wesen zurückführen, sondern sieht vielmehr das Universum, das

Multiversum, wie ers nennt, an als einen ungeheuren Kampf, in
dem verscfiiedêne Kräfte und Weltmöglichkeiten um den Sieg
ringen. Gibt es nur eine einzige Macht oder Kraft in der Welt,
so ist alles determiniert, durch sie bestimmt und die Freiheit hat
keinen Raum und das Tor der Zukunft ist verriegelt für das Neue.
Gibt es mehrere, so kann man immer mit neuen, bessern
Möglichkeiten rechnen — er nennt diese Stellung Meliorismus — ; der
Pluralismus bedeutet daher für James Freiheit und „novelties", der
Monismus Abgeschlossenheit und Determismus. 1st der Weltlauf
noch nicht endgültig festgesetzt, sondern durch die kämpfenden
Mächte erst als der Sieg einer derselben zu erringen, so bedeutet
das einen starken Appell an unsern Willen, uns in diesem Kampfe
zu entscheiden und uns auf die Seite der Ideale zu stellen, deren
Sieg wir selbst wünschen.

James selbst entscheidet sich da für den Theismus als die
Denk- und Lebensweise, bei der er am ehesten die Erhaltung
und Steigerung der Ideale sehen kann, die ihm teuer sind. Er
findet in diesem Zusammenhang mutige Töne, die namentlich von
der Jugend, die sich entscheiden muss, Heroismus und tapfere

389



Hingabe an die höchsten Lebenswerte fordern. Der Pluralismus
erscheint ihm auch als ein Ausweg in einer Not, die das religiöse
Gefühl immer schwer empfunden hat: die Schwierigkeit, den
Glauben an einen Gott der Liebe zu vereinen mit dem Glauben
an die Allmacht desselben Gottes, der daneben alle die
Scheußlichkeiten in dieser Welt sich auswirken lässt. James verteilt diese

Erfahrungen auf die Wirkungen verschiedener, sich bekämpfender
Mächte, von denen noch keine endgültig den Sieg errang. Er
opfert so den Glauben an eine Allmacht Gottes, um den Glauben

an die Liebe Gottes festhalten zu können, eine Ansicht, die
dann von Wilfred Monod in einem bemerkenswerten Buche weiter
geführt worden ist.

Die Erfahrungsphilosophie von William James ist auffallend
reich an Gegensätzen und Spannungen, die in der Synthese seines
Werkes oder seiner Persönlichkeit eine Einheit gefunden haben.
Wissenschaft und gesunder Menschenverstand, Kritik und
Enthusiasmus und — wie in der Romantik — Philosophie und Mystik
reichen sich die Hand. Die Versenkung in konkrete Einzelformen
des Lebens und eine lebendige Gesamt-Anschauung der Welt
stehen nebeneinander. Dicht neben den Laboratorien und
Werkstätten eines kritischen Verstandes liegen bei James die blühenden
Gärten des Gemüts, eine intuitive, künstlerische Phantasie, ein

warmes Herz, das sich das Recht, das Ganze der Welt auf seine
Weise zu erfassen, ebensowenig nehmen lässt wie die Vernunft,
und — nicht zuletzt — ein fast leidenschaftlicher Wille, das Leben
heroisch zu leben. Der kühne Mut des Forschers, der das
Unbekannte nicht das Unmögliche heißt und anderseits die religiöse
Bescheidenheit des endlichen Geistes, der seine Grenzen kennt
und Ehrfurcht hat, haben sich im Leben und Werk dieses Mannes
in einer Weise verbunden, die man am besten mit Goethes Worten

ausdrücken kann, dem es genug war, „das Erforschliche
erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren."
Seine Wissenschaft ist eine Dienerin des Lebens, die durch keinen
Dogmatismus des Denkens auf ihrem Wege gehindert ist. Sie

sperrt den Entwicklungsgedanken nicht in die organische Welt ein,
sondern trägt ihn auch auf seelischem und geistigem Gebiet
fernen unbekannten Möglichkeiten entgegen. Seine Ethik ist eine
Ethik der Verantwortlichkeit, die nicht die Aufgabe hat, alte for-

390



male Tafeln zu hüten, sondern neue Werte in der Welt zu
verwirklichen. Seine Religion ist vor allem Hilfe im Kampf um die

Wahrung und Steigerung der höchsten persönlichen Werte, die
das Ich hoch über alle Dinglichkeit hinausheben, ein Ringen um
eine Wirklichkeit, die erst zum Teil in unsere Welt hineinragt und
die durch das Wagnis des Glaubens gesetzt und erkämpft wird.

James' Philosophie, die erste große philosophische Gesamtleistung

Amerikas, ist wie eine gewaltige Pyramide, die breit
aufliegt auf dem Boden der konkreten Tatsachen, aber deren
Richtungslinien hoch aufsteigen und einem metaphysischen Gipfelpunkt

entgegenstreben. Sie hat Raum für das Viele und die

Vielen und ist daher von einer edlen Toleranz — unduldsam
allein gegen die Unduldsamen, die Dogmatisten jederlei Art. Sie

hat etwas Unakademisches, das jeden deutschen Normalprofessor
zur Verzweiflung bringt, aber dafür eine erfrischende Lebensnähe.
Sie nimmt weder den Dingen ihren lebendigen Saft, noch dem
Ich sein Geheimnis, noch der Welt ihr Ziel; und wenn wir auch

James nicht auf allen seinen Wegen folgen können, so lässt er
uns wenigstens das Recht, auf dem unsern zu wandeln, weil er
der Überzeugung ist, dass der Menschheit Schlachten nicht nur
auf einer Front gekämpft werden. Diese Philosophie ist wohl
der erste Versuch, jene biologische Methode des Naturalismus,
durch den die modernen Naturwissenschaften groß geworden
sind, zu verbinden mit dem ethischen und religiösen Idealismus,
ohne den die Geisteswissenschaften zu bloßen Dienerinnen
herabgewürdigt werden. Sie wahrt damit dem Determinismus sein

Recht, wo er es beanspruchen kann und ringt ihm doch die Freiheit

ab, wo wir sie fürs Leben brauchen. Seine Philosophie wird
zu jenen edlen Anstrengungen des Geistes gerechnet werden, über
die Bergson im Vorwort zur französischen Übersetzung von James
das schöne Wort gesetzt hat: „Neben den Wahrheiten, die wir
bereits vollendet wahrnehmen, gibt es andere, denen wir helfen,
sich zu gestalten und die zum Teil von unserm Willen abhängen."

ZÜRICH ADOLF KELLER

a

391


	William James

