
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Schluss]

Autor: Sternberg, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Schiuss)

Jede tritt so groß und kühn auf, dass es ist, als wollte
sie in jedem Augenblick das Ganze geben, das ganze Rätsel

lösen, das, was Leben, Werden, Vergehen ist, endgültig
lehren. In gewissem Sinne ist das ja auch so. Gerade die

Identitätsphilosopie muss anerkennen, dass ein vollständiger
Aspekt dessen, was das Leben, der lebendige Organismus
ist, in solch einer Wissenschaft gegeben wird. So lange eine
solche Wissenschaft sich selbst als repräsentativ mit Hinsicht auf
die Darstellung des Ganzen jenes Weltvorgangs oder jener
Weltstruktur, die Leben heißt, betrachtet, ist alles wundervoll schön
und richtig. Aber die Freude und der Erfolg macht trunken, und
an Stelle der repräsentativen usurpiert dann zu leicht eine solche
Wissenschaft den Beruf der alleinigen Herrschaft, der Alleinerklärung

des Ganzen: „das Leben ist Struktur", oder: „es ist
Mechanik", oder: „es ist Chemismus"! Und was noch eben

herrlich schön und richtig war, das wird jetzt falsch und
verzweifelt, öd und trocken und hartköpfig-primitiv. Die chemische
Physiologie zum Beispiel ist ja längst zur physiologischen Chemie
geworden (entartet?), der in ihren Arbeitsweisen, von der
Vorbereitung, der Gewinnung von zu untersuchenden Stoffen aus dem

Tierkörper oder Pflanzenkörper ab, längst gar nichts Physiologisches,

das heißt eigentlich organisches mehr anhängt. Ihr Streben,
durch ihre Synthesen alles Organische auf Anorganisches
zurückzuführen — indem speziell der Kohlenstoff, die Grundlage der

organischen Verbindungen, selbst nichts Organisches ist — ist
natürlich höchst berechtigt, führt aber zur Erklärung des Organismus

gar nicht mehr direkt hin, sondern vielmehr von ihr weg.
(Ein System der organischen Verbindungen, aber keine
Phänomenologie der tierisch-pflanzlichen Körperfunktionen kommt heraus

— so weit nicht die Ergebnisse der physiologischen Chemie
gleich wieder therapeutisch und pharmakologisch verwertet werden,
woran die Physiologie wieder wertvolle Beleuchtung, aber noch
kein eigenes System hat.)

309



Da hilft denn kein Parallelismus. Nur eine bewusste,
philosophisch-terminologische, begriffliche Zusammenfassung konnte
eine einheitliche und allseitige Erklärung des Lebens und des

Organismus retten, während jene auseinanderstrebenden
Wissenschaften, jede für sich auftretend, nur roh einseitige und einander
in heftigen Wiedersprüchen befehdende Ansichten aufbringen
konnten. Denn auch der Streit um Vitalismus und Mechanismus
geht auf die Trennung der Wissenschaften zurück. Während die

Physiologen, das heißt Biochemiker, Mechanisten durch und durch
sind und es bleiben müssen und sich immer mehr mechanisch
verhärten, so ist der Vitalismus unter den Anatomen aufgetaucht.
Ich denke hier vor allem an den Pflanzenanatomen Reinke. Das
kann auch gar nicht anders sein, denn der sogenannte Physiologe
beobachtet, wie wir darlegten, nur noch chemisch-physikalische
Erscheinungen, während der Zellenforscher das Vorsichgehen und
der Histologe dasselbe oder doch mindestens die historischen

(onto-phylogenetischen) Zeugnisse vor sich gegangener
Lebensvorgänge und Entwicklungen beobachtet und also auf die Annahme
einer treibenden sich selbst entfaltenden und in immer neue Kräfte
spaltenden Kraft, einer Entelechetik (mit Aristoteles zu sprechen)
gerät. Diesen Gegensatz hat bereits Schelling mit Recht nicht
dulden wollen und hat ihn auch spekulativ in der zur damaligen
Zeit möglichen Weise beseitigt. Es war das damals noch
verhältnismäßig leicht, mag man sagen, ohne doch zu vergessen,
dass es immerhin auch Überwindung einer großen Schwierigkeit
und eine höchst geniale und originale Leistung war.

Aber den heutigen Philosophen hatte das Auseinandertreten
der biologischen Wissenschaften ganz neue Schwierigkeiten
entgegengetürmt, vor allem, weil sie im ganzen auch gar nicht wissen,
dass das Auseinandertreten der Wissenschaften am Auftauchen
jener Gegensätze und an der neuen Entzündung der alten
naturphilosophischen Fragen schuld ist. So behalfen sie sich lange
mit dem armen Lückenbüßer Parallelismus in seinen verschiedenen

Anwendungen (Forel selbst spricht nicht von „psycho-physischem
Parallelismus" schlechthin und vollzieht also den fortschrittlichen
Rückschritt vom Wolfianismus zum Leibnizianismus). Im Grunde
macht dieser Lückenbüßer die Sache noch schlimmer. Er hat

nur das einzige Verdienst, darauf hinzuweisen, dass etwas ge-

310



schehen müsse. Er ist eine Unerklärung. Was geschehen muss,
ist: die Wissenschaften aus einem parallelistischen heraus in ein
repräsentatives Verhältnis zu bringen. Einzelne Männer, wie

Hyrtl in der Anatomie, Bunge in der Physiologie, haben für ein
Zusammenhalten der auseinanderstrebenden Wissenschaften
gewirkt, aber zu sehr im praktischen, medizinischen Sinne. (Hyrtl muss
freilich etwas von vergleichender Naturwissenschaft in unserem
Sinne geahnt haben, das zeigt seine Wertschätzung der Geschichte
der Medizin.) Das konnte nicht zu einer solchen Vereinigung der
Wissenschaft führen, die jenen Grundproblemen wieder gewachsen
gewesen wäre. Dann hat auch hierin die Haeckelsche Schule
eingesetzt, weitersehend als der Meister. Verworn, der Autor der
psychophysiologischen Protistenstudien und Semon selbst sind von
dieser Schule. Semon hat die Terminologie, die eine repräsentative

Zusammenfassung der drei Wissenschaften zu einheitlicher
Biologie braucht, gefunden.

Zur Einheit, die die alte Zoologie besitzt, zur morphologischen
Einheit ist durch ihn die Biologie zurückgeführt, aber es ist eine

ganz neue Morphologie. Sie ist intensiv ungeheuer überlegen,
denn sie ist mit all den damals noch nicht entwickelten riesigen
Wissenschaftszweigen, die auseinanderstreben, erfüllt und zwingt
sie zusammen. Nicht mehr wie die alte Einheit der Morphologie
hemmt sie die Entwicklung jener, sondern sie treibt sie an und

verlangt sie geradezu. Sie ist extensiv viel weiter reichend.
Eine dreiköpfige Einheit war in der früheren Zeit im Grunde

nur die Zoologie; nur hier gab es Beschreibung von Form,
Bewegung, Seele. Bei den Pflanzen existierte kaum etwas außer
der Formbeschreibung, die Kenntnis ihres Lebens gehörte mehr
der Gärtnerei als der Botanik an. Und dass die Erscheinungen,

die bei der Pflanze als Gedeihen, Fortpflanzung, Absterben,
sich Nähren hervortraten, mit Tierbewegung und Tierseele
vergleichbar seien, den Gedanken fühlt sich selbst ein Fechner noch
gedrungen wie eine poetische Metapher, wie einen Mythos
einzukleiden. Die moderne Morphologie (im allgemeinen Sinne: gleich
Biologie) erstreckt sich auf Tiere, Pflanzen, Protisten (und als
Metabiologie noch weiter) gleichmäßig; sie gewinnt auch durch
den Vergleich von selbständigen und Teilorganismen („Organen")
noch eine breitere Basis und fernere Perspektive; den Vergleich

311



der Organe Teilorganismen mit ihnen ähnlichen selbständigen
ist ja ungemein fruchtbar geworden: Darm und Regenwurm
(Qasträa Theorie), Blutkörperchen und Amöben usw.

Dabei wird endlich noch eins gewonnen: Die Zusammenfassung

der Wissenschaften vom Organismus unter dem repräsentativen

Gesichtspunkt schafft der bis dahin unterdrückten Psychologie

wieder die Gleichberechtigung, ja sie bringt sie in ungeahntem
Maße zu Ehren. Sie wird, und sei es auch nur der Reaktion
halber, besonders betont und symbolisch sozusagen zur Basis

gemacht. Semon wählte für das Ganze seines biologischen Prinzips

den Namen Mneme, der der Wortbedeutung nach etwas
Psychologisches ausdrückt; für Forel ist der Anfangs- und
Ausgangspunkt des Ganzen die vergleichende Psychologie, und man
sieht jetzt, warum. Die Biologie-Morphologie muss als ein großes
System allgemeiner vergleichender Psychologie gesehen werden
können. Als der Geist, der in verschiedenen Formen und Strängen
(die frühere Philosophie sagte „Stufen") erscheint. Zur Seite der

Betrachtung der Organismen als der Struktur des Lebens (oder
selbst der Welt), ihrer Betrachtung als der Mechanik des Lebens

(oder der Welt) tritt die dritte: ihre Betrachtung als Seele („Weltseele",

„Seele-Welt" besser). Aber alle die drei repräsentieren
einander und keine kann auf Alleinherrschaft Anspruch machen,
keine die Verglichenheitsrealität, die sie als konkretes Prinzip ihren
Forschungen zugrunde legt (Leben, Materie-Energie, Seele) für
das absolut gültige, für das Ding an sich ausgeben wollen. Wenn
augenblicklich der Psychologie eine Korherrschaft zuerteilt werden
mag, so ist bereits dargetan, warum: als reaktive Schutzwehr
gegen die eben erst überwundenen Missverständnisse, gegen die
usurpatorischen Ansprüche der beiden andern Wissenschaften, des

Vitalismus (Anatomie) und des Mechanismus (Physiologische
Chemie Physik), als Platzhalterin einer wirklichen reinen
(„voraussetzungslosen") Physiologie.

Schon dadurch, dass man um das nur Repräsentative,
Vorläufig-Diktatorische dieser Vorherrschaft weiß, ist der Fehler, den
sie notwendig in sich trägt, ausgeglichen, der Dogmatismus kritisch
vermieden. Absichtlich vernachlässigte Fehler, wie sie in der
Mathematik und Astronomie zu den bekannten methodischen Mitteln
zählen, sind keine Fehler mehr, sondern feine heuristische Behelfe.

312



Man kann aber die Ausschließung des Dogmatismus im Sinn
unseres Prinzips der formalen Einheit noch schärfer fassen.

Es handelt sich um Vorherrschaft der Psychologie, nicht um
Alleinherrschaft; die Vorherrschaft aber ist eine bloß
terminologische. Die Psychologie ist primus inter pares und eigentlich
noch nicht mal das. Sie ist vielmehr augenblicklicher
Bundespräsident, wie es ein schweizerischer Bundespräsident ist, weil er
für das Jahr dem Bundesrat vorsitzt, während das nächste Jahr
ein anderer Bundespräsident herankommt, weil einer es doch
einmal sein muss, der die Briefe aufmacht und die Reden hält.
So hält die Psychologie für einige Zeit die Rede der Biologie.
Ihre Terminologie, ihr Zeichenvorrat, ihre Symbolik gibt zur Zeit
scheinbar am zweckmäßigsten als allgemeine auch die Inhalte der
andern an dem Konsortium wechselseitiger Repräsentation
beteiligten Wissenschaften mit wieder, bietet zur Wahrung der Einheit

die momentan beste Qualität. Ihrer Symbolik also bedient
sich in den allgemeinen Fragen vorzüglich die neue Biologie, nicht
aber behauptet sie: „es ist alles Seele". Sie wird nicht spiritualistisch.
Die psychologische Symbolik herrscht durch die Mnemetheorie^
nicht das psychologische Prinzip : so unterscheidet sich diese Lehre

„vom Gedächtnis der Materie" von jeglichem Spiritualismus und
überhaupt von jeder Lehre der älteren Zeit mit Ausnahme kaum
selbst der aristotelischen (was im Hinblick auf Mauthner allerdings
seinen Humor hätte, den schärfsten Gegner des Aristoteles!) und
der Schellingschen. Denn bei Aristoteles und selbst bei Schelling
ist doch wohl die volle Überwindung des Dogmatismus, die Scheidung

zwischen Symbolik und Prinzip, zwischen formalem und
materialem Monismus nicht so durchgeführt, wie in dieser hier
versuchten, auf Mauthner, Semon, Forel gestützten Ortsbestimmung
der Mnemetheorie.

VIII. DER DETERMINISMUS.

Aus der repräsentativen Ordnung der Wissenschaften in der
Biologie oder dem auf die Biologie angewandten formalen Monismus

enspringt:

„Der Determinismus", wie Forel sagt, eine neue Bewertung

des Determinismus, wie er offenbar meint. Von den früheren

313



Richtungen hat der Materialismus (Mechanismus) dem Determinismus

orgastisch gehuldigt, und der Spiritualismus hat in Form
der christlichen Prädestinationslehre und des mohammedanischen
Fatalismus auch ein recht enges Verhältnis zu ihm gepflegt. Einzig
der Vitalismus hat nur lose Beziehungen zu ihm. Es kann sich
also nur um eine solche Neubegründung des Determinismus
handeln, die ihn neu einschätzt, bewertet, ihm einen Rang, eine

Stellung anweist, sein Geltungsgebiet bestimmt; um eine solche, die
den Determinismus determiniert. Das vollzieht Forel am Schluss
seines naturphilosophischen Glaubensbekenntnisses. Er weist den

ausschweifenden Determinismus jener alten deterministischen
Systeme in seine Schranken durch kritischen Determinismus.

Sind alle Daten mnemisch festgelegt, so bleibt für eine frei
handelnde Seele, für einen freien Willen kein Raum, der Wille ist
in jedem Augenblick durch die hereditäre und erworbene Mneme
bestimmt, durch die Gesamtheit seiner Engramme. Aber das kann
nicht bedeuten, dass „der Weltlauf von vornherein durch das

.Schicksal' gebunden wäre, denn die Determinierung bezieht sich

ja nicht auf irgend welche .Dinge an sich", von denen wir nichts
wissen können. Die Determinierung besteht unter den Verglichen-
heitsrealitäten, die wir durch unsere Vergleichstätigkeit, unser
beständiges Aufstellen von Gleichungen, gesetzt haben, das heißt sie

besteht unter jenen Symbolen, jenen Zeichen und Zeichenreihen,
mittels deren wir uns verständigen und die für uns die Wahrheit
bedeuten: freilich auch die ganze Wahrheit bedeuten. Denn es
hat keinen Sinn, hinter den Datenzeichen den Verglichenheits-
realitäten, den relativen, noch irgend ein absolutes Ding an sich
als höhere Realität einzusetzen. So wie man das tut, steckt man
ja wieder im absurdesten Dogmatismus (wie auch bereits Schelling
lehrte). Das Ding an sich würde zu einem materiellen Prinzip,
einer materiellen obersten Einheit. (Mauthners bin ich hier nicht
ganz sicher, der Sprachkritiker scheint, am Ende doch vom Giftpfeil

des Wortaberglaubens in die Ferse getroffen, ein „Ding an
sich" anzunehmen, in Herbartscher Weise sensualistisch, und zwar
werde diese Realität vom Denken zwar nicht, aber vom „verständigen"

Instinkt erfasst.) Wie es überhaupt keinen Sinn hat, vom
Absoluten irgend etwas zu prädizieren, so hat es auch keinen
Sinn, diesem absolute Determiniertheit zuzuschreiben. Nur von

314



den Relativitäten kann Determiniertheit wie überhaupt die
Kausalität ausgesagt werden. „Que les enchaînements ont été
fixés d'avance c'est là une supposition gratuite. Nous ne
savons rien des causes primitives supposées. Elles peuvent
prédestiner ou ne pas prédestiner l'avenir; du reste tout cela ne
sont que des mots vides de sens."

So haben es im Grunde bereits Kant und Fichte gelehrt.
Und damit hätte die Determinismusfrage erledigt sein sollen. Man
weiß indes, dass sie in der Rechtslehre, und zwar besonders in
der philosophischen Strafrechtslehre, eine große Rolle gespielt
hat, und dass man allgemein an die Frage, ob der Wille frei sei,
die Möglichkeit und Berechtigung des Strafrechts geknüpft, dass

man geglaubt hat, die Willensfreiheit leugnen und darauf dann
das Strafrecht aufgeben oder der Willensunfreiheit gegenüber
besonders rechtfertigen zu müssen. Von dem Moment aber, da
die Naturwissenschaft selbst den absoluten Determinismus preis
gibt, kann auch die Rechtswissenschaft die Frage, durch die sie
sich und dem Wissenschaftsganzen unsagbare Verwirrung und

Hemmung stiftet, endlich zu Grabe tragen. Denn nur im Eifer,
auf der Höhe der Naturwissenschaft zu bleiben, hat sie diese

Frage in neuerer Zeit gefristet. Nun wird sie nicht katholisch
bleiben dürfen, wenn ihr Papst protestantisch wird. Gilt der
Determinismus nur unter Zeichen, so wird man so weit vom Strafen
absehen können, als man die Zusammenstimmung der Zeichen
bis zum Determinismus gefördert hat. Denn hat man es erst
so weit gebracht, dass eine Erscheinung einem ein determiniertes,
kausiertes Symbol, das heißt in der Sprache der Pathologie
„Symptom" ist, so befindet man sich in der angenehmen Lage,
statt der Strafe das sicherere Mittel der Therapie anzuwenden.
Wohl ist Strafe (Vergeltung) eine Bankrottanmeldung der Therapie,

aber als solche einer ehrlichen, das heißt fortschrittlichen,
nicht magizistisch-charlatanisierenden Therapie unentbehrlich.
Heilung und Strafe stehen in einem polaren Verhältnis. Wo Strafe
(Vergeltung) versagt und endet beim „Unzurechnungsfähigen",
muss Heilung eingreifen, aber auch am Ende der psychiatrischen
Therapie steht die Strafe, die (natürlich nach höchsten
Anforderungen der Humanität zu erhaltende) Anstaltsdisziplin.

315



Noch eine literargeschichtliche Anmerkung (mit Nutzanwendung).

In der Genealogie des von mir entwickelten abstrakten
(formalen) Monismus haben Mauthner und Forel die Hauptplätze.
In der Biologie kommen sie ganz nah zusammen, Mauthner ist
tiefer, Forel mag hie und da kühner sein. Dass er Mauthner
nicht kannte, als er schrieb, ist gewiss. Aber wenn er sieht, wie
weit der Metaphysiker Mauthner seine, Foreis, aus seinem
naturwissenschaftlichen Lebenswerk hervorgegangenen Grundgedanken
vorgedacht hat — ob er auch dann noch der Metaphysik jedes
Recht als Wissenschaft aufzutreten, absprechen wird?

THEODOR STERNBERG

DD

KRIEG DER SINNE
Die Wünsche meiner Liebe sind ein wildes Heer,

das aus den Sinnen sich die Streiter weiß zu werben.

Sie lernten tausendfach im Jubelruf zu sterben.

Aus ihren Wunden strömt ein rotes Flammenmeer.

Und deiner Liebe Wünsche sind der Feind allein,

der meine Heerschar reizt mit ahnungsloser List.

Der einz'ge Feind, der wahrer Feindschaft würdig ist.

Schon leckt an beiden Heeren hin des Angriffs Schein.

O sinne nimmermehr der Freveltaten nach,
die unsre Wünsche tief in Geist und Leib verrichten.
Sie könnten doch die Streitbarkeit uns nie vernichten,
weil aus gebüßter Lust stets neue Sehnsucht brach.

Auf denn, ihr Wünsche! Völker, Helden, auf zum Kampf!
Und jede neue Fechtart heiße neuer Sieg!
Setzt ein zum Sturm, Drommeten, Liebesbanner, flieg!
Und aller Wille werde Rausch und Lustgestampf!

CHARLOT STRASSER

316


	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Schluss]

