Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Schluss]
Autor: Sternberg, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Schluss)

Jede tritt so groB und kiihn auf, dass es ist, als wollte
sie in jedem Augenblick das Ganze geben, das ganze Ritsel
losen, das, was Leben, Werden, Vergehen ist, endgiiltig
lehren. In gewissem Sinne ist das ja auch so. Gerade die
Identitatsphilosopie muss anerkennen, dass ein volistindiger
Aspekt dessen, was das Leben, der lebendige Organismus
ist, in solch einer Wissenschaft gegeben wird. So lange eine
solche Wissenschaft sich selbst als reprdsentativ mit Hinsicht auf
die Darstellung des Ganzen jenes Weltvorgangs oder jener Welt-
struktur, die Leben heiBt, betrachtet, ist alles wundervoll schon
und richtig. Aber die Freude und der Erfolg macht trunken, und
an Stelle der reprdsentativern usurpiert dann zu leicht eine solche
Wissenschaft den Beruf der alleinigen Herrschaft, der Alleiner-
kldrung des Ganzen: ,das Leben ist Struktur“, oder: ,es ist
Mechanik“, oder: ,es ist Chemismus“! Und was noch eben
herrlich schon und richtig war, das wird jetzt falsch und ver-
zweifelt, 6d und trocken und hartkodpfig-primitiv. Die chemische
Physiologie zum Beispiel ist ja lingst zur physiologischen Chemie
geworden (entartet?), der in ihren Arbeitsweisen, von der Vorbe-
reitung, der Gewinnung von zu untersuchenden Stoffen aus dem
Tierkorper oder Pflanzenkorper ab, lingst gar nichts Physiologi-
sches, das heiBt eigentlich organisches mehr anhéngt. Ihr Streben,
durch ihre Synthesen alles Organische auf Anorganisches zuriick-
zufihren — indem speziell der Kohlenstoff, die Grundlage der
organischen Verbindungen, selbst nichts Organisches ist — ist
natiirlich hochst berechtigt, filhrt aber zur Erkldrung des Organis-
mus gar nicht mehr direkt hin, sondern vielmehr von ihr weg.
(Ein System der organischen Verbindungen, aber keine Phéno-
menologie der tierisch-pflanzlichen Korperfunktionen kommt her-
aus — so weit nicht die Ergebnisse der physiologischen Chemie
gleich wieder therapeutisch und pharmakologisch verwertet werden,
woran die Physiologie wieder wertvolle Beleuchtung, aber noch
kein eigenes System hat.)

309



Da hilft denn kein Parallelismus. Nur eine bewusste, philo-
sophisch - terminologische, begriffliche Zusammenfassung konnte
eine einheitliche und allseitige Erkldrung des Lebens und des
Organismus retten, wahrend jene auseinanderstrebenden Wissen-
schaften, jede fiir sich auftretend, nur roh einseitige und einander
in heftigen Wiederspriichen befehdende Ansichten aufbringen
konnten. Denn auch der Streit um Vitalismus und Mechanismus
geht auf die Trennung der Wissenschaften zuriick. Wéhrend die
Physiologen, das heilt Biochemiker, Mechanisten durch und durch
sind und es bleiben miissen und sich immer mehr mechanisch
verhidrten, so ist der Vitalismus unter den Anatomen aufgetaucht.
Ich denke hier vor allem an den Pflanzenanatomen Reinke. Das
kann auch gar nicht anders sein, denn der sogenannte Physiologe
beobachtet, wie wir darlegten, nur noch chemisch-physikalische
Erscheinungen, wiahrend der Zellenforscher das Vorsichgehen und
der Histologe dasselbe oder doch mindestens die historischen
(onto-phylogenetischen) Zeugnisse vor sich gegangener Lebens-
vorgiange und Entwicklungen beobachtet und also auf die Annahme
einer treibenden sich selbst entfaltenden und in immer neue Kréfte
spaltenden Kraft, einer Entelechetik (mit Aristoteles zu sprechen)
gerdt. Diesen Gegensatz hat bereits Schelling mit Recht nicht
dulden wollen und hat ihn auch spekulativ in der zur damaligen
Zeit moglichen Weise beseitigt. Es war das damals noch ver-
héltnisméBig leicht, mag man sagen, ohne doch zu vergessen,
dass es immerhin auch Uberwindung einer groBen Schwierigkeit
und eine hochst geniale und originale Leistung war.

Aber den heutigen Philosophen hatte das Auseinandertreten
der biologischen Wissenschaften ganz neue Schwierigkeiten ent-
gegengetiirmt, vor allem, weil sie im ganzen auch gar nicht wissen,
dass das Auseinandertreten der Wissenschaften am Auftauchen
jener Gegensdtze und an der neuen Entziindung der alten natur-
philosophischen Fragen schuld ist. So behalfen sie sich lange
mit dem armen LickenbiiBer Parallelismus in seinen verschiedenen
Anwendungen (Forel selbst spricht nicht von , psycho-physischem
Parallelismus“ schlechthin und vollzieht also den fortschrittlichen
Riickschritt vom Wolfianismus zum Leibnizianismus). Im Grunde
macht dieser LiickenbiiBer die Sache noch schlimmer. Er hat
nur das einzige Verdienst, darauf hinzuweisen, dass etwas ge-

310



schehen miisse. Er ist eine Unerkldrung. Was geschehen muss,
ist: die Wissenschaften aus einem parallelistischen heraus in ein
reprdsentatives Verhdltnis zu bringen. Einzelne Manner, wie
Hyrtl in der Anatomie, Bunge in der Physiologie, haben fiir ein
Zusammenhalten der auseinanderstrebenden Wissenschaften ge-
wirkt, aber zu sehr im praktischen, medizinischen Sinne. (Hyrt! muss
freilich etwas von vergleichender Naturwissenschaft in unserem
Sinne geahnt haben, das zeigt seine Wertschatzung der Geschichte
der Medizin.) Das konnte nicht zu einer solchen Vereinigung der
Wissenschaft fiihren, die jenen Grundproblemen wieder gewachsen
gewesen ware. Dann hat auch hierin die Haeckelsche Schule ein-
gesetzt, weitersehend als der Meister. Verworn, der Autor der
psychophysiologischen Protistenstudien und Semon selbst sind von
dieser Schule. Semon hat die Terminologie, die eine reprdsen-
tative Zusammenfassung der drei Wissenschaften zu einheitlicher
Biologie braucht, gefunden.

Zur Einheit, die die alte Zoologie besitzt, zur morphologischen
Einheit ist durch ihn die Biologie zuriickgefiihrt, aber es ist eine
ganz neue Morphologie. Sie ist infensiv ungeheuer iiberlegen,
denn sie ist mit all den damals noch nicht entwickelten riesigen
Wissenschaftszweigen, die auseinanderstreben, erfiillt und zwingt
sie zusammen. Nicht mehr wie die alte Einheit der Morphologie
hemmt sie die Entwickelung jener, sondern sie #reibt sie an und
verlangt sie geradezu. Sie ist extensiv viel weiter reichend.

Eine dreikodpfige Einheit war in der friiheren Zeit im Grunde
nur die Zoologie; nur hier gab es Beschreibung von Form, Be-
wegung, Seele. Bei den Pflanzen existierte kaum etwas auBer
der Formbeschreibung, die Kenntnis ihres Lebens gehorte mehr
der Gartnerei als der Botanik an. Und dass die Erscheinun-
gen, die bei der Pflanze als Gedeihen, Fortpflanzung, Absterben,
sich Ndahren hervortraten, mit Tierbewegung und Tierseele ver-
gleichbar seien, den Gedanken fiihlt sich selbst ein Fechner noch
gedrungen wie eine poetische Metapher, wie einen Mythos einzu-
kleiden. Die moderne Morphologie (im allgemeinen Sinne: gleich
Biologie) erstreckt sich auf Tiere, Pflanzen, Protisten (und als
Metabiologie noch weiter) gleichméBig; sie gewinnt auch durch
den Vergleich von selbstindigen und Teilorganismen (,Organen*)
noch eine breitere Basis und fernere Perspektive; den Vergleich

311



der Organe = Teilorganismen mit ihnen &hnlichen selbstindigen
ist ja ungemein fruchtbar geworden: Darm und Regenwurm
(Gastrda = Theorie), Blutkérperchen und Amdben usw.

Dabei wird endlich noch eins gewonnen: Die Zusammen-
fassung der Wissenschaften vom Organismus unter dem repréisen-
tativen Gesichtspunkt schafit der bis dahin unterdriickten Psycho-
logie wieder die Gleichberechtigung, ja sie bringt sie in ungeahntem
MaBe zu Ehren. Sie wird, und sei es auch nur der Reaktion
halber, besonders betont und symbolisch sozusagen zur Basis
gemacht. Semon wihlte fiir das Ganze seines biologischen Prin-
zips den Namen Mneme, der der Wortbedeutung nach etwas
Psychologisches ausdriickt; fiir Forel ist der Anfangs- und Aus-
gangspunkt des Ganzen die vergleichende Psychologie, und man
sieht jetzt, warum. Die Biologie-Morphologie muss als ein groBes
System allgemeiner vergleichender Psychologie gesehen werden
konnen. Als der Geist, der in verschiedenen Formen und Stringen
(die friihere Philosophie sagte ,Stufen*) erscheint. Zur Seite der
Betrachtung der Organismen als der Struktur des Lebens (oder
selbst der Welt), ihrer Betrachtung als der Mechanik des Lebens
(oder der Welt) tritt die dritte: ihre Betrachtung als Seele (,,Welt-
seele“, ,Seele-Welt“ besser). Aber alle die drei reprdsentieren
einander und keine kann auf Alleinherrschaft Anspruch machen,
keine die Verglichenheitsrealitit, die sie als konkretes Prinzip ihren
Forschungen zugrunde legt (Leben, Materie-Energie, Seele) fiir
das absolut giiltige, fiir das Ding an sich ausgeben wollen. Wenn
augenblicklich der Psychologie eine Vorherrschaft zuerteilt werden
mag, so ist bereits dargetan, warum: als reaktive Schutzwehr
gegen die eben erst iiberwundenen Missverstindnisse, gegen die
usurpatorischen Anspriiche der beiden andern Wissenschaften, des
Vitalismus (Anatomie) und des Mechanismus (Physiologische
Chemie = Physik), als Platzhalterin einer wirklichen reinen
(,voraussetzungslosen“) Physiologie.

Schon dadurch, dass man um das nur Reprisentative, Vor-
14ufig-Diktatorische dieser Vorherrschaft weiB, ist der Fehler, den
sie notwendig in sich tragt, ausgeglichen, der Dogmatismus Kritisch
vermieden. Absichtlich vernachlissigte Fehler, wie sie in der
Mathematik und Astronomie zu den bekannten methodischen Mitteln
zdhlen, sind keine Fehler mehr, sondern feine heuristische Behelfe.

312



Man kann aber die AusschlieBung des Dogmatismus im Sinn
unseres Prinzips der formalen Einheit noch schérfer fassen.

Es handelt sich um Vorherrschaft der Psychologie, nicht um
Alleinherrschaft; die Vorherrschaft aber ist eine bloB8 termino-
logische. Die Psychologie ist primus inter pares und eigentlich
noch nicht mal das. Sie ist vielmehr augenblicklicher Bundes-
prasident, wie es ein schweizerischer Bundesprésident ist, weil er
fiir das Jahr dem Bundesrat vorsitzt, wahrend das nédchste Jahr
ein anderer Bundesprédsident herankommt, weil einer es doch
einmal sein muss, der die Briefe aufmacht und die Reden hailt.
So hélt die Psychologie fiir einige Zeit die Rede der Biologie.
Ihre Terminologie, ihr Zeichenvorrat, ihre Symbolik gibt zur Zeit
scheinbar am zweckmaBigsten als allgemeine auch die Inhalte der
andern an dem Konsortium wechselseitiger Reprédsentation be-
teiligten Wissenschaften mit wieder, bietet zur Wahrung der Ein-
heit die momentan beste Qualitdt. Ihrer Symbolik also bedient
sich in den allgemeinen Fragen vorziiglich die neue Biologie, nicht
aber behauptet sie: ,es ist alles Seele“. Sie wird nicht spiritualistisch.
Die psychologische Symbolik herrscht durch die Mnemetheorieg
nicht das psychologische Prinzip: so unterscheidet sich diese Lehre
.vom Geddchtnis der Materie“ von jeglichem Spiritualismus und
uberhaupt von jeder Lehre der ilteren Zeit mit Ausnahme kaum
selbst der aristotelischen (was im Hinblick auf Mauthner allerdings
seinen Humor hitte, den scharfsten Gegner des Aristoteles!) und
der Schellingschen. Denn bei Aristoteles und selbst bei Schelling
ist doch wohl die volle Uberwindung des Dogmatismus, die Schei-
dung zwischen Symbolik und Prinzip, zwischen formalem und
materialem Monismus nicht so durchgefiithrt, wie in dieser hier
versuchten, auf Mauthner, Semon, Forel gestiitzten Ortsbestimmung
der Mnemetheorie.

VIII. DER DETERMINISMUS.

Aus der reprdsentativen Ordnung der Wissenschaften in der
Biologie oder dem auf die Biologie angewandten formalen Monis-
mus enspringt:

. . . yDer Determinismus“, wie Forel sagt, eine neue Bewer-
tung des Determinismus, wie er offenbar meint. Von den friiheren

313



Richtungen hat der Materialismus (Mechanismus) dem Determinis-
mus orgiastisch gehuldigt, und der Spiritualismus hat in Form
der christlichen Pradestinationslehre und des mohammedanischen
Fatalismus auch ein recht enges Verhiltnis zu ihm gepflegt. Einzig
der Vitalismus hat nur lose Beziehungen zu ihm. Es kann sich
also nur um eine solche Neubegriindung des Determinismus
handeln, die ihn neu einschitzt, bewertet, ihm einen Rang, eine
Stellung anweist, sein Geltungsgebiet bestimmt; um eine solche, die
den Determinismus determiniert. Das vollzieht Forel am Schluss
seines naturphilosophischen Glaubensbekenntnisses. Er weist den
ausschweifenden Determinismus jener alten deterministischen Sy-
steme in seine Schranken durch kritischen Determinismus.

Sind alle Daten mnemisch festgelegt, so bleibt fiir eine frei
handelnde Seele, fiir einen freien Willen kein Raum, der Wille ist
in jedem Augenblick durch die hereditdre und erworbene Mneme
bestimmt, durch die Gesamtheit seiner Engramme. Aber das kann
nicht bedeuten, dass ,der Weltlauf von vornherein durch das
,Schicksal* gebunden wire, denn die Determinierung bezieht sich
ja nicht auf irgend welche ,Dinge an sich“, von denen wir nichts
wissen konnen. Die Determinierung besteht unter den Verglichen-
heitsrealitdten, die wir durch unsere Vergleichstétigkeit, unser be-
stindiges Aufstellen von Gleichungen, gesetzt haben, das heiBt sie
besteht unter jenen Symbolen, jenen Zeichen und Zeichenreihen,
mittels deren wir uns verstindigen und die fiir uns die Wahrheit
bedeuten: freilich auch die ganze Wahrheit bedeuten. Denn es
hat keinen Sinn, hinter den Datenzeichen den Verglichenheits-
realititen, den relativen, noch irgend ein absolutes Ding an sich
als hohere Realitdt einzusetzen. So wie man das tut, steckt man
ja wieder im absurdesten Dogmatismus (wie auch bereits Schelling
lehrte). Das Ding an sich wiirde zu einem materiellen Prinzip,
einer materiellen obersten Einheit. (Mauthners bin ich hier nicht
ganz sicher, der Sprachkritiker scheint, am Ende doch vom Giit-
pfeil des Wortaberglaubens in die Ferse getroffen, ein ,Ding an
sich“ anzunehmen, in Herbartscher Weise sensualistisch, und zwar
werde diese Realitdit vom Denken zwar nicht, aber vom ,verstédn-
digen“ Instinkt erfasst.) Wie es iiberhaupt keinen Sinn hat, vom
Absoluten irgend etwas zu pradizieren, so hat es auch keinen
Sinn, diesem absolute Determiniertheit zuzuschreiben. Nur von

314



den Relativititen kann Determiniertheit wie tberhaupt die Kau-
salitdt ausgesagt werden. ,Que les enchainements ... ont été
fixés d'avance ... c’est la une supposition gratuite. Nous ne
savons rien des causes primitives supposées. Elles peuvent pré-
destiner ou ne pas prédestiner I'avenir; du reste tout cela ne
sont que des mots vides de sens.“

So haben es im Grunde bereits Kant und Fichte gelehrt.
Und damit hétte die Determinismusfrage erledigt sein sollen. Man
weill indes, dass sie in der Rechtslehre, und zwar besonders in
der philosophischen Strafrechtslehre, eine groBe Rolle gespielt
hat, und dass man allgemein an die Frage, ob der Wille frei sei,
die Moglichkeit und Berechtigung des Strafrechts gekniipft, dass
man geglaubt hat, die Willensfreiheit leugnen und darauf dann
das Strafrecht aufgeben oder der Willensunfreiheit gegenuber be-
sonders rechtfertigen zu miissen. Von dem Moment aber, da
die Naturwissenschaft selbst den absoluten Determinismus preis
gibt, kann auch die Rechtswissenschaft die Frage, durch die sie
sich und dem Wissenschaftsganzen unsagbare Verwirrung und
Hemmung stiftet, endlich zu Grabe tragen. Denn nur im Eifer,
auf der HoOhe der Naturwissenschaft zu bleiben, hat sie diese
Frage in neuerer Zeit gefristet. Nun wird sie nicht katholisch
bleiben diirfen, wenn ihr Papst protestantisch wird. Gilt der De-
terminismus nur unter Zeichen, so wird man so weit vom Strafen
absehen koOnnen, als man. .. die Zusammenstimmung der Zeichen
bis zum Determinismus gefordert hat. Denn hat man es erst
so weit gebracht, dass eine Erscheinung einem ein determiniertes,
kausiertes Symbol, das heiBt in der Sprache der Pathologie
~Symptom* ist, so befindet man sich in der angenehmen Lage,
statt der Strafe das sicherere Mittel der Therapie anzuwenden.
Wohl ist Strafe (Vergeltung) eine Bankrottanmeldung der Thera-
pie, aber als solche einer ehrlichen, das heiBt fortschrittlichen,
nicht magizistisch-charlatanisierenden Therapie unentbehrlich. Hei-
lung und Strafe stehen in einem polaren Verhiltnis. Wo Strafe
(Vergeltung) versagt und endet beim ,Unzurechnungsfdhigen*,
muss Heilung eingreifen, aber auch am Ende der psychiatrischen
Therapie steht . . . die Strafe, die (natiirlich nach hdchsten An-
forderungen der Humanitit zu erhaltende) Anstaltsdisziplin.

315



Noch eine literargeschichtliche Anmerkung (mit Nutzanwene
dung). In der Genealogie des von mir entwickelten abstrakten
(formalen) Monismus haben Mauthner und Forel die Hauptplitze.
In der Biologie kommen sie ganz nah zusammen, Mauthner ist
tiefer, Forel mag hie und da kiihner sein. Dass er Mauthner
nicht kannte, als er schrieb, ist gewiss. Aber wenn er sieht, wie
weit der Metaphysiker Mauthner seine, Forels, aus seinem natur-
wissenschaftlichen Lebenswerk hervorgegangenen Grundgedanken
vorgedacht hat — ob er auch dann noch der Metaphysik jedes
Recht als Wissenschaft aufzutreten, absprechen wird?

THEODOR STERNBERG

KRIEG DER SINNE

Die Wiinsche meiner Liebe sind ein wildes Heer,

das aus den Sinnen sich die Streiter weiB zu werben.
Sie lernten tausendfach im Jubelruf zu sterben.

Aus ihren Wunden stromt ein rotes Flammenmeer.

Und deiner Liebe Wiinsche sind der Feind allein,

der meine Heerschar reizt mit ahnungsloser List.

Der einz’ge Feind, der wahrer Feindschaft wiirdig ist.
Schon leckt an beiden Heeren hin des Angriffs Schein.

O sinne nimmermehr der Freveltaten nach,

die unsre Wiinsche tief in Geist und Leib verrichten.
Sie konnten doch die Streitbarkeit uns nie vernichten,
weil aus gebiiBter Lust stets neue Sehnsucht brach.

Auf denn, ihr Wiinsche! Volker, Helden, auf zum Kampf!

Und jede neue Fechtart heiBe neuer Sieg!

Setzt ein zum Sturm, Drommeten, Liebesbanner, flieg!

Und aller Wille werde Rausch und Lustgestampf!
CHARLOT STRASSER

316



	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Schluss]

