
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart
[Fortsetzung]

Autor: Sternberg, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


strée, il consacra son enseignement à étudier son œuvre et sa

personnalité. Détenteur des papiers de Michelet, il en publia
d'importants fragments et il s'apprêtait à utiliser les loisirs de sa
retraite à écrire sur lui une étude complète quand la mort vint
mettre à néant son plan.

Ai-je besoin de dire en terminant que Gabriel Monod aimait
beaucoup la Suisse où il comptait de nombreux amis? Chacun
sait qu'il s'intéressait vivement à notre vie, lisait nos revues, nos
journaux et suivait de près le mouvement littéraire de la Suisse

française. 11 goûtait notre esprit et admirait nos institutions.
Entre tous les hommes qu'il avait connus chez nous il avait une
prédilection pour Georges de Wyss dont il m'a toujours parlé
avec admiration. Un de ses regrets ces dernières années fut
de n'avoir pu assister aux séances annuelles de la Société générale

suisse d'histoire. Il vint bien à Lausanne en 1910, mais,
déjà atteint par la maladie, il ne put prendre part au travaux ni
assister à la séance générale à Chillon. Du moins eut-il le plaisir

de rencontrer quelques amis dans la maison hospitalière de

M. Berthold van Muyden.

ZURICH ANTOINE GUILLAND

CG

FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Fortsetzung)

VI. DER RELATIVISMUS

Aus dem bis hierher Ermittelten ergibt sich der mögliche und
nötige Gebrauch des Absoluten in der Wissenschaft. Das Absolute
st in Gestalt der formalen Einheit an die Mannigfaltigkeit des
Relativen heranzutragen. Nicht aber empfängt das Absolute selbst
irgendwelche Bestimmung. So kann man mit Forel einig gehen,
wenn er sagt : Selbst die Begriffe der Kausalität und der
Determination sind relativ und können nur den „symboles de nos sens",
nur den relativen Daten, den einzelnen Objekten (Zeichen)
zugemessen werden. Auf das Absolute aber können sie keinerlei

267



Anwendung finden, weshalb es dann noch absurder ist, dem
Absoluten als solchem relative, ja menschliche Charakterqualitäten
beizulegen, wie Willen, Güte, Bosheit, Zorn, Rachsucht, Milde usw.

Forel ist der Ansicht, mit seiner Lehre von der Verglichen-
heitsrealität und seinem erkenntnistheoretischen Relativismus,,
seiner Abgrenzung von Wissbarem und Unwissbarem, von Wissenschaft

und Metaphysik auch speziell den Beweis geliefert zu
haben, dass

A. die Psychologie (Seelenerkenntnis) innerhalb der Grenzern

unseres Erkenntnisvermögens liegt,
B. dass A zutrifft, obwohl wir von dem Wesen des Erkennt¬

nismittels der Psychologie, der Introspektion und ihrer
Grundlage, des Selbstbewusstseins und des Vehikels aller,,
auch der seelischen Vorgänge, der Energie, nichts wissen
können.

Man wird nicht sagen können, dass der Beweis wirklich
erbracht sei. Was Forel gibt, sind im ganzen nur Behauptungen..
Immerhin liegt diesen ein beweisartiger Zusammenhang potentiell
zugrunde; sonst wären sie ja auch wertlos. Sie machen den
Eindruck von Resultaten einer schöpferischen Intuition, nicht den

von Brocken vorgefasster, abgelernter Meinungen. Man muss
Forel auffordern, die Beweisgänge in einer deutlichen und
allgemein zugänglichen Form vorzutragen. Nicht im Fluge, sondern
nur durch genaues Eingehen lassen derartige Fragen sich lösen..
Solches Eingehen würde ein monographisches oder systematisches
Gebäude der Erkenntnistheorie ergeben, und Forel an sich selber
erfahren, wie eine wissenschaftliche Metaphysik möglich und
nötig ist.

Ganz ebenso bedarf näherer Begründung Foreis Ansicht,
dass die Introspektion, und zwar gemäß Erfahrungseinsicht, mit
der Gehirntätigkeit und vor allem mit der Funktion der Aufmerksamkeit

identisch ist — falls Forel hier nicht einfach den Beweis
Mauthners übernehmen will.

Es mag Forel selbst dunkel vorgeschwebt haben, dass er in
der Beweisführung etwas schuldig blieb. Bezeichnend ist es, wenn
fast jeder Abschnitt seines Vortrages, der einen neuen Gedanken

bringt, mit dem Wort „Constatons" eingeleitet wird. Durch das

Wort „Feststellung" verdeckt sich Forel den Unterschied zwischen-

268



Behauptung und Beweis. Ja selbst zwischen Voraussetzung und
Beweis.

Der Fehler tritt auch wieder in der folgenden Auseinandersetzung

hervor, in der „konstatiert" wird, dass nach den zuvor
erlangten Ergebnissen jede wissenschaftliche Psychologie notwendig

vergleichend sein müsse. Es handelt sich da, wenn ich Forel
recht verstehe, um eine Zurückweisung der rationalen Psychologie,
die sich allerdings von der Kantischen Zurückweisung jener
Afterwissenschaft in interessanter und moderner Weise unterscheidet,
indem sie nämlich ganz und gar von dem — Kant fernliegenden —
Vergleichungsgedanken ausgeht. Man müsse, sagt Forel, viel mehr
Metaphysiker sein als Psychologe, wenn man glaube, Psychologie
sei auf dem Wege der „introspection directe pure" erlangbar. Eine
Methode der „introspection directe pure" kann er wohl nur eine
Methode nennen, die durch bloße Selbstbeobachtung, unternommen

nur am einen eigenen Ich, den Inhalt der Psychologie
allgemeingültig festzustellen sucht.

Sollte auf diesem Wege allgemeingültige Psychologie, also

psychologische Wissenschaft statt bloß anekdotisch - historischen,
einmaligen, individuellen Bildes verlangt werden können, so müsste
die ganze Psychologie in der Psychologie eines einzigen allein
auf Erden lebenden Menschen bestehen. Ja, eines solchen, der nie
in Gesellschaft auch nur der Tiere lebte und der deshalb auch nie

gesprochen oder gelesen hätte. (Also etwa wie Condillacs Galathea.)
Bereits die Sprache ist ein Beweis dagegen, dass auf rationalem
Wege, wie in der Mathematik, in der Psychologie Allgemeingültigkeit

erlangt werden kann. Denn die Sprache bedeutet zwar
Verständigung; deshalb muss es eine allgemeingültige Psychologie
geben, die jeder Mensch, ohne wesentlich zu irren, auf jeden
Nebenmenschen anwenden kann, denn die Worte, die wir sprechen,
sind Zeichen für Tatsachen unseres Seelenlebens, Tatsachen, die

von den andern aufgefasst, verstanden, begriffen werden sollen.
Aber darin liegt auch schon, dass ein jeder hier etwas für sich
hat, und dass das Verständnis nicht von innen heraus ohne
weiteres, sondern erst auf Grund einer sekundären Verallgemeinerung
gewonnen wird. Diese Verallgemeinerung ruht auf Vergleichung.
Die Sprache zielt von vornherein auf diese Verallgemeinerung ab.
Aber sie besitzt sie nicht von vornherein. Wohl hat jeder die

269



Absicht, durch seine Sprachäußerungen, seine Worte, Zeichen zu
geben, die sich mit den Objekten oder sagen wir lieber: mit
den objektiven Eindrücken genau decken ; aber es ist das nicht
ohne weiteres möglich, sondern jedes Zeichen wird von
vornherein nur von jedem „Ich" selbst, nicht aber von dem „Anderen"
verstanden. (So weit nicht die erste Entstehung der Sprachen,
das heißt des Sprachverständnisses innerhalb blutsverwandter
Gruppen durch hereditäre Erinnerungsgemeinschaft zu erklären
ist. So mag die Mutter zunächst aus bestimmten Schreien und
andern Bewegungen des Kindes erkennen, dass dieses hungert
oder Schmerz hat, weil es doch ihr eigenes Fleisch ist, das zuckt.
Sie versteht doch darin noch — sich selbst. Ohne Bild gesprochen:
ihre Muskelinnervation ahmt die des Kindes vermöge hereditärer
Gleichabstimmung nach und dadurch versteht sie. Dann wäre der
Ursprung desVerstehens teilweise peripherisch, nicht zentral; eine

Ansicht, der mir auch Mauthner zuzuneigen scheint.) Jeder gibt
in seinen Worten seine Psyche oder Psychologie wieder, die nicht
die des andern ist. Zwar arbeitet jeder, indem er sich dem andern
verständlich zu machen sucht, auf die Psychologie des andern
hin, wie der Kaufmann, der den Geschmack des Kunden zu treffen
sucht, aber, um von dessen Psychologie eine Vorstellung zu haben,
muss er schon vorher durch Vergleichung, dadurch, dass er den

andern beobachtete, deren Verständnis gesucht haben. In jenem,
nicht in sich kann er dessen Psychologie entdecken, und finden,
was dessen Sprache meint.

Die Realität würde nun damit zum zweitenmal Verglichen-
heitsprodukt werden. Erstens: Produkt aus der Vergleichung der
Daten der einzelnen Sinne des Individuums, nunmehr auch: Produkt
aus der Vergleichung der Psychologien der einzelnen Menschen.
Wir können die (komparative) Realität erster Stufe die konsensuelle,

die Realität zweiter Stufe die konventionelle nennen.
Bereits die erste, noch mehr aber die zweite ist ein unendliches
Sammeln und Vergleichen von Tatsachen: Induktion (intersensuelle
und interindividuelle).

Ergebnis: Die Annahme der wesentlichen Übereinstimmung
der psychischen Vorgänge beruht auf Induktion. (Forel kommt
hier ebenso wie Mauthner zum Nominalismus) In der Tat, hier
darf man eine schätzbare Wahrheit konstatieren. Die Begründer

270



der experimentellen Psychophysik haben ohne weiteres die
Allgemeingültigkeit zum Beispiel des Weber-Fech.nersch.en Gesetzes

angenommen. Zweifellos aus folgenden Gründen: sie arbeiteten
mathematisch, sie vermochten ihrem Beobachtungsresultat am
einzelnen Menschen mathematischen Ausdruck zu geben. Die
Druckempfindung eines Menschen verhielt sich gemäß der Weber-Fech-
nerschen Formel. Es ist nun freilich richtig, dass diese Formel
psychologische Allgemeingültigkeit besitzt. Nur jene haben den
Schluss darauf offenbar unbewusst aus der Allgemeingültigkeit der
Mathematik gezogen. Das war nicht korrekt, war mindestens

voreilig. Es könnte sehr wohl sein, dass der Zuwachs der
Druckempfindung sich bei verschiedenen Menschen verschieden verhielte
und darin Charakteristika der Konstitution dieser Menschen lägen.
Es wäre gerade das psychologisch und medizinisch außerordentlich

interessant, als Basis für eine zu schaffende Lehre von den

Veränderungen der Empfindlichkeit, die zwischen Hyperästhesie
und Anästhesie schwankt. Ermüdungserscheinungen müssen sich
zum Beispiel meines Erachtens auch in der Veränderung der
Zuwachsproportion der Druckempfindung äußern und nachprüfen,
wo nicht messen lassen. Doch wie dem sei; der wirkliche
Beweis dessen, dass im wesentlichen das Zuwachsverhältnis bei allen
Menschen gleich ist, könnte nur durch Induktion erbracht werden
und ist nur durch sie erbracht, obwohl die Wichtigkeit und
Willkommenheit, sowie die heuristische Nützlichkeit rationaler
deduktiver Erwägung Erweisung nicht geleugnet werden kann.
Zufällig sind die Messungen von Fechner, Weber und Nachfolgern
so genau gewesen, dass das Übereinstimmende in die Erscheinung
trat, und so ungenau, dass die Unterschiede zwischen den einzelnen

Versuchspersonen unentdeckt blieben. Vielleicht entstand
dieser Zufall daraus, dass Physiker, nicht Mediziner es waren, die
die Versuche machten.

Zurück zu Forel. Ihn führt sein Ansatz sprachkritischer
Erörterung zu folgender Betrachtung: die ausgebildete Sprache zielt
nicht nur auf Verständlichmachung, sondern dient nach Talleyrand-
schen Grundsätzen zur Verbergung der psychischen Eigendaten.
Nach seinem Handeln und dem unfreiwilligen und unterbewussten
Ausdruck seiner Gefühle (nicht nach seinen Worten) beurteilt der
Psychologe den Menschen, diese sind sein eigentliches Material.

271



Die Psychologie ist also Wissenschaft vom Unterbewusstsein. Ich

möchte hier noch weiter gehen: Psychologie ist, was den
Menschen anbelangt, Pathologie seines Vollbewusstseins. Deshalb ist
auch immer Psychopathologie der trefflichste Angriffspunkt der

psychologischen Wissenschaft. Ich brauche aus der jüngsten Zeit
nur die umfangreichen Arbeiten von Freud, die Zürcher Schule
und die Sternsche Psychologie der Aussage zu nennen.

Forel nimmt nun von seiner Begründung der vergleichenden
Psychologie aus den Weg zur Tierpsychologie. (Das übliche ist,

umgekehrt zu verfahren, von der Tierpsychologie zur vergleichenden

den Weg zu suchen.) Wenn es doch vor allem das
Unterbewusstsein ist, das die Psychologie studiert, wie hätten wir nicht
Recht, und das größte Recht, die Psychologie an den Tieren
zu studieren?

Bethe, Loeb, Üxküll haben die Möglichkeit der vergleichenden
Psychologie geleugnet, weil sie die Tierpsychologie und im Grunde
die Psyche überhaupt bestreiten. Versuche an leblosen Colloiden
haben bekanntlich in vieler Hinsicht dasselbe physikalische
Verhalten ergeben, das man an der lebenden Zelle, vorzüglich an

Protisten, wahrgenommen hat. (Forel nennt hier nur, und zwar
ziemlich abschätzig, die Arbeiten von Leduc über lebende Krystalle.
Das ist zu rügen.) Daraufhin haben manche „psycho-physiologi-
sche Protistenstudien" es für Unsinn erklärt, sich einem voreiligen
Mechanismus ergeben. Forel ist weit entfernt, vom Studium des

Zellmechanismus abzuraten. Im Gegenteil. Auch er nimmt an,
dass die Zelle mechanisch und chemisch restlos erklärt werden
kann und muss. Das liegt im Sinn seiner Identitätsphilosophie,
und auch wir werden ihm hierin beipflichten, indem wir an dieser
Stelle von jeder Frage nach der weiteren Bedeutung des Mechanismus

absehen. (Diese Bedeutung ist von Schelling bereits in einer
Weise dargelegt worden, die das Recht des Mechanismus unter
Vernichtung jedes dualistisch - mystischen Vitalismus begründet.
Was — trotz Kuno Fischers energischem Hinweis — noch immer
nicht genügend bekannt ist.) Aber mit Recht tadelt Forel die

genannten Forscher, dass sie nun glauben, es sei jetzt im Prinzip
schon alles getan. Sie verwehren durch ihre Voreiligkeit den

Weg zu weiterer mechanischer Forschung. Der Mechanismus
und Chemismus der Zelle ist denn doch viel zu kompliziert! Es

272



muss noch lange sowohl psychologisch wie physikalisch und
chemisch an der Zelle weitergeforscht werden. Wer sich aller
Reizempfänglichkeit gegenüber mit irgend einem ,,-tropismus" be-
helfen mag, dessen Wissenschaft wird nicht sehr hoch gedeihen.

Der Gefahr des Mechanismus, der dem Tiere (kartesianisch)
jede Seele abspricht, steht die Gefahr des Anthropomorphismus
gegenüber, der den Tieren Allzumenschliches zuschreibt. Diese
Gefahr glaubt Forel durch die neuere — und zwar die
tierpsychologische — Forschung durchaus überwunden. Zwischen den

Extremen des Mechanismus, der die Tierseele leugnet und des

Anthropomorphismus, der sie zu einer Menschenseele macht, sei
das Feld der tierpsychologischen Forschung heute sicher
abgesteckt. Im Anschluss daran gibt Forel ein ganz kurzes, glänzendes

Expose der tierpsychologischen Methode, das, ohne neues
zu bringen, doch unterrichtet. Er erwähnt seinen Nachweis, dass
die Biene durch Gesichts- und Geschmackserinnerungen und fast

gar nicht durch den Geruchsinn sich in der Welt orientiere. Und
das, was er das topochemische Odorat in den Fühlern der Ameisen
nennt. Die Gerüche gelangen zu unserer festgewachsenen Nase
in einem Wirrwar, zur beweglichen Antenne der Ameise aber so,
dass diese eine Ordnung darin statuieren kann. Sie bemerkt,
was wir nur in geringem Maß vermögen, Richtung und Distanz der
Gerüche, und, was wir fast gar nicht können, sie macht sich ein
Gedächtnisbild von der Lage der Gerüche zu einander und nimmt
damit die Gestalt der Gerüche wahr, die für uns so gut wie gar
nicht existiert, da wir immer nur mit der Vereinigung von Auge,
Ohr, Tastsinn, Muskelsinn, aber fast gar nicht mit der von
Geruch, Tastsinn, Muskelsinn arbeiten. Hat man sich diesen Standpunkt

der tierpsychologischen Erkenntnis verschafft, so braucht
man sich nicht mit öden Andeutungen über Reflexe und Hemmungen

zu begnügen, als ob das Tier eine Maschine wäre. Man
kann dann in gewisser Art doch die Empfindung der Tiere in die

eigene übersetzen, die Geruchsgeographie der Ameise zum
Beispiel in unsere Gesichtsgeographie übertragen. Ein Dichter oder
Metaphysiker mag am letzten Ende die Verständigung oder gar
gegenseitige Belehrung zwischen Mensch und Tier ahnen, die
Erfüllung der alten Träume vom Menschen, der die Sprache der
Tiere versteht und dem die Tiere hilfreich sind.

273



VII. DIE MNEME

Im zweiten Teil seiner Schrift setzt Forel die Theorie der
Mneme auseinander. Ich kann nicht finden, dass er dem, was
Hering, Mauthner, Bergson, Semon gebracht haben, an Tatsachen
Neues hinzufügt. Eine naturphilosophische, nicht eine naturwissenschaftliche

Leistung bringt Forel hier zuwege. Der Verfasser
dieser Abhandlung hat vor Jahren einmal in einer Versammlung
des „Deutschen wissenschaftlichen Abends" zu Lausanne die
Beziehungen ausgeführt, in denen die Mneme-Theorie zum „Aktu-
alismus" Wundts steht, und wie aus ihr eine Entscheidung im
Streit zwischen Lamarckismus und Weismann um die Vererbung
erworbener Eigenschaften begründet werden kann. Er kam zu
dem Resultat, dass überhaupt, trotz der glänzenden Ausstattung
der Semonschen Arbeit mit biologischem Material, deren Wert
doch nicht der exakten und empirischen Naturforschung, sondern
der Naturphilosophie gutzuschreiben sei. Dafür liefert wieder Forel
eine vollkommene und in den Mittelpunkt der einschlägigen Fragen
treffende Bestätigung. Denn was er jetzt Eigenes gibt, ist die
Einordnung der Lehre von der Mneme in die Identitätsphilosophie.
Und in ihr sieht er die hauptsächliche Bedeutung der Lehre. Mit
äußerster Schärfe wendet sich Forel, gleich Mauthner, gehen den

psychophysischen Parallelismus, wie er sich vorher gegen den
Materialismus und gegen den Spiritualismus gewandt hat. Der
psychophysische Parallelismus ist nur die Summe dieser beiden
falschen Erklärungen und erst recht falsch. Wie sie bringt auch

er kein erschöpfendes Verständnis der Probleme der Biologie,
hauptsächlich des Instinkts und der Vererbung hervor. Die
Menschheit hat willkürlich die metaphysisch-psychologische und
ebenso willkürlich die blos mechanische Welt hypostasiert, beide
als Dinge an sich betrachtet, und wenn sie jetzt vor der unüber-
steigiichen Schwierigkeit steht, die beiden irgendwie mit einander
in Einklang zu bringen, so ist das nur eine dritte selbstgeschaffene
Schwierigkeit. Semons Verdienst findet Forel darin, dass er eine

Terminologie geschaffen hat, mittels deren die Psychologie sich
auf identitätsphilosophischer Grundlage aufbauen lässt, eine
Terminologie, die beide Seiten des Geschehens, wenn man von solchen
überhaupt noch sprechen kann, die materielle und die geistige,

274



in sich zusammenfasse (Mauthner hat bekanntlich die Semon-
sche Terminologie getadelt; ich glaube aber nicht, dass er allgemein

recht hat, wenn er seine Verschmähung eindringlicher
Terminologie über Semons terminologische Janitscharenmusik setzt;
dass Mauthner in manchen Fragen tiefer gesehen als Semon, ist
indes zugegeben.) Diese Terminologie ermöglicht es der
Naturwissenschaft, den Weg zum zweitenmal nach den großen
psychologischen Bemühungen und biologischen Entdeckungen des

neunzehnten Jahrhunderts zu beschreiten, den Schelling bereits
vordem gegangen war, und der wieder hatte verlassen werden
müssen, weil man für ihn doch noch nicht genügend ausgerüstet
war. Die Semonsche Terminologie bringt: Gedächtnis, die
psychische, Körperform, die materielle und Köperbewegung die

mechanische Kategorie, alle drei auf einen einzigen Nenner, sie

sieht als diesen Nenner die Vererbung. Es geschieht das, indem
auch die materielle Veränderung, an die man bei „Vererbung"
zunächst denkt, in einem „Gedächtnis", also Geistiges bedeutenden
Terminus „Mneme" wiedergegeben wird. Es ist eine Lehre vom
Gedächtnis der Materie. Besser vielleicht : von der Materie als
Gedächtnis. Es ist nicht mehr ein psychophysischer Parallelismus
und auch nicht ein influxus physicus (gegenseitiges Einwirken von
Körper und Geist), sondern es ist eine („psychophysische" Einheit,

in der alles sich vollzieht. Die Funktion, die Gestalt, der
Instinkt eines Organismus (oder eines seiner Organe) sind
dasselbe von verschiedener Seite gesehen. (Ich weiß nicht, ob Forel
und Semon auch diesen letzten Satz unterschreiben würden ; aber
er scheint mir in der Konsequenz speziell der Forelschen Idee
zu liegen.) Sie also sind Formen, die eine einzige Morphologie
in stetem Zusammen darzustellen vermag und darstellen muss.
Die allgemeine psychologische Morphologie ist ein dreiköpfiges
Ganzes: ob wir sie als vergleichende Anatomie, vergleichende
physikalische (mechanische) und chemische Physiologie behandeln,
es ist immer dasselbe, und in einem dritten, gleichfalls nur in

anderem, drittem Symbolensystem dasselbe bietenden Aspekt:
vergleichende Psychologie. Es schadet dann am Ende gar nichts,
wenn die „leblosen Kolloide" dieselben Turnkunststücke machen
wie die richtigen Protisten. Die Kolloide haben auch ihre
Psychologie. Wir können es von ihnen sagen, Mauthner sagt es

275



von den Kristallen. Es ist an der Zeit, psychophysische Kristallstudien

zu machen.

Eigentümlich, wie diese neueste Gestaltung der Biologie eine

Annäherung an deren alte Formen vollzieht, indem sie nämlich
wieder als Morphologie in erster Linie und hauptsächlich auftreten
müssen wird. Auch die alte Zoologie als Teil der „Naturgeschichte"
war dreiköpfige Morphologie. Man beschrieb, wie das Tier aussah,

wie es sich bewegte, und was es für geistige Fähigkeiten
hatte. Das konnte freilich nur zur Klassifikation als höchster
wissenschaftlicher Leistung führen. Später, und das war der große
Fortschritt, trat das in Anatomie, Physiologie, Psychologie
auseinander. Das war eine scharfe, reinliche Scheidung an Stelle
einer verschwommenen. Aber die Scheidung wurde zu scharf.
Die drei Wissenschaften strebten auseinander; die Psychologie war
der Lepidus unter den Triumvirn, der bald ausgeschaltet wurde;
aber Anatomie und Physiologie, wie nötig sie einander hatten und
stets haben, sie traten auseinander, und eine unter dem steigenden
Druck der Spezialisierung immer stärkere Zentrifugalität schien
die Biologie überhaupt zerreißen zu sollen. Und aus dieser
drohenden Zerreißung entstand eine Ratlosigkeit, die wir alle

empfinden, und die Forel uns packend vor Augen führt, die

Ratlosigkeit darüber, wie wir uns vom lebenden Organismus ein Bild
machen sollen. Auf der einen Seite führt der Histologe und der
Zellenbeobachter in unendlich sich ausdehnender Reihe immer neue,
feinere Einzelheiten und Teilungen in der Struktur vor, auf der
anderen der Physiologe, und hier vor allem der physiologische
Chemiker, der dem physikalischen Physiologen längst den Rang
ablief, immer neue Reaktionen und Substanzen. Wir sehen, dass
beide Wissenschaften, die Anatomie wie die Physiologie, selbst
noch untereinander sich schon wieder teilen, und wer am Brennpunkt

einer der Wissenschaften, besonders der vor allen
triumphierenden physiologischen Chemie, etwa in Neubergs biochemischer

Zeitschrift, die Leistung verfolgt, der wird überwältigt sein

von den großartigen Systemen von Einsichten und Ausblicken,
die eine einzige solche Wissenschaft gewährt.

THEODOR STERNBERG
(Schluss folgt.)

276


	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Fortsetzung]

