Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart
[Fortsetzung]

Autor: Sternberg, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

strée, il consacra son enseignement a étudier son ceuvre et sa
personnalité. Détenteur des papiers de Michelet, il en publia
d’'importants fragments et il s’apprétait a utiliser les loisirs de sa
retraite a écrire sur lui une étude complete quand la mort vint
mettre & néant son plan.

Ai-je besoin de dire en terminant que Gabriel Monod aimait
beaucoup la Suisse oi1 il comptait de nombreux amis? Chacun
sait qu'il s'intéressait vivement a notre vie, lisait nos revues, nos
journaux et suivait de prés le mouvement littéraire de la Suisse
francaise. [l goiitait notre esprit et admirait nos institutions.
Entre tous les hommes qu’il avait connus chez nous il avait une
prédilection pour Georges de Wyss dont il m'a toujours parlé
avec admiration. Un de ses regrets ces derniéres années fut
de n'avoir pu assister aux séances annuelles de la Société géné-
rale suisse d’histoire. Il vint bien a Lausanne en 1910, mais,
déja atteint par la maladie, il ne put prendre part au travaux ni
assister a la séance générale a Chillon. Du moins eut-il le plai-
sir de rencontrer quelques amis dans la maison hospitalitre de
M. Berthold van Muyden.

ZURICH ANTOINE GUILLAND

gogo

FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Fortsetzung)
VI. DER RELATIVISMUS

Aus dem bis hierher Ermittelten ergibt sich der mdégliche und
notige Gebrauch des Absoluten in der Wissenschaft. Das Absolute
ist in Gestalt der formalen Einheit an die Mannigfaltigkeit des
Relativen heranzutragen. Nicht aber empfingt das Absolute selbst
irgendwelche Bestimmung. So kann man mit Forel einig gehen,
wenn er sagt: Selbst die Begriffe der Kausalitdt und der Deter-
mination sind relativ und konnen nur den ,symboles de nos sens*,
nur den relativen Daten, den einzelnen Objekten (Zeichen) zu-
gemessen werden. Auf das Absolute aber konnen sie keinerlei

267



Anwendung finden, weshalb es dann noch absurder ist, dem Ab-
soluten als solchem relative, ja menschliche Charakterqualitdten:
beizulegen, wie Willen, Giite, Bosheit, Zorn, Rachsucht, Milde usw.

Forel ist der Ansicht, mit seiner Lehre von der Verglichen-
heitsrealitit und seinem erkenntnistheoretischen Relativismus,
seiner Abgrenzung von Wissbarem und Unwissbarem, von Wissen-
schaft und Metaphysik auch speziell den Beweis geliefert zu
haben, dass

A. die Psychologie (Seelenerkenntnis) innerhalb der Grenzen:
unseres Erkenntnisvermogens liegt,

B. dass A zutrifft, obwohl wir von dem Wesen des Erkennt-
nismittels der Psychologie, der Introspektion und ihrer
Grundlage, des Selbstbewusstseins und des Vehikels aller,.
auch der seelischen Vorgéange, der Energie, nichts wissen:
konnen.

Man wird nicht sagen konnen, dass der Beweis wirklich er-
bracht sei. Was Forel gibt, sind im ganzen nur Behauptungen..
Immerhin liegt diesen ein beweisartiger Zusammenhang potentiell
zugrunde; sonst wiren sie ja auch wertlos. Sie machen den Ein-
druck von Resultaten einer schopferischen Intuition, nicht den
von Brocken vorgefasster, abgelernter Meinungen. Man muss
Forel auffordern, die Beweisgdnge in einer deutlichen und all-
gemein zuginglichen Form vorzutragen. Nicht im Fluge, sondern
nur durch genaues Eingehen lassen derartige Fragen sich losen..
Solches Eingehen wiirde ein monographisches oder systematisches
Gebidude der Erkenntnistheorie ergeben, und Forel an sich selber
erfahren, wie eine wissenschaftliche Metaphysik moglich und
notig ist.

Ganz ebenso bedarf ndherer Begriindung Forels Ansicht,
dass die Introspektion, und zwar gemidB Erfahrungseinsicht, mit
der Gehirntatigkeit und vor allem mit der Funktion der Aufmerk-
samkeit identisch ist — falls Forel hier nicht einfach den Beweis
Mauthners iibernehmen will.

Es mag Forel selbst dunkel vorgeschwebt haben, dass er in
der Beweisfiihrung etwas schuldig blieb. Bezeichnend ist es, wenn:
fast jeder Abschnitt seines Vortrages, der einen neuen Gedanken
bringt, mit dem Wort ,Constatons“ eingeleitet wird. Durch das
Wort ,Feststellung® verdeckt sich Forel den Unterschied zwischen.

268



Behauptung und Beweis. Ja selbst zwischen Voraussetzung und
Beweis.

Der Fehler tritt auch wieder in der folgenden Auseinander-
setzung hervor, in der ,konstatiert* wird, dass nach den zuvor
erlangten Ergebnissen jede wissenschaftliche Psychologie notwen-
dig vergleichend sein miisse. Es handelt sich da, wenn ich Forel
recht verstehe, um eine Zuriickweisung der rationalen Psychologie,
die sich allerdings von der Kantischen Zuriickweisung jener After-
wissenschaft in interessanter und moderner Weise unterscheidet,
indem sie ndmlich ganz und gar von dem — Kant fernliegenden —
Vergleichungsgedanken ausgeht. Man miisse, sagt Forel, viel mehr
Metaphysiker sein als Psychologe, wenn man glaube, Psychologie
sei auf dem Wege der ,introspection directe pure“ erlangbar. Eine
Methode der ,introspection directe pure“ kann er wohl nur eine
Methode nennen, die durch bloBe Selbstbeobachtung, unternom-
men nur am einen eigenen Ich, den Inhalt der Psychologie all-
gemeingiiltig festzustellen sucht.

Sollte auf diesem Wege allgemeingiiltige Psychologie, also
psychologische Wissenschaft statt bloB anekdotisch - historischen,
einmaligen, individuellen Bildes verlangt werden kdnnen, so miisste
die ganze Psychologie in der Psychologie eines einzigen allein
auf Erden lebenden Menschen bestehen. Ja, eines solchen, der nie
in Gesellschaft auch nur der Tiere lebte und der deshalb auch nie
gesprochen oder gelesen hitte. (Also etwa wie Condillacs Galathea.)
Bereits die Sprache ist ein Beweis dagegen, dass auf rationalem
Wege, wie in der Mathematik, in der Psychologie Allgemeingiiltig-
keit erlangt werden kann. Denn die Sprache bedeutet zwar Ver-
standigung; deshalb muss es eine allgemeingiiltige Psychologie
geben, die jeder Mensch, ohne wesentlich zu irren, auf jeden
Nebenmenschen anwenden kann, denn die Worte, die wir sprechen,
sind Zeichen fiir Tatsachen unseres Seelenlebens, Tatsachen, die
von den andern aufgefasst, verstanden, begriffen werden sollen.
Aber darin liegt auch schon, dass ein jeder hier etwas fiir sich
hat, und dass das Verstindnis nicht von innen heraus ohne wei-
teres, sondern erst auf Grund einer sekunddren Verallgemeinerung
gewonnen wird. Diese Verallgemeinerung ruht auf Vergleichung,
Die Sprache zielt von vornherein auf diese Verallgemeinerung ab.
Aber sie besitzt sie nicht von vornherein. Wohl hat jeder die

269



Absicht, -durch seine SprachduBerungen, seine Worte, Zeichen zu
geben, die sich mit den Objekten ... oder sagen wir lieber: mit
den objektiven Eindriicken genau decken; aber es ist das nicht
ohne weiteres moglich, sondern jedes Zeichen wird von vorn-
herein nur von jedem , Ich“ selbst, nicht aber von dem ,,Anderen“
verstanden. (So weit nicht die erste Entstehung der Sprachen,
das heiBt des Sprachverstindnisses innerhalb blutsverwandter
Gruppen durch hereditire Erinnerungsgemeinschaft zu erkldren
ist. So mag die Mutter zundchst aus bestimmten Schreien und
andern Bewegungen des Kindes erkennen, dass dieses hungert
oder Schmerz hat, weil es doch ihr eigenes Fleisch ist, das zuckt.
Sie versteht doch darin noch — sich selbst. Ohne Bild gesprochen:
ihre Muskelinnervation ahmt die des Kindes vermdége hereditdrer
Gleichabstimmung nach und dadurch versteht sie. Dann wére der
Ursprung des Verstehens teilweise peripherisch, nicht zentral; eine
Ansicht, der mir auch Mauthner zuzuneigen scheint.) Jeder gibt
in seinen Worten seine Psyche oder Psychologie wieder, die nicht
die des andern ist. Zwar arbeitet jeder, indem er sich dem andern
verstindlich zu machen sucht, auf die Psychologie des andern
hin, wie der Kaufmann, der den Geschmack des Kunden zu treffen
sucht, aber, um von dessen Psychologie eine Vorstellung zu haben,
muss er schon vorher durch Vergleichung, dadurch, dass er den
andern beobachtete, deren Verstdndnis gesucht haben. In jenem,
nicht in sich kann er dessen Psychologie entdecken, und finden,
was dessen Sprache meint.

Die Realitit wiirde nun damit zum zweitenmal Verglichen-
heitsprodukt werden. Erstens: Produkt aus der Vergleichung der
Daten der einzelnen Sinne des Individuums, nunmehr auch: Produkt
aus der Vergleichung der Psychologien der einzelnen Menschen.
Wir konnen die (komparative) Realitdt erster Stufe die konsen-
suelle, die Realitit zweiter Stufe die konventionelle nennen. Be-
reits die erste, noch mehr aber die zweite ist ein unendliches
Sammeln und Vergleichen von Tatsachen: /nduktion (intersensuelle
und interindividuelle).

Ergebnis: Die Annahme der wesentlichen Ubereinstimmung
der psychischen Vorgdnge beruht auf Induktion. (Forel kommt
hier ebenso wie Mauthner zum Nominalismus.) In der Tat, hier
darf man eine schédtzbare Wahrheit konstatieren. Die Begriinder

270



der experimentellen Psychophysik haben ohne weiteres die Allge-
meingiiltigkeit zum Beispiel des Weber-Fechnerschen (esetzes an-
genommen. Zweifellos aus folgenden Griinden: sie arbeiteten
mathematisch, sie vermochten ihrem Beobachtungsresultat am
einzelnen Menschen mathematischen Ausdruck zu geben. Die Druck-
empfindung eines Menschen verhielt sich gemdB der Weber-Fech-
nerschen Formel. Es ist nun freilich richtig, dass diese Formel
psychologische Allgemeingiiltigkeit besitzt. Nur jene haben den
Schluss darauf offenbar unbewusst aus der Allgemeingiiltigkeit der
Mathematik gezogen. Das war nicht korrekt, war mindestens
voreilig. Es konnte sehr wohl sein, dass der Zuwachs der Druck-
empfindung sich bei verschiedenen Menschen verschieden verhielte
und darin Charakteristika der Konstitution dieser Menschen ldgen.
Es wire gerade das psychologisch und medizinisch auBerordent-
lich interessant, als Basis fiir eine zu schaffende Lehre von den
Verdnderungen der Empfindlichkeit, die zwischen Hyperésthesie
und Andsthesie schwankt. Ermiidungserscheinungen miissen sich
zum Beispiel meines Erachtens auch in der Verdnderung der
Zuwachsproportion der Druckempfindung duern und nachpriifen,
wo nicht messen lassen. Doch wie dem sei; der wirkliche Be-
weis dessen, dass im wesentlichen das Zuwachsverhdltnis bei allen
Menschen gleich ist, konnte nur durch Induktion erbracht werden
und ist nur durch sie erbracht, obwohl die Wichtigkeit und Will-
kommenheit, sowie die heuristische Niitzlichkeit rationaler de-
duktiver Erwidgung — Erweisung nicht geleugnet werden kann.
Zuféil]ig sind die Messungen von Fechner, Weber und Nachfolgern
S0 genau gewesen, dass das Ubereinstimmende in die Erscheinung
trat, und so ungenau, dass die Unterschiede zwischen den einzel-
nen Versuchspersonen unentdeckt blieben. Vielleicht entstand
dieser Zufall daraus, dass Physiker, nicht Mediziner es waren, die
die Versuche machten.

Zuriick zu Forel. Ihn fithrt sein Ansatz sprachkritischer Er-
Orterung zu folgender Betrachtung: die ausgebildete Sprache zielt
nicht nur auf Verstidndlichmachung, sondern dient nach Talleyrand-
Schen Grundsitzen zur Verbergung der psychischen Eigendaten.
Nach seinem Handeln und dem unireiwilligen und unterbewussten
Ausdruck seiner Gefiihle (nicht nach seinen Worten) beurteilt der
Psychologe den Menschen, diese sind sein eigentliches Material.

271



Die Psychologie ist also Wissenschaft vom Unterbewusstsein. Ich
mochte hier noch weiter gehen: Psychologie ist, was den Men-
schen anbelangt, Pathologie seines Vollbewusstseins. Deshalb ist
auch immer Psychopathologie der trefflichste Angriffspunkt der
psychologischen Wissenschaft. Ich brauche aus der jiingsten Zeit
nur die umfangreichen Arbeiten von Freud, die Ziircher Schule
und die Sternsche Psychologie der Aussage zu nennen.

Forel nimmt nun von seiner Begriindung der vergleichenden
Psychologie aus den Weg zur Tierpsychologie. (Das iibliche ist,
umgekehrt zu verfahren, von der Tierpsychologie zur vergleichen-
den den Weg zu suchen.) Wenn es doch vor allem das Unter-
bewusstsein ist, das die Psychologie studiert, wie héatten wir nicht
Recht, und das groBte Recht, die Psychologie an den Tieren
zu studieren?

Bethe, Loeb, Uxkiill haben die Moglichkeit der vergleichenden
Psychologie geleugnet, weil sie die Tierpsychologie und im Grunde
die Psyche iiberhaupt bestreiten. Versuche an leblosen Colloiden
haben bekanntlich in vieler Hinsicht dasselbe physikalische Ver-
halten ergeben, das man an der lebenden Zelle, vorziiglich an
Protisten, wahrgenommen hat. (Forel nennt hier nur, und zwar
ziemlich abschdtzig, die Arbeiten von Leduc iiber lebende Krystalle.
Das ist zu riigen.) Daraufhin haben manche ,psycho-physiologi-
sche Protistenstudien® es fiir Unsinn erklért, sich einem voreiligen
Mechanismus ergeben. Forel ist weit entfernt, vom Studium des
Zellmechanismus abzuraten. Im Gegenteil. Auch er nimmt an,
dass die Zelle mechanisch und chemisch restlos erkldrt werden
kann und muss. Das liegt im Sinn seiner Identitdtsphilosophie,
und auch wir werden ihm hierin beipflichten, indem wir an dieser
Stelle von jeder Frage nach der weiteren Bedeutung des Mechanis-
mus absehen. (Diese Bedeutung ist von Schelling bereits in einer
Weise dargelegt worden, die das Recht des Mechanismus unter
Vernichtung jedes dualistisch - mystischen Vitalismus begriindet.
Was — trotz Kuno Fischers energischem Hinweis — noch immer
nicht geniigend bekannt ist.) Aber mit Recht tadelt Forel die
genannten Forscher, dass sie nun glauben, es sei jetzt im Prinzip
schon alles getan. Sie verwehren durch ihre Voreiligkeit den
Weg zu weiterer mechanischer Forschung. Der Mechanismus
und Chemismus der Zelle ist denn doch viel zu kompliziert! Es

212



muss noch lange sowohl psychologisch wie physikalisch und
chemisch an der Zelle weitergeforscht werden. Wer sich aller
Reizempfinglichkeit gegeniiber mit irgend einem ,,-tropismus* be-
helfen mag, dessen Wissenschaft wird nicht sehr hoch gedeihen.

Der Gefahr des Mechanismus, der dem Tiere (kartesianisch)
jede Seele abspricht, steht die Gefahr des Anthropomorphismus
gegeniiber, der den Tieren Allzumenschliches zuschreibt. Diese
Gefahr glaubt Forel durch die neuere — und zwar die tierpsy-
chologische — Forschung durchaus iiberwunden. Zwischen den
Extremen des Mechanismus, der die Tierseele leugnet und des
Anthropomorphismus, der sie zu einer Menschenseele macht, sei
das Feld der tierpsychologischen Forschung heute sicher abge-
steckt. Im Anschluss daran gibt Forel ein ganz kurzes, glanzen-
des Expose der tierpsychologischen Methode, das, ohne neues
zu bringen, doch unterrichtet. Er erwdhnt seinen Nachweis, dass
die Biene durch Gesichts- und Geschmackserinnerungen und fast
gar nicht durch den Geruchsinn sich in der Welt orientiere. Und
das, was er das topochemische Odorat in den Fiihlern der Ameisen
nennt. Die Geriiche gelangen zu unserer festgewachsenen Nase
in einem Wirrwar, zur beweglichen Antenne der Ameise aber so,
dass diese eine Ordnung darin statuieren kann. Sie bemerkt,
was wir nur in geringem MaBl vermdgen, Richtung und Distanz der
Geriiche, und, was wir fast gar nicht konnen, sie macht sich ein
Gedéchtnisbild von der Lage der Geriiche zu einander und nimmt
damit die Gestalt der Geriiche wahr, die fiir uns so gut wie gar
nicht existiert, da wir immer nur mit der Vereinigung von Auge,
Ohr, Tastsinn, Muskelsinn, aber fast gar nicht mit der von Ge-
ruch, Tastsinn, Muskelsinn arbeiten. Hat man sich diesen Stand-
punkt der tierpsychologischen Erkenntnis verschafft, so braucht
man sich nicht mit 6den Andeutungen iiber Reflexe und Hemmun-
gen zu begniigen, als ob das Tier eine Maschine wire. Man
kann dann in gewisser Art doch die Empfindung der Tiere in die
eigene iibersetzen, die Geruchsgeographie der Ameise zum Bei-
spiel in unsere Gesichtsgeographie iibertragen. Ein Dichter oder
Metaphysiker mag am letzten Ende die Verstandigung oder gar
gegenseitige Belehrung zwischen Mensch und Tier ahnen, die
Erfiillung der alten Triume vom Menschen, der die Sprache der
Tiere versteht und dem die Tiere hilfreich sind.

273



VIl. DIE MNEME

Im zweiten Teil seiner Schrift setzt Forel die Theorie der
Mneme auseinander. Ich kann nicht finden, dass er dem, was
Hering, Mauthner, Bergson, Semon gebracht haben, an Tatsachen
Neues hinzufiigt. Eine naturphilosophische, nicht eine naturwissen-
schaftliche Leistung bringt Forel hier zuwege. Der Verfasser
dieser Abhandlung hat vor jJahren einmal in einer Versammlung
des ,Deutschen wissenschaitlichen Abends“ zu Lausanne die Be-
ziehungen ausgefiithrt, in denen die Mneme-Theorie zum ,Aktu-
alismus“ Wundts steht, und wie aus ihr eine Entscheidung im
Streit zwischen Lamarckismus und Weismann um die Vererbung
erworbener Eigenschaften begriindet werden kann. Er kam zu
dem Resultat, dass iiberhaupt, trotz der gldnzenden Ausstattung
der Semonschen Arbeit mit biologischem Material, deren Wert
doch nicht der exakten und empirischen Naturforschung, sondern
der Naturphilosophie gutzuschreiben sei. Dafiir liefert wieder Forel
eine vollkommene und in den Mittelpunkt der einschldgigen Fragen
trefiende Bestdtigung. Denn was er jetzt Eigenes gibt, ist die Ein-
ordnung der Lehre von der Mneme in die Identitdtsphilosophie.
Und in ihr sieht er die hauptsdchliche Bedeutung der Lehre. Mit
duferster Schérfe wendet sich Forel, gleich Mauthner, gehen den
psychophysischen Parallelismus, wie er sich vorher gegen den
Materialismus und gegen den Spiritualismus gewandt hat. Der
psychophysische Parallelismus ist nur die Summe dieser beiden
falschen Erklarungen und erst recht falsch. Wie sie bringt auch
er kein erschopfendes Verstdndnis der Probleme der Biologie,
hauptsachlich des Instinkts und der Vererbung hervor. Die
Menschheit hat willkiirlich die metaphysisch - psychologische und
ebenso willkurlich die blos mechanische Welt hypostasiert, beide
als Dinge an sich betrachtet, und wenn sie jetzt vor der uniiber-
steiglichen Schwierigkeit steht, die beiden irgendwie mit einander
in Einklang zu bringen, so ist das nur eine dritte selbstgeschaffene
Schwierigkeit. Semons Verdienst findet Forel darin, dass er eine
Terminologie geschaffen hat, mittels deren die Psychologie sich
auf identitdtsphilosophischer Grundlage aufbauen ldsst, eine Ter-
minologie, die beide Seiten des Geschehens, wenn man von solchen
tiberhaupt noch sprechen kann, die materielle und die geistige,

274



in sich zusammenfasst. (Mauthner hat bekanntlich die Semon-
sche Terminologie getadelt; ich glaube aber nicht, dass er allge-
mein recht hat, wenn er seine Verschmdhung eindringlicher Termi-
nologie iiber Semons terminologische Janitscharenmusik setzt;
dass Mauthner in manchen Fragen tiefer gesehen als Semon, ist
indes zugegeben.) Diese Terminologie ermdglicht es der Natur-
wissenschaft, den Weg zum zweitenmal nach den groBen psycho-
logischen Bemiihungen und biologischen Entdeckungen des
neunzehnten Jahrhunderts zu beschreiten, den Schelling bereits
vordem gegangen war, und der wieder hatte verlassen werden
miissen, weil man fiir ihn doch noch nicht geniigend ausgeristet
war. Die Semonsche Terminologie bringt: Geddchtnis, die psy-
chische, Korperform, die materielle und Koperbewegung die
mechanische Kategorie, alle drei auf einen einzigen Nenner, sie
sieht als diesen Nenner die Vererbung. Es geschieht das, indem
auch die materielle Veranderung, an die man bei ,Vererbung“
zunachst denkt, in einem ,Geddchtnis“, also Geistiges bedeutenden
Terminus ,Mneme*“ wiedergegeben wird. Es ist eine Lehre vom
Gedéchtnis der Materie. Besser vielleicht: von der Materie als
Gedidchtnis. Es ist nicht mehr ein psychophysischer Parallelismus
und auch nicht ein influxus physicus (gegenseitiges Einwirken von
Korper und Geist), sondern es ist eine (,psychophysische“?) Ein-
heit, in der alles sich vollzieht. Die Funktion, die Gestalt, der
Instinkt eines Organismus (oder eines seiner Organe) sind das-
selbe von verschiedener Seite gesehen. (Ich weil nicht, ob Forel
und Semon auch diesen letzten Satz unterschreiben wiirden; aber
er scheint mir in der Konsequenz speziell der Forelschen Idee
zu liegen.) Sie also sind Formen, die eine einzige Morphologie
in stetem Zusammen darzustellen vermag und darstellen muss.
Die allgemeine psychologische Morphologie ist ein dreikdpfiges
Ganzes: ob wir sie als vergleichende Anatomie, vergleichende
physikalische (mechanische) und chemische Physiologie behandeln,
es ist immer dasselbe, und in einem dritten, gleichfalls nur in
anderem, drittem Symbolensystem dasselbe bietenden Aspekt:
vergleichende Psychologie. Es schadet dann am Ende gar nichts,
wenn die ,leblosen Kolloide“ dieselben Turnkunststiicke machen
wie die richtigen Protisten. Die Kolloide haben auch ihre Psy-
chologie. Wir konnen es von ihnen sagen, Mauthner sagt es

215



von den Kristallen. Es ist an der Zeit, psychophysische Kristall-
studien zu machen.

Eigentiimlich, wie diese neueste Gestaltung der Biologie eine
Anndherung an deren alte Formen vollzieht, indem sie ndmlich
wieder als Morphologie in erster Linie und hauptsachlich auftreten
miissen wird. Auch die alte Zoologie als Teil der ,Naturgeschichte“
war dreikdpfige Morphologie. Man beschrieb, wie das Tier aus-
sah, wie es sich bewegte, und was es fiir geistige Fdhigkeiten
hatte. Das konnte freilich nur zur Klassifikation als hdchster
wissenschaftlicher Leistung fithren. Spéater, und das war der grofle
Fortschritt, trat das in Anatomie, Physiologie, Psychologie aus-
einander. Das war eine scharfe, reinliche Scheidung an Stelle
einer verschwommenen. Aber die Scheidung wurde zu scharf.
Die drei Wissenschaften strebten auseinander; die Psychologie war
der Lepidus unter den Triumvirn, der bald ausgeschaltet wurde;
aber Anatomie und Physiologie, wie notig sie einander hatten und
stets haben, sie traten auseinander, und eine unter dem steigenden
Druck der Spezialisierung immer stirkere Zentrifugalitdt schien
die Biologie iiberhaupt zerreiBen zu sollen. Und aus dieser
drohenden ZerreiBung entstand eine Ratlosigkeit, die wir alle
empfinden, und die Forel uns packend vor Augen fiihrt, die Rat-
losigkeit dariiber, wie wir uns vom lebenden Organismus ein Bild
machen sollen. Auf der einen Seite fiihrt der Histologe und der
Zellenbeobachter in unendlich sich ausdehnender Reihe immer neue,
feinere Einzelheiten und Teilungen in der Struktur vor, auf der
anderen der Physiologe, und hier vor allem der physiologische
Chemiker, der dem physikalischen Physiologen lingst den Rang
ablief, immer neue Reaktionen und Substanzen. Wir sehen, dass
beide Wissenschaften, die Anatomie wie die Physiologie, selbst
noch untereinander sich schon wieder teilen, und wer am Brenn-
punkt einer der Wissenschaften, besonders der vor allen trium-
phierenden physiologischen Chemie, etwa in Neubergs biochemi-
scher Zeitschrift, die Leistung verfolgt, der wird iiberwiltigt sein
von den groBartigen Systemen von Einsichten und Ausblicken,
die eine einzige solche Wissenschaft gewihrt.

THEODOR STERNBERG
(Schluss folgt.)

276



	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Fortsetzung]

