
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Antike Geisteskultur und moderne Erziehung [Schluss]

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANTIKE GEISTESKULTUR
UND MODERNE ERZIEHUNG

m.
Ist uns also durch die historische, vergleichende Erforschung

der alten Kultur die Möglichkeit genommen, erhabene und fruchtbare

Werte in ihr zu sehen?
Oder ist die Entfernung so groß geworden, dass die erzieherische

Verwendung unmöglich ist?
Mit der ersten Frage ist eines der wichtigsten Probleme der

Gegenwart berührt. Das historische Jahrhundert hat uns gelehrt,
alles vergleichend zu betrachten und relativ zu bewerten. Wir
glauben lieber an nichts mehr, als uns durch unbesonnenes
Bejahen bloß zu stellen. Bewahre: Nichts ist einfach vollendet;
denn alles hat Parallelen. Ruhlos gleitet das Auge, und sucht
seine Beziehungen — unstät gleitet es und gleitet, um irgendwo
zu ruhen — aber die verbindenden Linien führen immer weiter...

Ach, werten heißt ja, dass Einer ein Einzelnes liebt, dass er
es kraft seiner Liebe aus dem sachlichen Zusammenhang heraushebt,

es bewertet, weil er das kann und will. Werten heißt, zu
einem Dinge sagen: Du bist mein; tritt heraus aus dem geschichtlichen

Zusammenhang, aus deinen hunderttausend Beziehungen ;
denn ich liebe Dich —

Diese Kraft müssen wir wieder gewinnen, wenn wir nicht
vor lauter relativer Bewertung und gelehrter Objektivität verhungern

und erfrieren wollen. Der Historismus hat uns von dem
Aberglauben an absolute Übermacht erlöst, Dank ihm Aber der
lebendige Mensch ist mehr als eine unpersönliche Methode. Ich
vergleiche betrachtend, und wenn ich will, so urteile ich wertend.
Denn ich vermag es beides und will auch beides, jedes an seiner
Stelle und zu seiner Zeit.

Also: Mag mir tausendmal bewiesen sein und ich es
zehntausendmal begriffen haben, dass „edle Einfalt und stille Größe"
nicht die ganze griechische Kunst ist — dass es griechische Kunst
gibt, die edle Einfalt und stille Größe vollkommen darstellt, das
weiß ich. Und wenn neben diese Kunst des Typus und der sinnlich

gestalteten Idee die ganz andere orientalische oder germanische

tritt, wird das in sich Vollkommene doch nicht entwertet.

249



Mag mir tausendmal bewiesen sein, dass die griechische
Tragödie keine einzigartige und absolute Größe ist — dass sie in
verschiedener Art eines der tiefsten Zeugnisse religiös gedeuteter,
tragischer Lebenserfahrung darstelle, und zwar in eigener,
organisch dafür gewachsener Form: das ist darum doch wahr. Darum

liebe ich sie.

Mag mir tausendmal bewiesen sein, dass Piatos Konsequenzen

erst Kant ganz gezogen hat, und dass Aristoteles nicht der

Inbegriff der Weisheit ist, für den er mehr als tausend Jahre galt
— darum bleibt die Zusammenfassung aller geistigen Vergangenheit

der Griechen durch Plato doch das Urbild genialer Geistigkeit

und des Aristoteles Rückwendung in die Erfahrungswelt doch
vorbildliche Gestaltung zielsicherer wissenschaftlicher Arbeit.

Kurz: Wir sind durch den Historismus von der Absolutheit
der klassischen Ideale erlöst. Wir haben verstehen gelernt, dass

sie ihre besondern Bedingungen haben, weil sie geschichtliche
Erscheinung sind.

Sind es darum keine Werte mehr? Es bleibt die Tatsache
dieser beispiellos schnellen Entwicklung auf politischem,
künstlerischem, wissenschaftlichem, philosophischem Gebiet, bleibt die
Fülle der Schöpfungen, der allmählich so sicher herausgearbeitete
Wille zum schönen Maße — aus der Natur gewonnen, zum
ästhetischen und ethischen Ideal geworden und von Plato schließlich
als höchstes Weltgesetz wieder in die Außenwelt gedacht — es
bleibt die einfache Klarheit ihrer besten (wenn auch nicht aller)
Schöpfungen, die Ahnung der letzten Hoffnung, dass der natürliche

Impuls eigentlich zugleich auch das Gute wolle, dass also
der innerste Zwist im menschlichen Wesen überwunden sein
werde; es bleibt die Ursprünglichkeit im Schaffen und die Leichtigkeit,

Fremdes anzueignen — die Einheit des Lebens nach seiner
körperlichen und geistigen Seite. Es bleibt die Formfreudigkeit,
der auch alle Wissenschaft Kunst ist, und die reinste Darstellung
organisch empfundenen Lebens im Stein. — Also nur die
Illusion von der gleichmäßigen Genialität des griechischen Volkes
ist zerstört. Was die besten — wie oft im Kampf! — geleistet,
bleibt dabei doch, was es ist. Uns aber bleibt ein freies Verhältnis

dazu möglich, weil wir nicht in sklavischer Abhängigkeit vor
besondern Erscheinungen verharren, sondern von eigenem Boden

250



aus fremde Vollkommenheit schauen, verehren und an ihr zur
Klarheit unseres Wesens gelangen. Oft genug ist solche freie
Betrachtung schon zu gegenseitiger Wirkung geworden. Denn
nicht alle Toten sind tot.

Wer in seiner Jugend griechischen Geist kennen lernt, steht
in besonderer Weise in der Werkstatt der Geschichte. Nie mehr
ist die Natur so verschwenderisch gewesen. Er sieht bei Homer
Weltbetrachtung und Phantasie vereinigt, gegenständlich, gewiss
nicht „naiv", sondern mit viel gewonnener Kunst, aber sachlich,
ohne innern Bruch mit der geschilderten Welt. Er sieht danach
in kürzester Zeit die polemische, gnomische, elegische, liedartige,
chorische Lyrik aufsprießen, sieht dann Naturwissenschaft und

Historie, daraus Philosophie entstehen, verfolgt das Werden der
Tragödie, daneben die Weltanschauung und Lebensgestaltung in
ihren bedeutsamen Wandlungen, betrachtet aber auch die
Entwicklung bildender Kunst: All das Äußerungen eines eigenartigen
Verhältnisses der Menschen zur Sichtbarkeit: naturhaft, von der
Einheit der Seele und des Kosmos überzeugt, mit seligen Augen
für die göttlichen Mächte und die Farbenpracht des Lebens.

Er sieht Sokrates die Kritik der Sophisten aufnehmen, die
Aufmerksamkeit nach innen wenden, mit seinem Tod die Forderung
innerer Freiheit besiegeln, sieht Plato beide Gebiete, Inneres
und Äußeres, vereinen, nachdem er den Halt im Unsichtbaren
gefunden, sieht Aristoteles bestrebt, die ganze Welt in Erscheinung
geordnet zu umfassen, so eine Menge Einzelwissenschaften
begründend. — Dann zerfallen die griechischen Staaten ; aber
griechischer Geist besiegt die Sieger und nimmt ihre Anregungen
auf, prägt aber allem, das Christentum nicht ausgenommen, sein
Siegel auf, beherrscht auch künstlerisch das römische Weltreich
und durch dessen Vermittlung jahrhundertelang die Entwicklung
der Kultur, ohne dass das zum Bewusstsein kommt.

Sollte es nicht für den werdenden Geist eigenartig fruchtbar
sein, so an den Quellen unserer europäischen Kultur zu stehen,
ihre Elemente werden und sich verbinden zu sehen? Ist nicht
vielleicht unser Zusammenhang mit diesen „Toten" viel enger als
der mit vielen Zeitgenossen?

Aber auch direkt ist der Ertrag groß. Homer, Sophokles,
die Lyriker, Herodot und Thukydides, Plato, der das Philo-

251



sophieren an Stelle der Philosophien setzt und die Seele vom
Bann der Dogmen befreit, Paulus, der den Ertrag der Geschichte
eines kleinen Volkes, dessen welthistorische Bedeutung er
überblickt, herüberbringt und die alte Welt überwindet: Das sind
lebendige Größen. Dabei die Sprache von einer beispiellosen
Bildsamkeit, jeder Technik, jeder Kunst, jedem Gedanken wieder
fügsam (ohne jede Lehnmöglichkeit), weit in unser tägliches
Leben und unsere Dichtung hineinreichend.1)

In Rom ist dieses Werden - Sehen viel seltener, weil die

schöpferische Kraft viel kleiner ist. Immerhin haben die Römer
in Tacitus einen historischen Stilisten ersten Ranges: seine

Überzeugung und Darstellung sind eines. Catull ist Lyriker, wenn je
einer, Properz hat Goethe begeistert, Cicero hat eine Meisterschaft
der Sprache, die in Prosa ganz selten ist, wie Tibull und Vergil
in der Dichtung; Horaz ist ja gewiss nicht der Dichter, wie er es

früher mit dem unverstandnen Pindar schien; aber reich an Kultur

der Form und des Gehaltes ist auch er, und zur Gewinnung
eines gerechten Urteils fremden Erscheinungen gegenüber eignet
er sich ausgezeichnet; auch bei Plautus, Martial, bei Seneca und

Augustin ist menschlich und künstlerisch vieles zu holen (wie
denn ja das alte Christentum für uns durchaus zur „Antike"
gehört und doch in Augustin die modern-individualistische Dominante

vorerst in religiöser Form mit antiker Geisteskultur vereint

erscheint).
Des bedeutsamen Gehaltes ist auch hier genug. Dazu kommt

aber der Ertrag für die eigene Sprachgewalt, der sich aus dem
beständigen Vergleichen und Umprägen ergibt. Freilich muss
fortwährend verlangt werden, dass die deutsche Form unserm Geiste
wie dem Gehalte vollkommen genüge. Wie viel erfährt man da

von der Bildlichkeit unsrer Sprache, von ihrem Bau, ihrem Willen
und Widerwillen! Satz- und Gedankenbau des Deutschen und

>) Diese Dinge lassen sich schwer bestreiten. Daher greift man gern
zu dem Satze, griechische Schönheit und Weisheit sei so einleuchtend,
dass ihre Nachahmung einfach die Nachahmung des Selbstverständlichen
sei. Gewiss: die Größe des Genialen besteht mit in seiner unbedingten
Leuchtkraft, die man nicht mehr wegdenken kann. Aber nun zu meinen,
das hätte man auch gekonnt, und „eigentlich" sei die Leistung, das
Selbstverständliche zu finden, gar nicht so groß, das ist doch eine etwas
anspruchslose Logik. Wie heißt doch die Geschichte vom Ei des Columbus?

252



Lateinischen sind so charakteristisch verschieden, dass alles
umgebildet werden muss, was wir übertragen. Geschieht das nicht,
so wird allerdings das deutsche Sprachgefühl schwer geschädigt.
Geschieht es aber, so wird eine große Schärfung und Bereicherung

die Folge sein. Man kann wirklich am Lateinischen Deutsch
lernen; nur nicht sklavisch, sondern schöpferisch.

Für den historisch denkenden Menschen ist außerdem das

Lateinische der Schlüssel zu einem Jahrtausend europäischer
Kultur. Das wird so bleiben, auch wenn die letzten lateinischen
Dissertationen geschwunden und die letzten Enzykliken verkündet
sind. Dass es eine schöne, ausgebaute, eigenartige, strenge
Sprache ist, kommt dazu : es ist ein ästhetisches Vergnügen, dieses

logische Gebäude neben dem lebendigen Organismus des
Griechischen zu betrachten. Übrigens kann man auch das Verhältnis
zu den romanischen Sprachen organisch, nicht nur „praktisch"
verstehen. Das ist wieder ein wahres „Werden-Sehen ", und
seine Förderung ist auch eine Anregung des Naturgefühls. Denn
die Seele ist doch wohl auch Natur, und das Werden geistiger
Werte ist für den jungen Geist, dem diese jugendlichen Stadien

so nahe stehen, weil er sie neu durchläuft, doch wohl ebenso

wichtig als die Kenntnis sämtlicher Käfer und Kompositen.
Wäre das Gymnasium ein Organismus, so müsste der

Zusammenhang alles Gehaltes natürlich viel stärker und deutlicher
sein. Nicht nur die Grundsätze der Betrachtung, die sich ergänzen,

müssten klar werden, sondern auch im Verlaufe ließen sich
einleuchtende Beziehungen nachweisen. Eine der wichtigsten
Forderungen wäre hier, dass in den obersten Klassen eine der alten
Sprachen und Deutsch von Einem Lehrer vertreten würden, die

andere etwa mit Geschichte vereinigt wäre. Führt man das durch,
so wird die Enge des Zusammenhanges selbst dem Kenner
immer überraschender.

Die veränderte Stellung zur Antike hat also ihre Werte nicht
vernichtet, sondern sie schärfer bestimmt und neben andere
gestellt, die ihre Vollendung haben können, ohne aus klassischem
Formwillen zu stammen, ja die uns sogar dann näher stehen
können, wenn wir griechisches Wesen und Schaffen in seiner
Eigenart und innern Geschlossenheit kennen und verstehen gelernt
haben. Dabei sind wir überzeugt, dass aus diesem freien Ver-

253



hältnis mehr zu gewinnen ist als aus sklavischer Nachahmung.
Wir können griechische Kunst nicht mehr machen, weil unser
Lebens- und Weltgefühl nicht das griechische ist. Wohl aber
können wir dieselbe Lebendigkeit des Formgefühls erreichen,
dieselbe Einheit im Lebens- und Weltgefühl zu gewinnen trachten.
Wir sollen von uns fordern, so vollkommen „das zu werden, was
wir sind", wie sie es in tiefer und schlichter Einsicht von
sich gefordert haben. Über alle Verschiedenheiten des Stiles

weg aber sollen wir die letzte Einheit alles Geistes sehen lernen.
Form ist vollendete Erscheinung des allgemein gültigen Gehaltes
in der Zeitlichkeit; darin liegt auch ihr Subjektives, Einzelnes,
Gebundenes. Das Ewige ist letzten Endes die Gestaltungskraft,
nicht die Gestalt. Und bei den Griechen ist in vorbildlicher
Weise Sprache, Wissenschaft, Kunst, Dichtung und Philosophie
in der einheitlichen Mannigfaltigkeit entwickelt worden, die von
andern aus ihren Voraussetzungen auch erstrebt werden kann.

Wir haben kulturelle Werte, aber keine Kultur von einiger
Geschlossenheit. Die Betrachtung früherer geschlossener
Kulturen stellt auch uns also eine Aufgabe, nur eine echtere als

früher, nämlich die, unsere Kultureinheit zu finden.
Können wir aber noch ein umfassendes geschichtliches Be-

wusstsein von den Quellen unsrer geistigen Kultur festhalten?

Streng genommen, das heißt so, dass das Tatsächliche und
seine Zusammenhänge von jedem Modernen nacherlebt würden,
kann die Antwort nur Nein lauten.

Wer nun antike Kultur für Kultur überhaupt und geschichtliches

Bewusstsein für höheres Menschentum schlechthin ansieht,
erblickt darin eine sträfliche Ausschließlichkeit. Dem ist aber
nicht so. Die Bildung hängt daran nicht. Denn Vollkommenheit
einer geschichtlichen Erscheinung ist nicht die Vollkommenheit,
Lebendigkeit ist nicht das Leben, eine Form nie die Form. Es

gibt nichts auf Erden, von dessen Wissen wir so abhängig wären,
keinen Bildungsweg oder Bildungsgegenstand, ohne den wir vom
Leben ausgeschlossen wären, in dem wir ohne weiteres leben,
weben und sind.

Mit dem dünkelhaften Hochmut derer, die gar noch bloßes
Wissen um fremde Kultur für ein höheres Dasein ausgeben
wollen und sich als Priester des allein selig machenden Altertums

254



vorkommen, hat ein lebendiges Bemühen um die geistigen Werte
der Antike nichts zu schaffen. Diese Torheit hat der guten Sache

mehr als irgend ein Feind geschadet.
Denn zunächst bleiben geschichtliche Zusammenhänge auch

dann wirksam, wenn sie nicht allen bewusst sind. Und dann
handelt es sich bei dem rückgewandten Blick auf das Werden

unserer Kulturwelt um ein Wertvolles, einen unsichtbaren Reichtum,

eine Erweiterung des endlichen Bewusstseins, eine

Überwindung der engsten Schranken menschlichen Lebens, nie aber

um das Leben selbst oder um etwas, was an Wert die lebendige
Seele überstiege.

jiDarüber sollte Klarheit herrschen. Dann hätten wir vorerst
eine Gemeinsamkeit des Lebensgefühls, in der manche offene
Wahrheit ihre Bitterkeit verlöre. Die reine Menschlichkeit haben
die Griechen oft herrlich dargestellt. Aber ihre Quellen liegen in

uns so gut wie in ihnen, und was wir letzten Endes zu tun haben,
ist, solche zu schaffen, nicht vor dem Bilde unserer alten Sehnsucht

niederzufallen. Die Frucht ihres Daseins sollen wir genießen,
in uns aufnehmen und in uns fruchtbar werden lassen. Die größten
geschichtlichen Werte sind die, die in den Organismus der Menschheit

als ihr Fleisch und Blut übergegangen sind. Soweit die Antike
dies tat und tut, ist sie Leben gewesen. Dass ihr Missverstand
als „Leichengift" gewirkt hat, dafür kann sie wirklich nichts.

Erst auf diesem Boden kann gesagt werden, dass eigenes
Verhältnis zur alten Kultur starke, besondere Begabung und viel
Arbeit fordert. Damit ist durchaus nichts geholfen, dass man
den Segen des klassischen Geistes allen gönnt und sodann die

Anforderungen so gering ermisst, dass niemand ans Ziel gelangt.
Es ist ja bei uns anders als im gelobten Lande des lateinischen
Aufsatzes. Wir haben uns soweit beschränkt und beschieden,
dass wir uns oft fragen, ob unsere lächelnde Liebeswürdigkeit
nicht schließlich sträfliche Schwäche werde.

Gar nicht zu reden von dem schmählichen Unsinn, um der
heben Eitelkeit willen Kindern die schönsten Jahre zu verleiden, damit
sie einmal „Latein gehabt haben", wenn sie doch unmöglich je
etwas damit werden machen können. Wer nicht in die obersten
Klassen kommt, verliert mehr als er gewinnt. Denn der Anfang
ist wesentlich Mühe und Schweiß. Wer das verhüllt, verdeckt die

255



Wahrheit. Man läuft um seines Zieles willen, nicht um einmal
unterwegs gewesen zu sein.

Umgekehrt ist zu fordern, dass, wer wirklich humanistische
Bildung gewinnen will, wie wir sie geschildert haben, nicht durch die
rührende Einbildung von „allgemeiner Bildung" gleichzeitig mit
den Anfangsgründen aller möglichen Einzelwissenschaften belastet
werde. Auf der obern Stufe ist eine ernsthafte Scheidung durchaus

zu fordern : entweder naturforschende Richtung, allerdings mit
tüchtiger Einführung in Geschichte und Deutsch und mit gehöriger

Vertiefung der Forschungsgrundsätze, oder aber wirklich
humanistische Richtung mit Griechisch und Deutsch, Geschrchte
und Latein als Hauptfächern, passender und gehaltvoller Einführung

in neue Sprachen, samt einer grundsätzlich für diese

Bildungsart erdachten mathematischen und naturhistorischen
Unterweisung, wo aber das Einzelwissen entschlossen hinter das Wesentliche

zurückzutreten hätte.
Unser heutiges Gymnasium ist ein Kompromiss aus ganz

verschiedenen Bildungsidealen. Es ist nicht die Schule der
Zukunft, die wissen wird, dass man nicht alles zugleich kann, dass

man sich aber teilen muss und dass dann jeder seine Sache
recht tun und doch von den allgemeinen Grundsätzen einen
hinreichenden Begriff haben kann. Heute sind wir bei aller
„allgemeinen Bildung" so weit, dass die „positiven Kenntnisse" des

Gymnasiums doch vergessen sind und bei alledem die Angehörigen

der verschiedenen Fakultäten sich kaum mehr verstehen.
Wir haben auch in Zukunft klassische Bildung zu fordern,

aber nicht als Bildungspostulat für jeden Einzelnen, sondern für
die Gesellschaft, in der das Bewusstsein ihrer geistigen Geschichte
lebendig bleiben und vertreten sein muss. So wenig als wir aber
selber alle Elektrotechniker sein müssen, damit uns der Segen
der Technik nicht fehle, so wenig müssen die ein geschichtliches
Bewusstsein heucheln, die dazu nicht tauglich sind, es zu
gewinnen. Theologen, Philologen, Historiker, zum Teil auch andere

Fachgelehrte, brauchen ja die Kenntnis der Sprachen ohne
weiteres. Darüber ist kein Wort zu verlieren. Wir reden aber allgemein

vom Erziehungswert, den sie auch solchen vermittle, die
das Fachliche nicht „brauchen". An diesen glaube ich durchaus,
aber nicht für alle. Wer die Erziehung hat, beweise ihre Frucht-

256



barkeit. Wer sie nicht hat, suche andere geistige Inhalte als
ebenbürtig zu erweisen oder schaffe eigene. Oder er behelfe sich

mit dem Bild, das Übersetzungen und Nachdichtungen zu geben

vermögen.

Aber sollten wir das nicht alle tun?

Der Einwand ist weder so töricht noch so schlagend, wie

man meist sagt. Denn in der Kunst sind wir für Nachbildungen
und Abgüsse, ja selbst für geringe Nachbildungen dankbar, wenn
die Werke selber fehlen. Ebenso ist es mit Nachbildungen der
Dichtung, ja aller sprachlichen Denkmäler ; denn auch Geschichte,
Rede, Brief war den Alten Kunst. Haben wir aber das
Original, so legen wir doch die beste Nachbildung beiseite. In fremdem

Stoffe kann nie ein anderer dasselbe wieder schaffen. Im
besten Fall schafft er gleichwertiges Neues. Es ist der beste
Beweis für die Notwendigkeit formaler Schulung, dass der Sinn für
Echtheit in diesen Dingen so unglaublich gering geworden ist.
Der Vortrag über Kulturfragen der Zukunft, den kürzlich ein
Gelehrter vom Range Ostwalds hier gehalten hat, konnte uns zeigen,
zu welcher Barbarei eine Geistigkeit führen kann, die nur noch
Gehalt kennt und von der Sprache nichts als Kürze und
Eindeutigkeit verlangt, also in der Formel das Ideal des geistigen
Ausdruckes überhaupt sieht. Wer das für „Sprache" hält, ist freilich

notgedrungen ein Feind jeglicher „humanistischen" Bildung,
wie es denn auch Ostwald mit großem Grimme ist. Aber neben
dem Willen zur Klarheit und Kürze steht der Trieb zur Feinheit
und Fülle. Nicht nur der Begriff, sondern die mannigfaltige
Anschauung ist auszudrücken; und das vermag nur eine ganz zum
künstlerischen Organ gewordene Sprache. Und dies persönliche
Verhältnis des Schaffenden zu allen Mitteln seiner Sprache, deren

Eigenartigkeit in ihm noch eigentümlicher wird, bleibt unübersetzbar.

Wie sollen wir den Sinn für das unmittelbare Erfassen
der Schönheit pflegen, wenn wir nicht einmal zur ächten Form
vordringen? Übersetze man den Faust ins Französische oder
Lateinische, oder Eichendorff ins Englische, oder Mörike ins Hebräische,

und dann urteile man, ob das noch Goethe, Eichendorff,
Mörike sei? Und doch sind Französisch und Englisch Sprachen,
die uns ihrem Bau und gewöhnlichen Inhalt nach viel näher stehen

257



als die klassischen. Wie wollen Sie da für Homer und Aischylos,
für Tacitus und Augustin originale Nachahmungen erwarten?

Scharfes Licht auf diese Frage wirft der Einwand, „in die
Materie, zum Beispiel der griechischen Philosophie, könne man
ganz gut auch ohne Kenntnis der Sprache eindringen." Erstens
ist es eigenartig, solches zu behaupten, ohne dass man eben die

Sprache kennt und also die Lage überblickt. Und sodann war eben
dem Griechen die Philosophie nicht „Materie", sondern Kunst.
Gerade diesen Trieb zum vollkommenen Ausdruck haben wir
verloren. Und eben das bedeutet formale Kultur.

Ich will schließen. Meine Aufgabe war nicht, zu erschöpfen,
sondern einzuleiten. Sonst müsste mich die Dürftigkeit dessen

betrüben, was ich in diesem Rahmen beibringen konnte. Immerhin

haben wir wohl eine gewisse Grundlage gewonnen. Wir haben
die Selbständigkeit der neuen Kultur verlangt, ob sie auch von
der alten angeregt sei. Wir haben aber als natürliche Folge des

gebildeten Selbstbewußtseins des Einzelnen wie der Zeit erkannt,
dass es seine Beschränkung durch geschichtliches Durchschauen
und Dhcrschauen so weit als möglich überwindet. Solch
unmittelbares Verhältnis ist aber nur mit großem Aufwand von Arbeit
zu erreichen, wenn auch die Höhen antiker Kultur dem jugendlichen

Geiste näher stehen als manche Vertreter komplizierterer
Anlage. Denn die Sprachen sind uns fremd. Also muss verlangt
werden, dass diese Arbeit iverde, was sie sein soll und was sie

einzig fruchtbar macht, zu einem tatsächlichen Eindringen in das
Wesen antiker Geistigkeit, wertvoll in sich selber und anregend
für unser Wesen und Werden. Darum aber muss, wer das leisten
will, auch auf dem Gymnasium zu einer ruhigen Vertiefung seiner
Studien gelangen, die ihm als notwendige und gehaltreiche, aber
nicht als die einzig bildenden geboten werden.

Dann wird sich zeigen, dass auch das Wissen um antike
Kultur nicht ein Wissen wider das Leben, sondern ein Wissen

vom Leben und ein Wissen zum Leben ist.

ZÜRICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

DC

258


	Antike Geisteskultur und moderne Erziehung [Schluss]

