Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Antike Geisteskultur und moderne Erziehung [Schluss]
Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTIKE GEISTESKULTUR
UND MODERNE ERZIEHUNG

44

Ist uns also durch die historische, vergleichende Erforschung
der alten Kultur die Moglichkeit genommen, erhabene und frucht-
bare Werte in ihr zu sehen?

Oder ist die Entfernung so groB geworden, dass die erziehe-
rische Verwendung unmdoglich ist?

Mit der ersten Frage ist eines der wichtigsten Probleme der
Gegenwart beriihrt. Das historische Jahrhundert hat uns gelehrt,
alles vergleichend zu betrachten und relativ zu bewerten. Wir
glauben lieber an nichts mehr, als uns durch unbesonnenes Be-
jahen bloB zu stellen. Bewahre: Nichts ist einfach vollendet;
denn alles hat Parallelen. Ruhlos gleitet das Auge, und sucht
seine Beziehungen — unstdt gleitet es und gleitet, um irgendwo
zu ruhen — aber die verbindenden Linien fithren immer weiter. . .

Ach, werten heiBBt ja, dass Einer ein Einzelnes liebt, dass er
es kraft seiner Liebe aus dem sachlichen Zusammenhang heraus-
hebt, es bewertet, weil er das kann und will. Werten heifit, zu
einem Dinge sagen: Du bist mein; tritt heraus aus dem geschicht-
lichen Zusammenhang, aus deinen hunderttausend Beziehungen;
denn ich liebe Dich —

Diese Kraft miissen wir wieder gewinnen, wenn wir nicht
vor lauter relativer Bewertung und gelehrter Objektivitdt verhun-
gern und erfrieren wollen. Der Historismus hat uns von dem
Aberglauben an absolute Ubermacht erlost, Dank ihm! Aber der
lebendige Mensch ist mehr als eine unpersénliche Methode. Ich
vergleiche betrachtend, und wenn ich will, so urteile ich wertend.
Denn ich vermag es beides und will auch beides, jedes an seiner
Stelle und zu seiner Zeit.

Also: Mag mir tausendmal bewiesen sein und ich es zehn-
tausendmal begriffen haben, dass ,edle Einfalt und stille GroBe“
nicht die ganze griechische Kunst ist — dass es griechische Kunst
gibt, die edle Einfalt und stille Gr6Be vollkommen darstellt, das
weiB ich. Und wenn neben diese Kunst des Typus und der sinn-
lich gestalteten Idee die ganz andere orientalische oder germa-
nische tritt, wird das in sich Vollkommene doch nicht entwertet.

249



Mag mir tausendmal bewiesen sein, dass die griechische Tra-
godie keine einzigartige und absolute GroBe ist — dass sie in
verschiedener Art eines der tiefsten Zeugnisse religios gedeuteter,
tragischer Lebenserfahrung darstelle, und zwar in eigener, or-
ganisch dafiir gewachsener Form: das ist darum doch wahr, Dar-
um liebe ich sie.

Mag mir tausendmal bewiesen sein, dass Platos Konsequen-
zen erst Kant ganz gezogen hat, und dass Aristoteles nicht der
Inbegriff der Weisheit ist, fiir den er mehr als tausend Jahre galt
— darum bleibt die Zusammenfassung aller geistigen Vergangen-
heit der Griechen durch Plato doch das Urbild genialer Geistig-
keit und des Aristoteles Riickwendung in die Erfahrungswelt doch
vorbildliche Gestaltung zielsicherer wissenschatftlicher Arbeit.

Kurz: Wir sind durch den Historismus von der Absolutheit
der klassischen ldeale erlost. Wir haben verstehen gelernt, dass
sie ihre besondern Bedingungen haben, weil sie geschichtliche
Erscheinung sind.

Sind es darum keine Werte mehr? Es bleibt die Tatsache
dieser beispiellos schnellen Entwicklung auf politischem, kunst-
lerischem, wissenschaftlichem, philosophischem Gebiet, bleibt die
Fiille der Schopfungen, der allmahlich so sicher herausgearbeitete
Wille zum schonen MaBe — aus der Natur gewonnen, zum 4&s-
thetischen und ethischen Ideal geworden und von Plato schlieBlich
als hochstes Weltgesetz wieder in die AuBenwelt gedacht — es
bleibt die einfache Klarheit ihrer besten (wenn auch nicht aller)
Schopfungen, die Ahnung der letzten Hoffnung, dass der natiir-
liche Impuls eigentlich zugleich auch das Gute wolle, dass also
der innerste Zwist im menschlichen Wesen iiberwunden sein
werde; es bleibt die Urspriinglichkeit im Schaffen und die Leichtig-
keit, Fremdes anzueignen — die Einheit des Lebens nach seiner
korperlichen und geistigen Seite. Es bleibt die Formfreudigkeit,
der auch alle Wissenschaft Kunst ist, und die reinste Darstellung
organisch empfundenen Lebens im Stein. — Also nur die Illu-
sion von der gleichméBigen Genialitit des griechischen Volkes
ist zerstort. Was die besten — wie oft im Kampf! — geleistet,
bleibt dabei doch, was es ist. Uns aber bleibt ein freies Verhalt-
nis dazu moglich, weil wir nicht in sklavischer Abhangigkeit vor
besondern Erscheinungen verharren, sondern von eigenem Boden

250



aus fremde Vollkommenheit schauen, verehren und an ihr zur
Klarheit unseres Wesens gelangen. Oft genug ist solche freie
Betrachtung schon zu gegenseitiger Wirkung geworden. Denn
nicht alle Toten sind tot.

Wer in seiner Jugend griechischen Geist kennen lernt, steht
in besonderer Weise in der Werkstatt der Geschichte. Nie mehr
ist die Natur so verschwenderisch gewesen. Er sieht bei Homer
Weltbetrachtung und Phantasie vereinigt, gegenstdndlich, gewiss
nicht ,naiv“, sondern mit viel gewonnener Kunst, aber sachlich,
ohne innern Bruch mit der geschilderten Welt. Er sieht danach
in kiirzester Zeit die polemische, gnomische, elegische, liedartige,
chorische Lyrik aufsprieBen, sieht dann Naturwissenschaft und
Historie, daraus Philosophie entstehen, verfolgt das Werden der
Tragodie, daneben die Weltanschauung und Lebensgestaltung in
ihren bedeutsamen Wandlungen, betrachtet aber auch die Ent-
wicklung bildender Kunst: All das AuBerungen eines eigenartigen
Verhiltnisses der Menschen zur Sichtbarkeit: naturhaft, von der
Einheit der Seele und des Kosmos iiberzeugt, mit seligen Augen
fir die gottlichen Machte und die Farbenpracht des Lebens.

Er sieht Sokrates die Kritik der Sophisten aufnehmen, die
Aufmerksamkeit nach innen wenden, mit seinem Tod die Forderung
innerer Freiheit besiegeln, sieht Plato beide Gebiete, Inneres
und AuBeres, vereinen, nachdem er den Halt im Unsichtbaren ge-
funden, sieht Aristoteles bestrebt, die ganze Welt in Erscheinung
geordnet zu umfassen, so eine Menge Einzelwissenschaften be-
griindend. — Dann zerfallen die griechischen Staaten; aber grie-
chischer Geist besiegt die Sieger und nimmt ihre Anregungen
auf, prdgt aber allem, das Christentum nicht ausgenommen, sein
Siegel auf, beherrscht auch kiinstlerisch das romische Weltreich
und durch dessen Vermittlung jahrhundertelang die Entwicklung
der Kultur, ohne dass das zum Bewusstsein kommt.

Sollte es nicht fiir den werdenden Geist eigenartig fruchtbar
Sein, so an den Quellen unserer europiischen Kultur zu stehen,
thre Elemente werden und sich verbinden zu sehen? Ist nicht
Vielleicht unser Zusammenhang mit diesen ,Toten“ viel enger als
der mit vielen Zeitgenossen?

Aber auch direkt ist der Ertrag groB. Homer, Sophokles,
die Lyriker, Herodot und Thukydides, Plato, der das Philo-

251



sophieren an Stelle der Philosophien setzt und die Seele vom
Bann der Dogmen befreit, Paulus, der den Ertrag der Geschichte
eines kleinen Volkes, dessen welthistorische Bedeutung er iiber-
blickt, heriiberbringt und die alte Welt iiberwindet: Das sind
lebendige GroBen. Dabei die Sprache von einer beispiellosen
Bildsamkeit, jeder Technik, jeder Kunst, jedem Gedanken wieder
fiigsam (ohne jede Lehnmoglichkeit), weit in unser tédgliches
Leben und unsere Dichtung hineinreichend.?)

In Rom ist dieses Werden - Sehen viel seltener, weil die
schopferische Krait viel kleiner ist. Immerhin haben die Rémer
in Tacitus einen historischen Stilisten ersten Ranges: seine Uber-
zeugung und Darstellung sind eines. Catull ist Lyriker, wenn je
einer, Properz hat Goethe begeistert, Cicero hat eine Meisterschaft
der Sprache, die in Prosa ganz selten ist, wie Tibull und Vergil
in der Dichtung; Horaz ist ja gewiss nicht der Dichter, wie er es
friher mit dem unverstandnen Pindar schien; aber reich an Kul-
tur der Form und des Gehaltes ist auch er, und zur Gewinnung
eines gerechten Urteils fremden Erscheinungen gegeniiber eignet
er sich ausgezeichnet; auch bei Plautus, Martial, bei Seneca und
Augustin ist menschlich und kiinstlerisch vieles zu holen (wie
denn ja das alte Christentum fiir uns durchaus zur ,Antike* se-
hért und doch in Augustin die modern-individualistische Domi-
nante vorerst in religioser Form mit antiker Geisteskultur ver-
eint erscheint).

Des bedeutsamen Gehaltes ist auch hier genug. Dazu kommt
aber der Ertrag fiir die eigene Sprachgewalt, der sich aus dem
bestandigen Vergleichen und Umprédgen ergibt. Freilich muss fort-
wahrend verlangt werden, dass die deutsche Form unserm Geiste
wie dem Gehalte vollkommen geniige. Wie viel erfihrt man da
von der Bildlichkeit unsrer Sprache, von ihrem Bau, ihrem Willen
und Widerwillen! Satz- und Gedankenbau des Deutschen und

1) Diese Dinge lassen sich schwer bestreiten. Daher greift man gern
zu dem Satze, griechische Schénheit und Weisheit sei so einleuchtend,
dass ihre Nachahmung einfach die Nachahmung des Selbstversténdlichen
sei. Gewiss: die GroBe des Genialen besteht mit in seiner unbedingten
Leuchtkraft, die man nicht mehr wegdenken kann. Aber nun zu meinen,
das hitte man auch gekonnt, und ,eigentlich® sei die Leistung, das Selbst-
verstiandliche zu finden, gar nicht so groB, das ist doch eine etwas an-
soruchslose Logik. Wie heiBt doch die Geschichte vom Ei des Columbus?

252



Lateinischen sind so charakteristisch verschieden, dass alles um-
gebildet werden muss, was wir iibertragen. Geschieht das nicht,
so wird allerdings das deutsche Sprachgefiihl schwer geschédigt.
Geschieht es aber, so wird eine groBe Schdrfung und Bereiche-
rung die Folge sein. Man kann wirklich am Lateinischen Deutsch
lernen; nur nicht sklavisch, sondern schopferisch.

Fiir den historisch denkenden Menschen ist auBerdem das
Lateinische der Schliissel zu einem Jahrtausend europdischer
Kultur. Das wird so bleiben, auch wenn die letzten lateinischen
Dissertationen geschwunden und die letzten Enzykliken verkiindet
sind. Dass es eine schOne, ausgebaute, eigenartige, strenge
Sprache ist, kommt dazu : es istein dsthetisches Vergniigen, dieses
logische Gebdude neben dem lebendigen Organismus des Grie-
chischen zu betrachten. Ubrigens kann man auch das Verhiltnis
zu den romanischen Sprachen organisch, nicht nur ,praktisch“
verstehen. Das ist wieder ein wahres ,Werden-Sehen“, und
seine Forderung ist auch eine Anregung des Naturgefiihls. Denn
die Seele ist doch wohl auch Natur, und das Werden geistiger
Werte ist fiir den jungen Geist, dem diese jugendlichen Stadien
so nahe stehen, weil er sie neu durchlduft, doch wohl ebenso
wichtig als die Kenntnis sdmtlicher Kdfer und Kompositen.

Wire das Gymnasium ein Organismus, so miisste der Zu-
sammenhang alles Gehaltes natiirlich viel stirker und deutlicher
sein. Nicht nur die Grundsédtze der Betrachtung, die sich ergin-
zen, miissten klar werden, sondern auch im Verlaufe lieBen sich
einleuchtende Beziehungen nachweisen. Eine der wichtigsten For-
derungen wiére hier, dass in den obersten Klassen eine der alten
Sprachen und Deutsch von Einem Lehrer vertreten wiirden, die
andere etwa mit Geschichte vereinigt wéire. Fiithrt man das durch,
S0 wird die Enge des Zusammenhanges selbst dem Kenner
immer iiberraschender.

Die verdnderte Stellung zur Antike hat also ihre Werfe nicht
vernichtet, sondern sie schérfer bestimmt und neben andere ge-
stellt, die ihre Vollendung haben kénnen, ohne aus klassischem
Formwillen zu stammen, ja die uns sogar dann niher stehen
konnen, wenn wir griechisches Wesen und Schaffen in seiner
Eigenart und innern Geschlossenheit kennen und verstehen gelernt
haben. Dabei sind wir iiberzeugt, dass aus diesem freien Ver-

253



hédltnis mehr zu gewinnen ist als aus sklavischer Nachahmung.
Wir konnen griechische Kunst nicht mehr machen, weil unser
Lebens- und WeltgefiihI nicht das griechische ist. Wohl aber
konnen wir dieselbe Lebendigkeit des Formgefiihls erreichen,
dieselbe Einheit im Lebens- und Weltgefiihl zu gewinnen trachten.
Wir sollen von uns fordern, so vollkommen ,das zu werden, was
wir sind“, wie sie es in tiefer und schlichter Einsicht von
sich gefordert haben. Uber alle Verschiedenheiten des Stiles
weg aber sollen wir die letzte Einheit alles Geistes sehen lernen.
Form ist vollendete Erscheinung des allgemein giiltigen Gehaltes
in der Zeitlichkeit; darin liegt auch ihr Subjektives, Einzelnes,
Gebundenes. Das Ewige ist letzten Endes die Gestaltungskraft,
nicht die Gestalt. Und bei den Griechen ist in vorbildlicher
Weise Sprache, Wissenschaft, Kunst, Dichtung und Philosophie
in der einheitlichen Mannigfaltigkeit entwickelt worden, die von
andern aus ihren Voraussetzungen auch erstrebt werden kann.

Wir haben Kkulturelle Werte, aber keine Kultur von einiger
Geschlossenheit. Die Betrachtung friiherer geschlossener Kul-
turen stellt auch uns also eine Aufgabe, nur eine echtere als
frither, namlich die, unsere Kultureinheit zu finden.

Konnen wir aber noch ein umfassendes geschichtliches Be-
wusstsein von den Quellen unsrer geistigen Kultur festhalten?

Streng genommen, das heilit so, dass das Tatsdchliche und
seine Zusammenhinge von jedem Modernen nacherlebt wiirden,
kann die Antwort nur MNein lauten.

Wer nun antike Kultur fiir Kultur iiberhaupt und geschicht-
liches Bewusstsein fiir hoheres Menschentum schlechthin ansieht,
erblickt darin eine strafliche AusschlieBlichkeit. Dem ist aber
nicht so. Die Bildung hiangt daran nicht. Denn Vollkommenheit
einer geschichtlichen Erscheinung ist nicht die Vollkommenbheit,
Lebendigkeit ist nicht das Leben, eine Form nie die Form. Es
gibt nichts auf Erden, von dessen Wissen wir so abhédngig waren,
keinen Bildungsweg oder Bildungsgegenstand, ohne den wir vom
Leben ausgeschlossen wiren, in dem wir ohne weiteres leben,
weben und sind.

Mit dem diinkelhaften Hochmut derer, die gar noch bloBes
Wissen um fremde Kultur fiir ein hoheres Dasein ausgeben
wollen und sich als Priester des allein selig machenden Altertums

254



vorkommen, hat ein lebendiges Bemithen um die geistigen Werte
der Antike nichts zu schafien. Diese Torheit hat der guten Sache
mehr als irgend ein Feind geschadet.

Denn zunichst bleiben geschichtliche Zusammenhidnge auch
dann wirksam, wenn sie nicht allen bewusst sind. Und dann
handelt es sich bei dem riickgewandten Blick auf das Werden
unserer Kulturwelt um ein Wertvolles, einen unsichtbaren Reich-
tum, eine Erweiterung des endlichen Bewusstseins, eine Uber-
windung der engsten Schranken menschlichen Lebens, nie aber
um das Leben selbst oder um etwas, was an Wert die lebendige
Seele iiberstiege.

siDariiber sollte Klarheit herrschen. Dann hétten wir vorerst
eine Gemeinsamkeit des Lebensgefiihls, in der manche ofiene
Wabhrheit ihre Bitterkeit verlore. Die reine Menschlichkeit haben
die Griechen oft herrlich dargestellt. Aber ihre Quellen liegen in
uns so gut wie in ihnen, und was wir letzten Endes zu tun haben,
ist, solche zu schaffen, nicht vor dem Bilde unserer alten Sehn-
sucht niederzufallen. Die Frucht ihres Daseins sollen wir geniefien,
in uns aufnehmen und in uns fruchtbar werden lassen. Die groften
geschichtlichen Werte sind die, die in den Organismus der Mensch-
heit als ihr Fleisch und Blut iibergegangen sind. Soweit die Antike
dies tat und tut, ist sie Leben gewesen. Dass ihr Missverstand
als ,Leichengift* gewirkt hat, dafiir kann sie wirklich nichts.

Erst auf diesem Boden kann gesagt werden, dass eigenes
Verhiltnis zur alten Kultur starke, besondere Begabung und viel
Arbeit fordert. Damit ist durchaus nichts geholfen, dass man
den Segen des klassischen Geistes allen génnt und sodann die
Anforderungen so gering ermisst, dass niemand ans Ziel gelangt.
Es ist ja bei uns anders als im gelobten Lande des lateinischen
Aufsatzes. Wir haben uns soweit beschridnkt und beschieden,
dass wir uns oft fragen, ob unsere lichelnde Liebeswiirdigkeit
nicht schlieBlich strifliche Schwéche werde.

Gar nicht zu reden von dem schmahlichen Unsinn, um der
lieben Eitelkeit willen Kindern die schonsten Jahre zu verleiden, damit
Sie einmal ,Latein gehabt haben“, wenn sie doch unmoglich je
€twas damit werden machen konnen. Wer nicht in die obersten
Klassen kommt, verliert mehr als er gewinnt. Denn der Anfang
ist wesentlich Mithe und SchweiB. Wer das verhiillt, verdeckt die

255



Wahrheit. Man lauft um seines Zieles willen, nicht um einmal
unterwegs gewesen zu sein.

Umgekehrt ist zu fordern, dass, wer wirklich humanistische
Bildung gewinnen will, wie wir sie geschildert haben, nicht durch die
riihrende Einbildung von ,allgemeiner Bildung“ gleichzeitig mit
den Anfangsgriinden aller moglichen Einzelwissenschaften belastet
werde. Auf der obern Stufe ist eine ernsthafte Scheidung durch-
aus zu fordern: entweder naturforschende Richtung, allerdings mit
tiichtiger Einfiihrung in Geschichte und Deutsch und mit geho-
riger Vertiefung der Forschungsgrundsatze, oder aber wirklich
humanistische Richtung mit Griechisch und Deutsch, Gesclrahte
und Latein als Hauptfachern, passender und gehaltvoller Einfiih-
rung in neue Sprachen, samt einer grundsdtzlich fiir diese Bil-
dungsart erdachten mathematischen und naturhistorischen Unter-
weisung, wo aber das Einzelwissen entschlossen hinter das Wesent-
liche zuriickzutreten hétte.

Unser heutiges Gymnasium ist ein Kompromiss aus ganz
verschiedenen Bildungsidealen. Es ist nicht die Schule der Zu-
kunft, die wissen wird, dass man nicht alles zugleich kann, dass
man Ssich aber teilen muss und dass dann jeder seine Sache
recht tun und doch von den allgemeinen Grundsdtzen einen hin-
reichenden Begriff haben kann. Heute sind wir bei aller ,all-
gemeinen Bildung“ so weit, dass die ,positiven Kenntnisse“ des
Gymnasiums doch vergessen sind und bei alledem die Angeho-
rigen der verschiedenen Fakultiten sich kaum mehr verstehen.

Wir haben auch in Zukunft klassische Bildung zu fordern,
aber nicht als Bildungspostulat fir jeden Einzelnen, sondern fiir
die Gesellschaft, in der das Bewusstsein ihrer geistigen Geschichte
lebendig bleiben und vertreten sein muss. So wenig als wir aber
selber alle Elektrotechniker sein miissen, damit uns der Segen
der Technik nicht fehle, so wenig miissen die ein geschichtliches
Bewusstsein heucheln, die dazu nicht tauglich sind, es zu ge-
winnen. Theologen, Philologen, Historiker, zum Teil auch andere
Fachgelehrte, brauchen ja die Kenntnis der Sprachen ohne wei-
teres. Dariiber ist kein Wort zu verlieren. Wir reden aber allge-
mein vom Erziehungswert, den sie auch solchen vermittle, die
das Fachliche nicht ,brauchen“. An diesen glaube ich durchaus,
aber nicht fiir alle. Wer die Erziehung hat, beweise ihre Frucht-

256



barkeit. Wer sie nicht hat, suche andere geistige Inhalte ais eben-
biirtig zu erweisen oder schaffe eigene. Oder er behelfe sich
mit dem Bild, das Ubersetzungen und Nachdichtungen zu geben
vermogen.

Aber sollten wir das nicht alle fun?

Der Einwand ist weder so toricht noch so schlagend, wie
man meist sagt. Denn in der Kunst sind wir fiir Nachbildungen
und Abgiisse, ja selbst fiir geringe Nachbildungen dankbar, wenn
die Werke selber fehlen. Ebenso ist es mit Nachbildungen der
Dichtung, ja aller sprachlichen Denkmadler; denn auch Geschichte,
Rede, Brief war den Alten Kunst. Haben wir aber das Ori-
ginal, so legen wir doch die beste Nachbildung beiseite. In frem-
dem Stoife kann nie ein anderer dasselbe wieder schaffen. Im
besten Fall schafft er gleichwertiges Neues. Es ist der beste Be-
weis fiir die Notwendigkeit formaler Schulung, dass der Sinn fiir
Echtheit in diesen Dingen so unglaublich gering geworden ist.
Der Vortrag iiber Kulturfragen der Zukunft, den kiirzlich ein Ge-
lehrter vom Range Ostwalds hier gehalten hat, konnte uns zeigen,
zu welcher Barbarei eine Geistigkeit filhren kann, die nur noch
Gehalt kennt und von der Sprache nichts als Kiirze und Ein-
deutigkeit verlangt, also in der Formel das Ideal des geistigen
Ausdruckes iiberhaupt sieht. Wer das fiir ,Sprache“ hilt, ist frei-
lich notgedrungen ein Feind jeglicher ,humanistischen“ Bildung,
wie es denn auch Ostwald mit groBem Grimme ist. Aber neben
dem Willen zur Klarheit und Kiirze steht der Trieb zur Feinheit
und Fiille. Nicht nur der Begriff, sondern die mannigfaltige An-
schauung ist auszudriicken; und das vermag nur eine ganz zum
kiinstlerischen Organ gewordene Sprache. Und dies personliche
Verhiltnis des Schaffenden zu allen Mitteln seiner Sprache, deren
Eigenartigkeit in ihm noch eigentiimlicher wird, bleibt uniiber-
setzbar. Wie sollen wir den Sinn fiir das unmittelbare Erfassen
der Schonheit pflegen, wenn wir nicht einmal zur dchten Form
vordringen? Ubersetze man den Faust ins Franzosische oder La-
teinische, oder Eichendorff ins Englische, oder Morike ins Hebra-
ische, und dann urteile man, ob das noch Goethe, Eichendorfi,
Morike sei? Und doch sind Franzosisch und Englisch Sprachen,
die uns ihrem Bau und gewohnlichen Inhalt nach viel ndher stehen

251



als die klassischen. Wie wollen Sie da fiir Homer und Aischylos,
fiur Tacitus und Augustin originale Nachahmungen erwarten?

Scharfes Licht auf diese Frage wirft der Einwand, ,in die
Materie, zum Beispiel der griechischen Philosophie, kénne man
ganz gut auch ohne Kenntnis der Sprache eindringen.“ Erstens
ist es eigenartig, solches zu behaupten, ohne dass man eben die
Sprache kennt und also die Lage iiberblickt. Und sodann war eben
dem Griechen die Philosophie nicht ,Materie“, sondern Kunst.
Gerade diesen Trieb zum vollkommenen Ausdruck haben wir
verloren. Und eben das bedeutet formale Kultur.

Ich will schlieBen. Meine Aufgabe war nicht, zu erschopfen,
sondern einzuleiten. Sonst miisste mich die Diirftigkeit dessen
betriiben, was ich in diesem Rahmen beibringen konnte. Immer-
hin haben wir wohl eine gewisse Grundlage gewonnen. Wir haben
die Selbstdndigkeit der neuen Kultur verlangt, ob sie auch von
der alten angeregt sei. Wir haben aber als natiirliche Folge des
gebildeten SelbstbewuBtseins des Einzelnen wie der Zeit erkannt,
dass es seine Beschrankung durch geschichtliches Durchschauen
und Uberschauen so weit als méglich iiberwindet. Solch un-
mittelbares Verhaltnis ist aber nur mit groBem Aufwand von Arbeit
zu erreichen, wenn auch die Hohen antiker Kultur dem jugend-
lichen Geiste ndher stehen als manche Vertreter komplizierterer
Anlage. Denn die Sprachen sind uns fremd. Also muss verlangt
werden, dass diese Arbeit werde, was sie sein soll und was sie
einzig fruchtbar macht, zu einem tatsachlichen Eindringen in das
Wesen antiker Geistigkeit, wertvoll in sich selber und anregend
fur unser Wesen und Werden. Darum aber muss, wer das leisten
will, auch auf dem Gymnasium zu einer ruhigen Vertiefung seiner
Studien gelangen, die ihm als notwendige und gehaltreiche, aber
nicht als die einzig bildenden geboten werden.

Dann wird sich zeigen, dass auch das Wissen um antike
Kultur nicht ein Wissen wider das Leben, sondern ein Wissen
vom Leben und ein Wissen zum Leben ist.

ZURICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

ooo

258



	Antike Geisteskultur und moderne Erziehung [Schluss]

