
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Glück

Autor: Hinnerk, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GLÜCK
NOVELLE VON OTTO HINNERK

Xenokrates, ein athenischer Bürger, war angesehen,
wohlhabend, gesund, in allen seinen Unternehmungen von einem in
der ganzen Stadt sprichwörtlichen Glück, hatte wohlgeratene Kinder,

ein verträgliches und ihm anhängliches Weib, kurz, es ließ
kaum etwas nennen, dessen er entbehrte, das seiner Tage Reihe
nicht verschönte und schmückte. Alle seine Freunde beneideten
ihn deshalb und priesen ihn als den Glücklichsten der Menschen.
Er jedoch hörte derartige Äußerungen sehr ungern und antwortete,
wenn ihm solches zu Ohren kam, obwohl er eigentlich heiteren
Naturells und auch mit seinem Schicksal keineswegs unzufrieden

war, stets: nichts, das einer besitze, könne ihn so glücklich machen,
dass er darüber die Furcht vor kommendem Unheil zu vergessen
vermöge. Seine Freunde lachten, wenn er solches vorbrachte,
und wollten nicht glauben, dass es ihm mit diesen Reden ernst
sei. Er aber versicherte den Zweiflern, dass ein solches Gefühl
tatsächlich in ihm lebe, dass er keinen Glücklichen für glücklich
halten könne, da ein solcher doch vieles zu verlieren habe, während

ein im höchsten Elend Befindlicher jeden Morgen, welcher
ihm nichts zu rauben vermöge, allein mit Ruhe könne
herankommen sehen. Er, Xenokrates müsse gestehen, dass er die
Götter täglich um Unglück bitte. Jeder sei im Irrtum, welcher
ihn für den Glücklichsten der Menschen halte, denn die Furcht,
alles das, dessen Besitz ihn heute erfreue, zu verlieren, verlasse

217



ihn zu keiner Stunde des Tages und erfülle seine Nächte mit
unruhigen und ihn auf das äußerste quälenden Träumen.

Erneutes Gelächter der Freunde folgte stets auf derart „paradoxe"

Aussprüche, denn so erschienen seine Worte allen, welche
mit ihm verkehrten. Und wenn er gar seinen Ausführungen mit
dem Satze die Krone aufsetzte: wirkliches Unglück sei leicht zu
ertragen gegenüber einer ständigen Furcht vor kommendem
Unheil, so wollten alle, die das hörten, über solchen „Spässen" sich

vor Lachen ausschütten.

Lange Jahre blieb Xenokrates das Glück in gleicher Weise
treu. Nichts misslang ihm, gegen jedes auch noch so geringe
Leid schien er gefeit zu sein, und da man seinen Worten doch
nicht glaubte, hatte Xenokrates allmählich davon abgesehen, noch
etwas von jener Furcht, welche ihn ständig erfüllte, verlauten zu
lassen. Sein Vermögen wuchs, seine Äcker trugen ihm in jedem
Jahre Frucht, die Schiffe, welche er aussandte, kamen ungefährdet
an ihren Bestimmungsort und wieder in den Piraeus zurück. Seine
Sklaven traf kein Missgeschick, seine Kinder blühten, sein Weib
blieb gesund und in ihrer Liebe zu ihm unwandelbar, in keiner
Schlacht wurde er verwundet, keine Krankheit Versehrte ihm den
Leib. Nur Gutes ging von ihm aus, und seine Mitbürger sahen
in ihm einen von den Göttern begnadeten Mann. Er aber betete
nach wie vor um Unglück.

Und eines Tages zum Staunen aller, die ihn kannten und
sich so an sein Glück gewöhnt hatten, dass, als jetzt der
Umschlag eintrat, etwas ganz Festes, über jede Anfechtung Erhabenes
umgestoßen, gleichsam ein Naturgesetz außer Kraft gesetzt zu
sein schien, traf ihn das erste Unglück seines Lebens. Es starb
sein Weib. So verwunderlich kam dieser Todesfall allen vor,
dass, was man bei jedem andern als ein ganz gewöhnliches
Menschenschicksal erachtet hätte, bei Xenokrates allgemeines
Aufsehen erregte, und er weit mehr bemitleidet wurde als einer, den

das Unglück bei jedem Schritt verfolgte und dem es alles genommen,
nur die Mutter seiner Kinder gelassen, ihn schließlich aber auch

noch dieses, seines letzten Glückes, beraubt hatte. Niemand sah

auf das, was Xenokrates noch blieb: Ansehen, Besitz, Gesundheit
und eine Reihe blühender Kinder. Jeder fand es unfassbar und

218



tieftraurig, dass diesem Manne sein Eheweib hatte sterben müssen.
Xenokrates bestattete sein Weib, beweinte es aufrichtig und
ertrug den Verlust mit Fassung. Für diesen Verlust dankte er den
Göttern nicht, denn, wenn er auch stets mit Freuden bereit
gewesen war, sich durch Leiden Ruhe vor jenen ihn quälenden
Befürchtungen zu erkaufen, dass er das Liebste, was er hatte,
denjenigen Menschen hergeben musste, um dessen wegen ihm alles
andere eigentlich erst recht wertvoll gewesen war, fand er sehr
hart und klagte die Götter an, sie hätten ihn lange Zeit nur
deshalb so verwöhnt, um ihn mit einem Unglücksschlage nun auch
besonders schwer treffen zu können.

Jedoch die neidischen Mächte schienen durch dies eine Opfer
versöhnt. Aufs neue strahlte dem Xenokrates das Glück. Nun die
Mutter fehlte, umschloss sein Herz die Kinder mit vermehrter
Liebe, und als die Wunde, welche der Tod seiner Frau seinem
Herzen geschlagen hatte, zu vernarben begann, regten sich auch
m Xenokrates' Brust die alten Befürchtungen, da ihm doch immer
noch vieles geblieben war, aufs neue. Die Götter um Unglück
zu bitten, wagte er nicht mehr, fürchtend, sie möchten noch einmal

mit allzuvollen Händen gewähren.
Und sie gewährten, ohne dass er bat. Ein Sohn nach dem

andern starb in der Schlacht, auf dem Meere durch Schiffbruch,
daheim durch Krankheit, und auch die Töchter folgten. Neues
Erstaunen in Athen, als dieses Sterben begann und in rascher,
unerbittlicher Folge sich fortsetzte. Fast schon sah man in schnell
umschlagender Stimmung in ihm einen von den Göttern gezeichneten

Mann. Xenokrates bestattete, was zu bestatten war, und
fand, er habe, was an Glück ihm früher geworden, reichlich
bezahlt. Aber ehe die rasche Folge von Todesfällen ihr Ende
erreicht hatte, scheiterten ihm auch Schiffe, rafften Seuchen seine
Sklaven dahin, fielen Missernten auf seine Landgüter, und bald
war der reiche Xenokrates ein armer Mann. Auch seine Gesundheit

hielt nicht Stand; Krankheit fesselte ihn auf das Lager und
"ahm ihm fast gänzlich das Augenlicht. Den Unglücklichsten
aller Menschen nannten ihn seine Freunde. Alle verließen ihn,
denn wie früher das Glück schien jetzt Unglück von ihm auszugehen

und jeden, welcher sich in seine Nähe wagte, zu bedrohen.
Und so schnell geschah das alles, dass, noch bevor man sich an

219



die ersten Veränderungen in Xenokrates' Lebensumständen
gewöhnt hatte, schon die letzte, bitterste vollzogen war.

Auch dem Betroffenen selber kam dieser Umschwung so
plötzlich, Leid auf Leid folgten sich in so schnellen Schlägen,
dass es einige Zeit brauchte, bis er recht eigentlich zur Besinnung
seiner Lage gelangt war. Zu dieser Zeit begannen die, welche
in glücklicheren Tagen seine Freunde gewesen waren, sich seiner
früheren Reden zu erinnern und fanden spottend, Xenokrates sei
im Grunde immer ein Pechvogel gewesen. Jetzt nämlich glaubten
sie plötzlich, dass es ihm mit seiner Furcht Ernst gewesen sei,
äußerten untereinander, ein Mensch, dem so restlos alles geglückt
sei wie Xenokrates, habe im Grunde gar nicht anders empfinden
können. Und, zurückblickend, empfanden sie jetzt das gleiche
Grauen, welches Xenokrates' Seele in den Zeiten seines Glückes
erfüllt hatte. Aber einen Pechvogel nannten sie ihn doch, meinten,
ein schlimmeres Los könne einen Menschen gar nicht treffen, als
in seinen guten Zeiten solches Glück zu haben, dass ihm selbst
davor schaudern müsse und jeder ruhige Genuss ihm vergällt
werde, dann aber alles zu verlieren und in das letzte Elend zu

geraten.

Eines war jedoch Xenokrates noch immer verblieben: der
ehrliche Name, und, nachdem er sich in seinem Elend etwas ge-
fasst hatte, begann ihn auch dieses zu beunruhigen. Er war noch
immer nicht ganz arm, nicht ganz elend. Ja, seine Unruhe wurde
so groß, dass er nun die Götter aufs neue bat, sie möchten ihm
doch auch diesen letzten Besitz nehmen, damit er in Frieden
und durch keine Ängste mehr gequält nach ihrem Willen leben
oder sterben könne.

Xenokrates hatte in den Tagen seines Glückes manches öffentliche

Amt bekleidet, in welche, als er verarmt war, andere
eingetreten waren. Diese wurden, um sich für das öffentliche Wohl
besorgt zu zeigen, jetzt seine Ankläger, und da man in der
Absicht zu finden, zu suchen begann, fand man auch, was man
aufzudecken wünschte, und brandmarkte den Blinden und Siechen
als einen Veruntreuer öffentlichen Gutes. Nur der Hinweis einiger,
dass die Götter selber schon rächend eingegriffen hätten, rettete
den Elenden vor schwerer gerichtlicher Strafe. Aber der Pöbel

220



bewarf ihn mit Kot und spie ihm ins Gesicht, wenn der blinde
Bettler es noch einmal wagte, durch die Straßen zu wanken.

So trafen ihn einige alte Freunde, trieben in erwachendem
Mitleid die Angreifer von ihm weg, und einer von ihnen fragte
Xenokrates, ob er denn etwa noch die Götter um Unglück
anflehe, oder ob er jetzt genug verloren habe, um ruhig und glücklich

zu sein. Jetzt werde er wohl nicht mehr behaupten, dass

die Furcht vor kommendem Unheil schlimmer sei als
wirkliches Leid.

Xenokrates besann sich einen Augenblick und erwiderte
sodann: „Ich bin schlimmer daran, als Ihr glaubt. Ihr meint, ich

sei unschuldig angeklagt und verurteilt worden. Auch ich habe
das im Anfang geglaubt, bin mir dann aber doch klar darüber
geworden, dass ich bei den vielen Geschäften, die durch meine
Hände gingen, jene öffentlichen Kassen, welche mir anvertraut
waren, nicht so sorgfältig verwaltet habe, wie ich es hätte tun
sollen. Nicht ich habe öffentliches Gut veruntreut, aber meine
Unachtsamkeit bewirkte, dass andere es zu tun vermochten! Dies

war das Letzte, was ich zu verlieren hatte, meine Selbstachtung,
das Letzte, wofür ich innerlich zitterte. Nun auch sie dahin, bin
ich unangreifbar für jedes Leid, ohne jedes Zittern und Zagen,
und dies allein heißt glücklich sein. Ich habe die Götter um
nichts mehr zu bitten."

nc

Die Religion, sagt Goethe, steht in demselbigen Verhältnis zur Kunst,
wie jedes höhere Lebensinteresse auch. Sie ist bloß als Stoff zu betrachten,
der mit allen übrigen Stoffen gleiche Rechte hat. Auch sind Glaube und
Unglaube durchaus nicht diejenigen Organe, mit welchen ein Kunstwerk
aufzufassen ist, vielmehr gehören dazu ganz andere menschliche Kräfte
und Fähigkeiten. Die Kunst aber soll für diejenigen Organe bilden, mit
denen wir sie auffassen; tut sie das nicht, so verfehlt sie ihren Zweck
und geht ohne eigentliche Wirkung an uns vorüber.

Aus ECKERMANNS GESPRÄCHEN.

an

221


	Glück

