Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart
[Fortsetzung]

Autor: Sternberg, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Fortsetzung)
V. THEORIE DES ABSTRAKTEN MONISMUS

Die Bedeutung des Monismus, richtig erfasst, ist keine sub-
stanzielle oder ,kosmische“, wie Forel sagen wiirde; keine reale,
sondern eine ideale. Nicht das Ding ,Welt“ ist an sich einheit-
lich oder hat eine einheitliche Ursache, sondern nur unser Denken
hat dies Einheitsbediirfnis, diese Einheitssehnsucht. Das Denken
ist das Erfassen der Vielheit als einer Einheit. Diese Einheit ist
der Begriff. Die Wortbedeutung , Begrifi“, ,conceptio“ ist gar nichts
anderes als eine Metapher fiir ,Zusammenfassen“ (urspriinglich
mit den Fingern). Wir koénnen ,Begriff“ auch mit ,System“ ver-
tauschen, je nachdem die zusammengefassten, begriffenen Einzel-
heiten als dunkel inliegend oder als entwickelt (klar entfaltet) und
geordnet gedacht werden sollen. Der Monismus ist damit gerecht-
fertigt als Forderung der Einheitlichkeit des Systems (und ver-
suchsweise, modellmdfige Verwirklichung dieser Einheit). Er wére
(war, ist) falsch als Behauptung von der Einzigkeit des richtigen
Systems. Der Weltgrund ist nicht einzigkeitlich, sondern einheit-
lich, und einheitlich ist er, weil Kategorie des Denkens. (Ebenso
verhdlt es sich mit dem Weltzweck.) Freilich muss jedes System
sich einen Urgrund, eine Ursache, einen Endzweck aufbauen, um
einheitlich zu sein. Wir miissen von irgend einer Tatsache stets
ausgehen und einheitlich fortschreitend jede Tatsache mit ihr in
Beziehung setzen. Tun wir das nicht, sondern weichen wir ab,
springen bald hierhin, bald dorthin, nehmen bald dies, bald
jenes als Urtatsache, so verlieren wir den Faden und verstehen
nichts mehr. Die Begriffe gehen aus. Das Denken zerlduft. Der
angenommene Urgrund ist materiale Hilfskonstruktion zum Behuf
der formalen Einheitlichkeit. Die Einheit ist also eine bloB me-
thodische Kategorie.

Jene Systeme, die, wie das kartesianische oder das fichtesche,
es besonders hervorheben, dass das ganze System aus einer ge-
wissen Urannahme herausgewickelt werden muss, aus dem ,, Dubito“
oder dem A=A, haben in Riicksicht auf die Entwickelung des

185



metaphysischen Denkens zur Folgerichtigkeit groBe Verdienste,
und es ist eben nicht zuféllig, dass gerade diese beiden Philo-
sophen der eine einen ,discours de la méthode“ geschrieben, der
andere sein System als ,, Wissenschaftslehre“ konstruiert hat. Aber
sie irrten, wenn sie glaubten, ein jeder die Grundlage, von der
er ausging, als Axiom demonstrieren zu kénnen und zu miissen.
Dies in sich widerspriichliche Problem l4sst die moderne Meta-
physik fallen. Sie strebt wie jede friihere Metaphysik nach Ein-
heit; aber sie ist sich bewusst, dass die Einheit nur im formalen
Sinn, ais methodische Einheit bestehen kann. Allerdings hat dem
Descartes, der eine sehr entwickelte erkenntnistheoretische Ader
hatte, etwas dergleichen vorgeschwebt, dass die Einheit formal
sein miisse, und Fichte hat sie ganz zweifellos als eine formale
gesucht. Anderseits hatte er doch wieder nicht etwas aus ihr
herleiten kdnnen, wenn nicht sein Grundsatz auch eine materielle,
inhaltliche Bestimmung gehabt hétte. Dieser Widerspruch, diese
Verwirrung bleibt in der fichteschen Philosophie ungelést und
hat ihr nicht mit Unrecht den Vorwurf des Dogmatismus und
Ontologismus eingetragen.

Dogmatismus liegt vor, wenn jemand irgend eine Moglichkeit
von den vielen ohne zureichenden Grund als absolute Wirklich-
keit annimmt (wie Skeptizismus vorliegt, wenn jemand angesichts
der vielen Moglichkeiten die Herstellung wissenschaftlicher Wahr-
heit iberhaupt fiir ausgeschlossen hélt). Ontologismus ist die
Verwechselung, die einem bloB formal geltenden Begriff materielle
Qualitdt beilegt, zum Beispiel aus dem Sosein aufs Dasein schlieBt
und umgekehrt. Beides ist immer, und so auch bei Fichte, aufs
engste verbunden; er gibt der bloB formalen Einheit des Urgrunds
materielle Haltung, weil er aus vielen moglichen einen beweislos
ausliest.

Wenn es so unendlich Jange, wenn es bis auf unsere Tage
gedauert hat, bis man sich von solchem noch immer dogmatistisch-
ontologistischem Monismus losriB, so sind die Hemmungen, die
da wirkten, psychologisch leicht einzusehen. Die Arbeit, ein
System wissenschaftlicher Metaphysik herzustellen, ist, wie schon
bemerkt, eine gewaltig schwere. In ihr wird der Mensch not-
wendig einseitig im Blick; er hat keine MuBe, iiber das eine
System, das er baut, auf andere hinauszusehen. So verwéchst

186



das System mit dem Dasein des Philosophen selbst. Wir haben
jeder nur ein System, weil wir jeder nur ein Leben zu vergeben
haben. Da liegt denn die Selbsttduschung unendlich nah, dass
wir dies System unseres Ichs fiir das System iiberhaupt halten;
das System, in dem wir uns erschopft haben, fiir das erschdpiende,
das absolute, einzige. Alle friiheren Philosophen sind mehr oder
minder dieser Tauschung erlegen und haben ihr System fiir das
objektiv einzige erkldrt, das doch nur subjektiv einzig war. Es
geht ganz ebenso in der Ethik. Als ethisch vollendet kann die
Lebensregel gelten, in deren Ausarbeitung wir alle uns erreich-
baren Griinde pro et contra, das heit uns selbst und unseren
Charakter, unsere Personlichkeit erschOpft haben. Einer so mit
grofBter subjektiver Leistung erreichten Normierung gesellt sich
das Gefiihl, aus Sehnsucht geboren, sie sei objektiv. Es ist aber
psychologisch nur die Betdubung des weiteren Zweifelns, Fragens
durch die Erschopfung.

Ein anderes psychisches Hemmnis liegt in der starken und
auch (bei solider einzelwissenschaitlicher Basierung, die vor Eklekti-
zismus schiitzt) berechtigten Neigung des Metaphysikers, aus der
Mehrzahl der metaphysischen Systeme, namentlich gleichzeitiger,
die ihm bedeutend erscheinen, das Gemeinsame zu entwickeln
und so mit ihnen sich auseinanderzusetzen, zu zeigen, wie sie
alle in seinem aufgehen. Aber auch so entsteht doch nur wieder
ein System, nie das System.

Aus der Schwierigkeit, ein System wissenschaftlicher Meta-
physik auszuarbeiten und daraus, dass dies das Opfer eines Lebens
heischt, ergibt sich von neuem, dass die Mehrheit der metaphysi-
schen Systeme nie zur degradierenden Massenhaftigkeit werden
kann, die den Wert jedes einzelnen Systems, welches es auch
sei, vernichten miisste.

Aus vereintem logischem und biologischem Grunde kann ein
Metaphysiker nur ein System haben. Seine Lebensleistung kann
nicht weiter reichen. Auch darf sie’s nicht: so lange sein System
nicht eines ist, ist es auch nicht fertig; die Vollkommenheit des
Systems ruht in der Lebensersch6pfung des Metaphysikers. Leben
und Weltanschauung sind nur als Einheit denkbar, das Gegenteil
widre absurd. Ich kann mir nicht vorstellen oder wollen, dass

187



ich Jahrhunderte lang leben moéchte, um noch andere Systeme
zu bauen, Schopfer der Systeme der Zukunft zu sein, die ja
kommen miissen; ich kann nur denken und hoffen, dies eine,
mein System, zu verbessern, wie viel Zeit und Kraft mir auch
vergdnnt sei. System und Ich sind eins. Nur eins.

Der Metaphysiker, der nicht ewig lebt, ist, weil er einen kon-
kreten Ausgangspunkt nehmen, und um verstiandlich, begriffsfest
zu bleiben, seine Einheit als absolute, notwendige Einheit dar-
stellen muss, zum (duBerlichen) Dogmatismus (Dogmatismus der
Darstellung) gezwungen. In Erscheinung treten kann sein System
nur als ein einziges, nicht bloB als (formal, methodisch) einheit-
liches. Die formale, abstrakte Einheitlichkeit bekommt in der
Darstellung notwendig den Charakter materieller, greifbarer Einzig-
keit. So wire also der fichtesche Fehler im ganzen uniiber-
windlich? Und alles, was iiber ,Loskommen vom konkreten
metaphysischen Monismus“ hier gesprochen ist, wédre nur Prah-
lerei? Es wiirde auch uns nicht besser gelingen, die Forderung
zu erfiillen: das Grundprinzip und seine Einheit und die Einheit
des Systems, sie muss formal sein?

Doch, es gelingt. Es gelingt durch die Setzung und Wahrung
des kritischen Bewusstseins. Das kritische Bewusstsein hélt die
Erinnerung fest, dass das eigene System und das eigene Prinzip
eben nur eins von mehreren sein kann, welche Erinnerung friiher
dem in das eigene System versenkten, von ihm aufgezehrten Be-
wusstsein schwand, unterging. Das kritische Bewusstsein kann
das eigen-einzige System nicht dndern und hat auch nicht den
Willen dazu; denn das hieBe ja das eigene und gleichzeitig jedes
andere System unkenntlich machen, zerstiuben, die eigene und
jede metaphysische Wissenschait vernichten, verneinen: um dem
Skeptizismus zu erliegen, braucht man das kritische Bewusstsein
nicht zu bemiithen und nicht zuvor ein metaphysisches System zu
schaffen. Das kritische Bewusstsein behilt sich Selbstkritik vor.
Wir miissen dogmatisieren; darum kommen wir nie herum. Aber
wir miissen wissen, dass wir dogmatisieren und warum. In diesem
Wissen bleiben wir vom Dogmatismus frei. Er brandet um uns
herum und kann uns doch nichts anhaben. Wir bleiben kritisch.
Unsere Metaphysik ist wissenschaitlich und kein Pfaffen- und
Fanatikertum.

188



Wir miissen ein materiales Prinzip wdhlen (also in letzter
Linie ontologisch werden), wir miissen darum in subjektiver Einzig-
keit des Systems enden, es ist unvermeidlich, dass wir der Ein-
heitlichkeit unseres Systems irgend eine materiale Wendung geben.
Aber wir wahren doch den formalen Charakter dadurch, dass wir
unser Prinzip als vertretbar, die Einzigkeit als nicht objektiv, die
(idealiter, unserm Streben nach) formale Einheit als (realiter, der
Erscheinung nach) materiale wissen, indem wir also unsern not-
gedrungen konkreten Monismus nur als Statthalter und Liicken-
biiBer des wiinschenswerten (idealen) abstrakten Monismus aner-
kennen, dem wir huldigen.

Bereits diese negative Wahrung des Kritischen, abstrakten
Monismus ist nicht unfruchtbar. Das, was Forel der Metaphysik
unaufhorlich vorwirft, dass sie nichts als die autoritire, ohne
wissenschaftliche Beweise auftretende Glaubenslehre intoleranter
Bonzen sei, ist durch die moderne Auffassung der Metaphysik
ausgeschaltet und zwar ohne dass dadurch etwa einem marklosen
philosophischen Indifferentismus, einem blasiert-energieentleerten
Skeptizismus die Wege bereitet wiirden. (Der moderne Philosoph
hat es nicht nétig, seine Kraft und Uberzeugung durch Ellenbogen-
stoBe in die Flanke seines Tischnachbarn zu beweisen.) Der da-
durch eroffnete Fortschritt der Menschheit im Punkte ethischer
Kultur ist unabsehbar. Diese praktische Wirkung ist schon nicht
mehr negativ.

Aber natiirlich drangt alles darauf, dass die Wahrung der
Prinzipien als formal, des Monismus als abstrakt, auch einen
positiven theoretischen Gewinn einbringen miisse — obwohl dies
in gewissem Sinne von formalen Prinzipien und vom Abstrakten,
die ihren Wert in sich zu tragen pflegen, ein wenig viel verlangt
ist. Das Verlangen wird doch erfiillt. Die Kontrolle der Mog-
lichkeiten, welche die moderne Metaphysik pluralistisch zuldsst,
fihrt notwendig zur Vergleichung. Man. lehrt in seinem meta-
physischen System nicht bloB, dass es auch anders gesehen werden
konnte. Dies mag man iiberhaupt weglassen, denn es bedeutet
inbetracht des modernen Standpunktes eine Versicherung des
Selbstverstdndlichen, EinstoBen einer offenen Tiir und wirkt darum
unernst; parodistisch wie der Lowe, der versichert, dass er bloB
Zettel der Weber sei. Es zerstort die Tragik, die darin liegt, wie

189



wir verurteilt sind, uns drein zu finden, dass wir das Gelten der
andern Moglichkeiten zugeben miissen. (Doch wo wére ohne das
Gelten jener anderen Moglichkeiten Freiheit?) Wird, dass es auch
anders gesehen werden kann, zu sehr betont oder gar wiederholt,
so dringt auch natiirlich Indifferentismus und Skeptizismus trotz
allem durch. Das aber gerade wird verhiitet, wenn man nicht
bloB lehrt, dass es anders gesehen werden kOnne, sondern auch
wie es anders gesehen werden konne, und eben das ist die Ver-
gleichung. Der Darsteller der Metaphysik wahlt ein geschlossenes
System als seine Disposition, damit er sich klar werde und man
ihn verstehe; um mit sich und den andern zurechtzukommen.
Aber seine Kunst und seine Aufgabe ist es, moglichst all die
andern Moglichkeiten (Dispositionen, Systeme) durchscheinen zu
lassen, die Fiille der Gesichtspunkte in freiem Spiel zu zeigen,
anstatt sie, wie frither geschah, abzuweisen; es ist eine groB-
artige /renik, die hier an Stelle der sonst ublich gewesenen Polemik
tritt. Die moglichst groBte Fille der Gesichtspunkte muss auf-
gebracht werden, ohne zu verwirren; die Menge der Perspektiven
muss in geordneter Weise erdffinet werden. Jede der verschieden-
artigen Hypothesen hat ihren besonderen Wert. Das ist die trefi-
liche Arbeitsweise, die der Pragmatismus, mehr noch W. Pollack,
dieser unter dem Namen des ,hypothetischen Perspektivismus“
erortert und der Wissenschaft als kostbare Gabe zubringt oder
doch zum Bewusstsein bringt. Der Pragmatismus konnte das
philosophische System der Zeit ausmachen, zeigte er sich nicht un-
fahig, eine Ethik zu begriinden wie einst in Hellas die Eleaten.
Mit bloBer Liuterung der Logik und Erleuchtung der Technik ist
es nicht getan.

Indem wir die weitherzige vergleichende Methode des ab-
strakten Monismus iiben — nicht im Sinn des Hegelschen Historis-
mus, der sich als ein verkappter konkreter Monismus erweist,
sondern im Sinn einer Gleichberechtigung der gleichzeitigen voll-
kommen erarbeiteten Systeme, liefern wir dem metaphysisch-
erkenntnistheoretischen Gedanken der bloB formalen Geltung der
Einheitskategorie seine Bestdtigung durch die Tat, durch techni-
sche Leistung zur Seite der oben angedeuteten andern Tat der
Erh6éhung der ethischen Kultur. Und dieser Gedanke (der bloB
formalen Geltung der Einheit), indem er die Methode prinzipieller

190



Vergleichung, der Vergleichung von vornherein, und in allen
Wissenschaften, hervorruft, fithrt zu einer ungeheuren Forderung
der gesamten Wissenschaft. Denn es ist klar, dass man mit keiner
friiheren Methode einen solchen Reichtum der Erscheinungen zu
beherrschen vermdchte. Moglichst viele Erscheinungen zusammen-
fassend zu erkldren, ist aber die wesentliche Aufgabe der Wissen-
schaft. Und wiederum ist es klar, dass der Geist der Duldsamkeit
und des Verstdndnisses, der Geist der Anerkennung, der aus der
Methode hervorgeht, einen groBen Fortschritt des Gedankens
menschlicher Freiheit darstellt.

Die Armut und die wissenschaftliche und ethisciie Unfreiheit
(Heuchelei), die Forel an der Metaphysik und den Geisteswissen-
schaften iiberhaupt tadelt, sind die Unifreiheit und Armut einer
vergangenen Zeit. Es ist doch klar, dass all die Volker und
Zeiten, die sich auf ein bloB lineares System festlegten und dies
fiir das einzige hielten und jeden, der abwich, mit Feuer und
Schwert ausrotteten, dass diese Volker und Zeiten das nur taten,
weil sie eben nicht fdhig waren, die Vielheit von Gesichtspunkten
zu verstehen. Und was sie nicht verstanden, ertrugen sie nicht.
Hass, Furcht, Abscheu loderten dagegen auf. Wo in der Wissen-
schaft der Hass auftritt, ist er immer ein Armutszeugnis.

Angewandt ist die moderne Art hauptsdchlich von der (auch
von Forel) verachteten Rechtswissenschaft. Hier wurde man zu-
erst inne, dass es keinen Sinn hat, sich um Rechtsentscheidungen
und begrifiliche Konstruktionen von Rechtsprinzipien zu raufen,
als ob immer nur ein einziges das allein richtige sein konnte;
man hat vielmehr eingesehen, dass mehrere Losungen gleichwertig
sein konnen ... freilich gehts nicht ohne manche Anstinde und
Riickfdlle ab. Ganz durchgekdampft ist die Sache noch nicht.

Um den methodischen und ethischen Fortschritt zu veran-
schaulichen, den die metaphysisch-logische Neuerung des abstrakten
Monismus beziehungsweise der komparativen Methode in sich
tragt, mag man sagen: die alte Zeit verstand nur Eigen-Nationales,
das Mittelalter nur Christliches, die neuere Zeit nur Christliches
und Klassisches, die Gegenwart versteht alles Menschliche. Die
Anerkennung der menschlichen Personlichkeit als solcher ist eigent-
lich erst jetzt vollendet. Vorher war nie ein Grund ersichtlich,
weshalb nicht alle Wissenschatft, alles Wollen und aller Geschmack,

191



alle Menschheitskultur auf ein einziges Schema miisse zuriickge-
fiihrt und alle abweichenden Kulturschemata und nationalen und
individuellen Personlichkeitscharaktere miissten verdammt und
verneint werden. (Natiirlich bildete sich jedes Volk, jede Kon-
fession, jede Schule ein, das allein richtige zu haben.) Das war
notwendig die Folge, wenn man die Einheitlichkeit auch als Einzig-
keit, wenn man sie und das Prinzip materiell nahm.

Der metaphysische Fortschritt 1asst sich so darstellen: Zuerst
suchte man das Prinzip und die Einheit in einem Ding (wo nicht
theologisch in einer Person; davon ist hier abzusehen, weil nur
von der reinen Metaphysik die Rede ist), dann, im Beginn der
kritischen Periode (seit Kant) in einem Safz, heute in einem
bloBen Zusammenstimmen. Fichtes Form des Satzes A — A ent-
hielt, besser: reprasentierte das bloBe Zusammenstimmen, und
so konnte Fichte und seine Zeit sich uber den Dogmatismus
tduschen, den die Aufstellung dieses Satzes als Prinzip bedeutete:
man warf die formale Idee des blofen Zusammenstimmens mit
ihrer Einkleidung zusammen, die material war und nach allem,
was zuvor hier erortert ist, nicht anders als material sein kann;
jede Einkleidung, jeder sprachliche Ausdruck musste materiale
Qualitdt haben. Und da man ihn als einheitlich zugrunde legte
(hypostasierte) und munter Folgen aus ihm herleitete — wdhrend
er, rein formell genommen, doch nur regulatives Prinzip sein
kann — so war er tatsdchlich damals dogmatisiert.

Drittens Idsst der neue Zustand sich durch eine dkonomische
Vorstellung erldutern: die moderne Wissenschait ist beweglich
gemacht wie die moderne Wirtschait. Wie der Leib sich friiher
von einem einzigen System ndhrte, so auch der Geist. Wie der
wirtschaftende Mensch im wesentlichen aus einem einzigen wirt-
schaftlichen Substrat (der Bodenkultur) seinen Unterhalt zog,
wihrend heute die vielen wie die Wellen sich iibereinanderwilzenden
und interferierenden Vorgiange des Warenaustauschs und Kredits
ihn tragen, so hat es sich in den Wissenschaften gewandelt. Statt
der einen ziemlich feststehenden Kenntnis ist es ein gewaltiges
Kommen (und, zum Beispiel in der Medizin: auch Gehen) der
Vorstellungen, Gedanken, Begriffe, Hypothesen, Entdeckungen,
die das geistige Hab und Gut und Leben ausmachen, die genutzt
und beherrscht werden wollen, von denen der Geist existieren

192



will. Und die Frage nach der Moglichkeit, nach einem Modus
dieser Beherrschung fiihrt auf eine

Vierte Erlduterung pddagogischer (individual- und universal-
padagogischer) Art. Die Menschheit (und der Einzelne) macht
hier einen Fortschritt vom Wissen zum Konnen. All das Vor-
stellen, das wir heut zusammenzwingen miissen, ldsst sich durch
bloBes Erlernen und Wissen nicht aufspeichern. Das Aufspeichern
aber in den Bibliotheken statt in den Kopfen ist auch keine voll-
kommene Aushilfe. Wir miissen unser Konnen, die Funktion der
Begriffsbildung in uns, verstirken. Das Gedéachtnis ersetzt klugen
Tieren und den Menschen die lebenszihe und naturwaffenstarke
Organisation und ist iiberlegen, weil es wandelbarer, anpassungs-
fahiger, von mehr konzentrierter Organisation ist. Die begriffs-
bildende Verstandestitigkeit ersetzt kliigsten Tieren vielleicht und
den Menschen ein gut Stiick Geddchtnis und steht an Voll-
kommenheit zu ihm im gleichen Verhdltnis wie das Gedéchtnis
zur bloBen Leibesausstattung. Kulturvolker sind in der Begriffs-
bildung den Naturvolkern iiberlegen. Und wir heutigen bereits
manchen frithern Volkern von hoher Kultur, die wie die Veda-
Inder und die Talmud-Juden, die friiheren Theologen Englands
und Amerikas, Auswendiglernen der Texte zur ersten Voraus-
setzung des Studiums machten. Wir miissen nun streben, uns zu
unsrer eignen Zeit an Kraft der Begriffsbildung in das Verhéltnis
zu setzen, in dem diese zu jenem steht. Neue ausgedehnte Sy-
steme von Formeln und Zeichen sind zu konstruieren. Es ist der
Weg wie vom auswendiglernenden Einmaleinsschiiler bis zum
Mathematiker, der vielleicht keine Formel weil3, aber jede in jedem
Augenblick schnell herleiten kann.

Wir befinden uns, so nehme ich an, in einer Mutations-
periode unseres Denkens, und diese Mutation findet ihren not-
wendigen, auch getreuen Ausdruck in der modernen Metaphysik.
Es wiére schlimm, wenn der menschliche Geist gerade in diesen
kritischen Momenten von der Metaphysik im Stich gelassen wiirde;
wenn die ungeheure, verbliiffende, erschreckende, atemraubende
und nervenzermiirbende Entwickelung uns hilflos, ratlos machte,
wenn unser fragender bangender Ruf: ,,wo geraten, wo sollen
wir hin?“ unbeantwortet bliebe. Wenn wir fiirchten miissten, dass,

193



da alles so gewaltig, unabsehbar auseinandertritt, sich spaltet und
mehrt, die Spezialisierung den Zerfall drohte. Den Zerfall des
Wissens, der Kultur. Da erfiillt die Metaphysik ihre Aufgabe. Die
Metaphysik weiB eine beruhigende, erldsende Antwort. Diese Ant-
wort ist hier gegeben. Sie weiBl zu sagen, wohin diese ratselvolle
Gegenwart fiihrt und was sie bedeutet; weil zu sagen, warum
diese bedngstigende Vielheit auftaucht und zum Heil des Menschen-
geschlechtes gereicht; wie man sie meistern kann und muss und
den Zerfall verhiitet. Es ist natiirlich sehr schwer, sich von den
bisherigen materialen Einheitsideen trennen zu miissen, der Ding-
und der Thesen-Einheit (Satz-Einheit; die Gotteseinheit kommt
hier nicht zur Sprache), die den Kompass auf dem wogenden
Meer des Lebens und Wissens darboten. Die moderne Meta-
physik aber lehrt das Wesen der formalen Einheit und wird sie
bald so fest stabiliert haben wie die alten waren. Mann wird dann
die Aufgabe des Wissens nicht mehr als so schwer und iiber-
michtig empfinden wie jetzt in der Ubergangszeit. Nicht dass die
kiinftigen Zeiten objektiv ruhiger werden diirften als die gegen-
wartigen, dass etwa das Tempo der Entwicklung abndhme. Es
scheint die gegenwartige Mutation, von der wir sprechen, nicht
die Eigenschaft zu haben, dass sie eine Periode der Agitation und
Revolution zwischen zwei Stillstandsperioden bedeutete, sondern
sie scheint hintiberzufiihren aus einer verhdltnismédBig langsamen
Entwickelung in eine immer mehr beschleunigte. Subjektiv werden
wir uns an diese Beschleunigung gewohnen und darauthin die
Mutationsperiode als iiberwunden empfinden. Die kinftige Periode,
die den Kkiinftigen Menschen als ruhige erscheinen mag, ist wahr-
scheinlich in Wirklichkeit noch schleuniger; nur das Verhéltnis
ihrer Eile zu der Eilfahigkeit des menschlichen Nervenlebens mag
einen geringeren Quotienten ergeben. Ich glaube, dass iiberhaupt
alle aufsteigende organische Entwickelung eine kontinuierliche
Temposteigerung bedeutet. Das heiBt nicht, wie es auf den ersten
Blick scheinen mag, die Mutationstheorie illusorisch machen.
Diese Hypothese, die sich erst ganz neuerdings als sehr fruchtbar
erwiesen hat, mochte ich keineswegs aufheben. Im Gegenteil, die
Rhythmik der abwechselnden Beschleunigung und Ruhe des Nerven-
lebens erscheint mir geradezu als Lebensbedingung fiir die Gattung
ebenso wie fiir das Individuum. Aber die ,Ruhe*“ ist nicht me-

194



chanisch, sondern organisch aufzufassen, sie ist nicht Stillstand,
sondern Angepasstsein an hohere Beschleunigung.

Zuriick zum Thema: Fortschritt vom Wissen zum Koénnen.
Die Aufgabe des Zusammenfassens, die die Erscheinungen friiher
dem Menschengeist in der Metaphysik und tiberhaupt in allem
Wissen und aller Kultur stellte, war symbolisch eine Addition, die
kiinftige wird eine Integration sein. Die menschliche Entwickelung
vollzieht sich nach einer dem Fallgesetz analogen Formel. (Was
sagt am Ende Wundt anderes mit seinem ,Wachstum der psy-
chischen Energie“?) Aber auch das Fallgesetz mit seiner unend-
lichen Beschleunigung ldsst sich in einer stabilen Formel wieder-
geben und diese Formel ist reprdsentiert durch eine formale Ein-
heit, wie sie hier den Mittelpunkt der EroOrterung ausfiillt. Die
moderne Metaphysik ist in ihrer Art Infinitesimalmetaphysik und der
Schritt der Menschheit zu ihr ist dhnlich dem, den der staunende
Schiiler tut, wie im Fallgesetz, wie im binomischen Satz Beschleu-
nigung, Entwickelung sich durch einen Begriff, ein Urteil formel-
maBig reprasentieren lassen, und so weil auch unsere moderne
Metaphysik die beschleunigte Menschheitsentwicklung und die
Pluralitdt des Welt- und Kulturgeschehens begrifflich zu reprdsen-
tieren und sich dauernd als ntitzlicher und trostlicher, weiter-
helfender und beruhigender Wegweiser zu erhalten.

Wenn nun dem Modernen davor graut, dass er etwa aus-
wendig lernen miisse wie ein Referendariatskandidat, Brahmanen-
oder Talmudschiiler oder christlicher Scholastiker des Mittelalters ;
wenn dem Mathematiker das Erlernen des ,groBen Einmaleins“
oder einer Menge von Formeln das gleiche Entsetzen einfloBt
und er sich die unendliche Vereinfachung lobt, die sein Kénnen
ihm jenem Wissen gegeniiber beschert hat, so wird die Verviel-
heitlichung, die wir Heutigen anstreben, als ungeheure Verein-
fachung einleuchten und von den Sohnen der Zukunft gefeiert
werden.

Es postuliert die moderne Philosophie, soweit sie das Amt
einer prophetischen Wissenschaftsiehre zu versehen hat, die Aus-
bildung der Verkehrswissenschaften. Deren erste ist die Technik,
vor allem die der Beforderungsmittel und der Fernsprech- und
Fernschreibevorrichtungen, dann die der Werkzeuge bequemer
Vervielfaltigung von Mitteilungen. Gerade die Technik hat auch

195



ein Vorbild moderner Vielheitlichkeit und Toleranz (d. h. formaler
Einheitlichkeit) geliefert, weil bei ihr fast immer eine Reihe gleich-
wertiger ,Systeme“ die LOosung eines Problems anstreben. Dann
harren der Wissenschait der Sprache und Schrift ganz neue prak-
tische Aufgaben technischer Art. Man braucht nicht gerade wie
Ostwald Esperantist zu sein, aber dass die dsthetisch-philologische
und historische Behandlung der Sprachwissenschaft nicht mehr
die einzige bleiben kann, wird auch ein Esperantogegner (wie der
Verfasser dieser Abhandlung) lehren miissen. Vor allem jedoch
ist der reinen Verkehrswissenschaften zu gedenken, d. s. die Han-
delswissenschaften und die Rechtswissenschaft. Die wissenschaft-
liche Exploitation und Forderung jeglichen Verkehrs ist das erste
Hilfsmittel zur Bewadltigung der Vielheitlichkeit. Es sei die Rechts-
wissenschaft hier noch besonders gewirdigt, weil sie fiir unser
Thema doppelt in Betracht kommt; in ihrer Eigenschait als Ver-
kehrswissenschaft und Helferin zur Bewdltigung des gesellschait-
lichen, des wirtschaftlichen, moralischen und intellektuellen Chaos
nicht nur, sondern auch, weil die Vielheitlichkeit in ihr so be-
sonders stark aufgetreten ist und ldngst die Benutzung der
vergleichenden Methode notig machte. (Beide Funktionen lassen
sich sehr wohl auf einen Namen bringen, doch wiirde das hier
zu weit fithren.)

In der Rechtswissenschaft galt noch jiingst die Vergleichung
fur dilettantisch und zu einfach deshalb, weil die verschiedenen
Rechtsvolker nicht ein und dieselbe Sprache reden! Die Leute
schiittelten die Periiken und sagten, es sei bereits so schwer, ein
einziges Recht zu beherrschen, dass es ganz undenkbar wire,
mehrere zu ibersehen; aber heute merken doch die meisten
schon, dass es mit der Rechtsvergleichung und der Beherrschung
der vielen Rechte ein einfacheres Arbeiten ist als mit dem miih-
sam mechanischen Sicheinstudieren in ein einziges Recht! Und
als man in jeder Rechtsirage nur eine Entscheidung, eine Kon-
struktion als richtige fiir moglich hielt, wie viel Zeit wurde nicht
verloren mit dem Herumstreiten, welche dies sei! Jetzt schwindet
dieser Aberglaube, es gehen den Juristen die Augen dariiber auf,
dass das Problem der Eindeutigkeit der Rechtsordnung ein Un-
problem war, und sie treiben mit dem Nachweise: ,es kann so
gemacht werden, aber auch so und so und so“ eine viel reichere

196



und leichtere, einfachere und fruchtbarere Wissenschaft. Die
Rechtswissenschaft ist iiberhaupt erst in die Zeit des Glanzes ein-
getreten. Friiher, als die Gesellschaft und die Probleme des Rechts-
verkehrs stabil waren, da hatte sie Zeit, an allen mdéglichen Klein-
tichkeiten zu spintisieren, Schwierigkeiten zu erkiinsteln und sich
auf dem Hexentanzplatz der Rabulistik greulich auszutoben. Heute,
da ein neuartiges Rechtsproblem sich geschwind auf das andere
turmt, hat sie keine Zeit zum Atemschopfen, wenn sie noch zur
Not die soziale und ethische Welt zusammenhalten will wie die
Metaphysik die geistige und wissenschaftliche zusammenhaélt. Die
immer neu auftauchenden groBen Erfindungen schaifen iiberall
neue wirtschaftliche Verhiltnisse, Ubermacht und Abhéngigkeit,
die zur Freiheit auszugleichen sind, neue Giiter, die Schutz ver-
langen, neue Verkehrs- und Assoziationsmoglichkeiten, die neue
Interessengegensitze hervorrufen; und endlich kdnnen sie in der
Hand ruchloser Gesinnung, sei es des Einzelnen, sei es einer
rohen Nation, zu verbrecherischer Anwendung kommen, so dass
die abscheulichste Kulturvernichtung fast bestdndig im Drohen ist.
Nein, die naturwissenschaftliche und technische Kultur macht es
nicht allein! Sie ist allein ethisch indifferent wo nicht gefdhrlich
(ist doch die Barbarei mit drahtloser Telegraphie und Maschinen-
gewehr viel scheuBlicher als die mit Steinwaffe und Feuerquirl,
die immerhin Entschuldigung und Besserungsmoglichkeit in sich
hat!): Spute dich, Rechtswissenschaft, du hast zu tun, an allen
Ecken und Enden! Es ist das ein Seitenstiick zur Aufgabe der
Metaphysik; nur dass diese gemesseneren Schrittes vorschreiten
kann und muss. Die analoge Entwickelung der Aufgabe in Reli-
gion und Theologie muss hier beiseite bleiben. Denn hier sollte
vor allem das Recht der Metaphysik gegen Forel verteidigt wer-
¢en, und das ist nun zur Geniige geschehen.

THEODOR STERNBERG

(Fortsetzung folgt.)

197



	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Fortsetzung]

