
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart
[Fortsetzung]

Autor: Sternberg, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

(Fortsetzung)

V. THEORIE DES ABSTRAKTEN MONISMUS

Die Bedeutung des Monismus, richtig erfasst, ist keine sub-
stanzielle oder „kosmische", wie Forel sagen würde; keine reale,
sondern eine ideale. Nicht das Ding „Welt" ist an sich einheitlich

oder hat eine einheitliche Ursache, sondern nur unser Denken
hat dies Einheitsbedürfnis, diese Einheitssehnsucht. Das Denken
ist das Erfassen der Vielheit als einer Einheit. Diese Einheit ist
der Begriff. Die Wortbedeutung „Begriff", „conceptio" ist gar nichts
anderes als eine Metapher für „Zusammenfassen" (ursprünglich
mit den Fingern). Wir können „Begriff" auch mit „System"
vertauschen, je nachdem die zusammengefassten, begriffenen Einzelheiten

als dunkel inliegend oder als entwickelt (klar entfaltet) und

geordnet gedacht werden sollen. Der Monismus ist damit gerechtfertigt

als Forderung der Einheitlichkeit des Systems (und
versuchsweise, modellmäßige Verwirklichung dieser Einheit). Er wäre
(war, ist) falsch als Behauptung von der Einzigkeit des richtigen
Systems. Der Weltgrund ist nicht einzigkeitlich, sondern einheitlich,

und einheitlich ist er, weil Kategorie des Denkens. (Ebenso
verhält es sich mit dem Weltzweck.) Freilich muss jedes System
sich einen Urgrund, eine Ursache, einen Endzweck aufbauen, um
einheitlich zu sein. Wir müssen von irgend einer Tatsache stets

ausgehen und einheitlich fortschreitend jede Tatsache mit ihr in
Beziehung setzen. Tun wir das nicht, sondern weichen wir ab,

springen bald hierhin, bald dorthin, nehmen bald dies, bald
jenes als Urtatsache, so verlieren wir den Faden und verstehen
nichts mehr. Die Begriffe gehen aus. Das Denken zerläuft. Der
angenommene Urgrund ist materiale Hilfskonstruktion zum Behuf
der formalen Einheitlichkeit. Die Einheit ist also eine bloß
methodische Kategorie.

Jene Systeme, die, wie das kartesianische oder das fichtesche,
es besonders hervorheben, dass das ganze System aus einer
gewissen Urannahme herausgewickelt werden muss, aus dem „Dubito"
oder dem A==A, haben in Rücksicht auf die Entwicklung des

185



metaphysischen Denkens zur Folgerichtigkeit große Verdienste,
und es ist eben nicht zufällig, dass gerade diese beiden
Philosophen der eine einen „discours de la méthode" geschrieben, der
andere sein System als „Wissenschaftslehre" konstruiert hat. Aber
sie irrten, wenn sie glaubten, ein jeder die Grundlage, von der

er ausging, als Axiom demonstrieren zu können und zu müssen.
Dies in sich widersprüchliche Problem lässt die moderne
Metaphysik fallen. Sie strebt wie jede frühere Metaphysik nach
Einheit; aber sie ist sich bewusst, dass die Einheit nur im formalen
Sinn, als methodische Einheit bestehen kann. Allerdings hat dem

Descartes, der eine sehr entwickelte erkenntnistheoretische Ader
hatte, etwas dergleichen vorgeschwebt, dass die Einheit formal
sein müsse, und Fichte hat sie ganz zweifellos als eine formale
gesucht. Anderseits hätte er doch wieder nicht etwas aus ihr
herleiten können, wenn nicht sein Grundsatz auch eine materielle,
inhaltliche Bestimmung gehabt hätte. Dieser Widerspruch, diese

Verwirrung bleibt in der fichteschen Philosophie ungelöst und
hat ihr nicht mit Unrecht den Vorwurf des Dogmatismus und
Ontologismus eingetragen.

Dogmatismus liegt vor, wenn jemand irgend eine Möglichkeit
von den vielen ohne zureichenden Grund als absolute Wirklichkeit

annimmt (wie Skeptizismus vorliegt, wenn jemand angesichts
der vielen Möglichkeiten die Herstellung wissenschaftlicher Wahrheit

überhaupt für ausgeschlossen hält). Ontologismus ist die
Verwechselung, die einem bloß formal geltenden Begriff materielle
Qualität beilegt, zum Beispiel aus dem Sosein aufs Dasein schließt
und umgekehrt. Beides ist immer, und so auch bei Fichte, aufs
engste verbunden ; er gibt der bloß formalen Einheit des Urgrunds
materielle Haltung, weil er aus vielen möglichen einen beweislos
ausliest.

Wenn es so unendlich lange, wenn es bis auf unsere Tage
gedauert hat, bis man sich von solchem noch immer dogmatistisch-
ontologistischem Monismus losriß, so sind die Hemmungen, die
da wirkten, psychologisch leicht einzusehen. Die Arbeit, ein

System wissenschaftlicher Metaphysik herzustellen, ist, wie schon

bemerkt, eine gewaltig schwere. In ihr wird der Mensch
notwendig einseitig im Blick; er hat keine Muße, über das eine

System, das er baut, auf andere hinauszusehen. So verwächst

186



das System mit dem Dasein des Philosophen selbst. Wir haben

jeder nur ein System, weil wir jeder nur ein Leben zu vergeben
haben. Da liegt denn die Selbsttäuschung unendlich nah, dass

wir dies System unseres Ichs für das System überhaupt halten;
das System, in dem wir uns erschöpft haben, für das erschöpfende,
das absolute, einzige. Alle früheren Philosophen sind mehr oder
minder dieser Täuschung erlegen und haben ihr System für das

objektiv einzige erklärt, das doch nur subjektiv einzig war. Es

geht ganz ebenso in der Ethik. Als ethisch vollendet kann die

Lebensregel gelten, in deren Ausarbeitung wir alle uns erreichbaren

Gründe pro et contra, das heißt uns selbst und unseren
Charakter, unsere Persönlichkeit erschöpft haben. Einer so mit
größter subjektiver Leistung erreichten Normierung gesellt sich
das Gefühl, aus Sehnsucht geboren, sie sei objektiv. Es ist aber
psychologisch nur die Betäubung des weiteren Zweifeins, Fragens
durch die Erschöpfung.

Ein anderes psychisches Hemmnis liegt in der starken und
auch (bei solider einzelwissenschaftlicher Basieiung, die vor Eklektizismus

schützt) berechtigten Neigung des Metaphysikers, aus der
Mehrzahl der metaphysischen Systeme, namentlich gleichzeitiger,
die ihm bedeutend erscheinen, das Gemeinsame zu entwickeln
und so mit ihnen sich auseinanderzusetzen, zu zeigen, wie sie

alle in seinem aufgehen. Aber auch so entsteht doch nur wieder
ein System, nie das System.

Aus der Schwierigkeit, ein System wissenschaftlicher
Metaphysik auszuarbeiten und daraus, dass dies das Opfer eines Lebens
heischt, ergibt sich von neuem, dass die Mehrheit der metaphysischen

Systeme nie zur degradierenden Massenhaftigkeit werden
kann, die den Wert jedes einzelnen Systems, welches es auch
sei, vernichten müsste.

Aus vereintem logischem und biologischem Grunde kann ein

Metaphysiker nur ein System haben. Seine Lebensleistung kann
nicht weiter reichen. Auch darf sie's nicht: so lange sein System
nicht eines ist, ist es auch nicht fertig; die Vollkommenheit des

Systems ruht in der Lebenserschöpfung des Metaphysikers. Leben
und Weltanschauung sind nur als Einheit denkbar, das Gegenteil
wäre absurd. Ich kann mir nicht vorstellen oder wollen, dass

187



ich Jahrhunderte lang leben möchte, um noch andere Systeme
zu bauen, Schöpfer der Systeme der Zukunft zu sein, die ja
kommen müssen; ich kann nur denken und hoffen, dies eine,
mein System, zu verbessern, wie viel Zeit und Kraft mir auch

vergönnt sei. System und Ich sind eins. Nur eins.
Der Metaphysiker, der nicht ewig lebt, ist, weil er einen

konkreten Ausgangspunkt nehmen, und um verständlich, begriffsfest
zu bleiben, seine Einheit als absolute, notwendige Einheit
darstellen muss, zum (äußerlichen) Dogmatismus (Dogmatismus der
Darstellung) gezwungen. In Erscheinung treten kann sein System
nur als ein einziges, nicht bloß als (formal, methodisch) einheitliches.

Die formale, abstrakte Einheitlichkeit bekommt in der

Darstellung notwendig den Charakter materieller, greifbarer Einzigkeit.

So wäre also der fichtesche Fehler im ganzen
unüberwindlich? Und alles, was über „Loskommen vom konkreten
metaphysischen Monismus" hier gesprochen ist, wäre nur
Prahlerei? Es würde auch uns nicht besser gelingen, die Forderung
zu erfüllen : das Grundprinzip und seine Einheit und die Einheit
des Systems, sie muss formal sein?

Doch, es gelingt. Es gelingt durch die Setzung und Wahrung
des kritischen Bewusstseins. Das kritische Bewusstsein hält die

Erinnerung fest, dass das eigene System und das eigene Prinzip
eben nur eins von mehreren sein kann, welche Erinnerung früher
dem in das eigene System versenkten, von ihm aufgezehrten
Bewusstsein schwand, unterging. Das kritische Bewusstsein kann
das eigen-einzige System nicht ändern und hat auch nicht den
Willen dazu; denn das hieße ja das eigene und gleichzeitig jedes
andere System unkenntlich machen, zerstäuben, die eigene und
jede metaphysische Wissenschaft vernichten, verneinen: um dem

Skeptizismus zu erliegen, braucht man das kritische Bewusstsein
nicht zu bemühen und nicht zuvor ein metaphysisches System zu
schaffen. Das kritische Bewusstsein behält sich Selbstkritik vor.
Wir müssen dogmatisieren ; darum kommen wir nie herum. Aber
wir müssen wissen, dass wir dogmatisieren und warum. In diesem
Wissen bleiben wir vom Dogmatismus frei. Er brandet um uns
herum und kann uns doch nichts anhaben. Wir bleiben kritisch.
Unsere Metaphysik ist wissenschaftlich und kein Pfaffen- und
Fanatikertum.

188



Wir müssen ein materiales Prinzip wählen (also in letzter
Linie ontologisch werden), wir müssen darum in subjektiver Einzigkeit

des Systems enden, es ist unvermeidlich, dass wir der
Einheitlichkeit unseres Systems irgend eine materiale Wendung geben.
Aber wir wahren doch den formalen Charakter dadurch, dass wir
unser Prinzip als vertretbar, die Einzigkeit als nicht objektiv, die

(idealiter, unserm Streben nach) formale Einheit als (realiter, der
Erscheinung nach) materiale wissen, indem wir also unsern
notgedrungen konkreten Monismus nur als Statthalter und Lückenbüßer

des wünschenswerten (idealen) abstrakten Monismus
anerkennen, dem wir huldigen.

Bereits diese negative Wahrung des kritischen, abstrakten
Monismus ist nicht unfruchtbar. Das, was Forel der Metaphysik
unaufhörlich vorwirft, dass sie nichts als die autoritäre, ohne
wissenschaftliche Beweise auftretende Glaubenslehre intoleranter
Bonzen sei, ist durch die moderne Auffassung der Metaphysik
ausgeschaltet und zwar ohne dass dadurch etwa einem marklosen
philosophischen Indifferentismus, einem blasiert-energieentleerten
Skeptizismus die Wege bereitet würden. (Der moderne Philosoph
hat es nicht nötig, seine Kraft und Überzeugung durch Ellenbogenstöße

in die Flanke seines Tischnachbarn zu beweisen.) Der
dadurch eröffnete Fortschritt der Menschheit im Punkte ethischer
Kultur ist unabsehbar. Diese praktische Wirkung ist schon nicht
mehr negativ.

Aber natürlich drängt alles darauf, dass die Wahrung der
Prinzipien als formal, des Monismus als abstrakt, auch einen

positiven theoretischen Gewinn einbringen müsse — obwohl dies
in gewissem Sinne von formalen Prinzipien und vom Abstrakten,
die ihren Wert in sich zu tragen pflegen, ein wenig viel verlangt
ist. Das Verlangen wird doch erfüllt. Die Kontrolle der
Möglichkeiten, welche die moderne Metaphysik pluralistisch zulässt,
führt notwendig zur Vergleichung. Man lehrt in seinem
metaphysischen System nicht bloß, dass es auch anders gesehen werden

könnte. Dies mag man überhaupt weglassen, denn es bedeutet

inbetracht des modernen Standpunktes eine Versicherung des

Selbstverständlichen, Einstoßen einer offenen Tür und wirkt darum

unernst; parodistisch wie der Löwe, der versichert, dass er bloß
Zettel der Weber sei. Es zerstört die Tragik, die darin liegt, wie

189



wir verurteilt sind, uns drein zu finden, dass wir das Gelten der
andern Möglichkeiten zugeben müssen. (Doch wo wäre ohne das

Gelten jener anderen Möglichkeiten Freiheit?) Wird, dass es auch
anders gesehen werden kann, zu sehr betont oder gar wiederholt,
so dringt auch natürlich Indifferentismus und Skeptizismus trotz
allem durch. Das aber gerade wird verhütet, wenn man nicht
bloß lehrt, dass es anders gesehen werden könne, sondern auch
wie es anders gesehen werden könne, und eben das ist die Ver-
gleichung. Der Darsteller der Metaphysik wählt ein geschlossenes
System als seine Disposition, damit er sich klar werde und man
ihn verstehe; um mit sich und den andern zurechtzukommen.
Aber seine Kunst und seine Aufgabe ist es, möglichst all die
andern Möglichkeiten (Dispositionen, Systeme) durchscheinen zu
lassen, die Fülle der Gesichtspunkte in freiem Spiel zu zeigen,
anstatt sie, wie früher geschah, abzuweisen; es ist eine
großartige Irenik, die hier an Stelle der sonst üblich gewesenen Polemik
tritt. Die möglichst größte Fülle der Gesichtspunkte muss
aufgebracht werden, ohne zu verwirren; die Menge der Perspektiven
muss in geordneter Weise eröffnet werden. Jede der verschiedenartigen

Hypothesen hat ihren besonderen Wert. Das ist die treffliche

Arbeitsweise, die der Pragmatismus, mehr noch W. Pollack,
dieser unter dem Namen des „hypothetischen Perspektivismus"
erörtert und der Wissenschaft als kostbare Gabe zubringt oder
doch zum Bewusstsein bringt. Der Pragmatismus könnte das

philosophische System der Zeit ausmachen, zeigte er sich nicht
unfähig, eine Ethik zu begründen wie einst in Hellas die Eleaten.
Mit bloßer Läuterung der Logik und Erleuchtung der Technik ist
es nicht getan.

Indem wir die weitherzige vergleichende Methode des
abstrakten Monismus üben — nicht im Sinn des Hegeischen Historismus,

der sich als ein verkappter konkreter Monismus erweist,
sondern im Sinn einer Gleichberechtigung der gleichzeitigen
vollkommen erarbeiteten Systeme, liefern wir dem metaphysisch-
erkenntnistheoretischen Gedanken der bloß formalen Geltung der
Einheitskategorie seine Bestätigung durch die Tat, durch technische

Leistung zur Seite der oben angedeuteten andern Tat der
Erhöhung der ethischen Kultur. Und dieser Gedanke (der bloß
formalen Geltung der Einheit), indem er die Methode prinzipieller

190



Vergleichung, der Vergleichung von vornherein, und in allen
Wissenschaften, hervorruft, führt zu einer ungeheuren Förderung
der gesamten Wissenschaft. Denn es ist klar, dass man mit keiner
früheren Methode einen solchen Reichtum der Erscheinungen zu
beherrschen vermöchte. Möglichst viele Erscheinungen zusammenfassend

zu erklären, ist aber die wesentliche Aufgabe der Wissenschaft.

Und wiederum ist es klar, dass der Geist der Duldsamkeit
und des Verständnisses, der Geist der Anerkennung, der aus der
Methode hervorgeht, einen großen Fortschritt des Gedankens
menschlicher Freiheit darstellt.

Die Armut und die wissenschaftliche und ethische Unfreiheit
(Heuchelei), die Forel an der Metaphysik und den Geisteswissenschaften

überhaupt tadelt, sind die Unfreiheit und Armut einer

vergangenen Zeit. Es ist doch klar, dass all die Völker und

Zeiten, die sich auf ein bloß lineares System festlegten und dies
für das einzige hielten und jeden, der abwich, mit Feuer und
Schwert ausrotteten, dass diese Völker und Zeiten das nur taten,
weil sie eben nicht fähig waren, die Vielheit von Gesichtspunkten
zu verstehen. Und was sie nicht verstanden, ertrugen sie nicht.
Hass, Furcht, Abscheu loderten dagegen auf. Wo in der Wissenschaft

der Hass auftritt, ist er immer ein Armutszeugnis.
Angewandt ist die moderne Art hauptsächlich von der (auch

von Forel) verachteten Rechtswissenschaft. Hier wurde man
zuerst inne, dass es keinen Sinn hat, sich um Rechtsentscheidungen
und begriffliche Konstruktionen von Rechtsprinzipien zu raufen,
als ob immer nur ein einziges das allein richtige sein könnte;
man hat vielmehr eingesehen, dass mehrere Lösungen gleichwertig
sein können freilich gehts nicht ohne manche Anstände und
Rückfälle ab. Ganz durchgekämpft ist die Sache noch nicht.

Um den methodischen und ethischen Fortschritt zu
veranschaulichen, den die metaphysisch-logische Neuerung des abstrakten
Monismus beziehungsweise der komparativen Methode in sich

trägt, mag man sagen : die alte Zeit verstand nur Eigen-Nationales,
das Mittelalter nur Christliches, die neuere Zeit nur Christliches
und Klassisches, die Gegenwart versteht alles Menschliche. Die
Anerkennung der menschlichen Persönlichkeit als solcher ist eigentlich

erst jetzt vollendet. Vorher war nie ein Grund ersichtlich,
weshalb nicht alle Wissenschaft, alles Wollen und aller Geschmack,

191



alle Menschheitskultur auf ein einziges Schema müsse zurückgeführt

und alle abweichenden Kulturschemata und nationalen und
individuellen Persönlichkeitscharaktere müssten verdammt und
verneint werden. (Natürlich bildete sich jedes Volk, jede
Konfession, jede Schule ein, das allein richtige zu haben.) Das war
notwendig die Folge, wenn man die Einheitlichkeit auch als Einzigkeit,

wenn man sie und das Prinzip materiell nahm.
Der metaphysische Fortschritt lässt sich so darstellen : Zuerst

suchte man das Prinzip und die Einheit in einem Ding (wo nicht
theologisch in einer Person; davon ist hier abzusehen, weil nur
von der reinen Metaphysik die Rede ist), dann, im Beginn der
kritischen Periode (seit Kant) in einem Satz, heute in einem
bloßen Zusammenstimmen. Fichtes Form des Satzes A A
enthielt, besser: repräsentierte das bloße Zusammenstimmen, und
so konnte Fichte und seine Zeit sich über den Dogmatismus
täuschen, den die Aufstellung dieses Satzes als Prinzip bedeutete:
man warf die formale Idee des bloßen Zusammenstimmens mit
ihrer Einkleidung zusammen, die material war und nach allem,
was zuvor hier erörtert ist, nicht anders als material sein kann;
jede Einkleidung, jeder sprachliche Ausdruck musste materiale
Qualität haben. Und da man ihn als einheitlich zugrunde legte
(hypostasierte) und munter Folgen aus ihm herleitete — während
er, rein formell genommen, doch nur regulatives Prinzip sein
kann — so war er tatsächlich damals dogmatisiert.

Drittens lässt der neue Zustand sich durch eine ökonomische
Vorstellung erläutern: die moderne Wissenschaft ist beweglich
gemacht wie die moderne Wirtschaft. Wie der Leib sich früher
von einem einzigen System nährte, so auch der Geist. Wie der
wirtschaftende Mensch im wesentlichen aus einem einzigen
wirtschaftlichen Substrat (der Bodenkultur) seinen Unterhalt zog,
während heute die vielen wie die Wellen sich übereinanderwälzenden
und interferierenden Vorgänge des Warenaustauschs und Kredits
ihn tragen, so hat es sich in den Wissenschaften gewandelt. Statt
der einen ziemlich feststehenden Kenntnis ist es ein gewaltiges
Kommen (und, zum Beispiel in der Medizin: auch Gehen) der

Vorstellungen, Gedanken, Begriffe, Hypothesen, Entdeckungen,
die das geistige Hab und Gut und Leben ausmachen, die genutzt
und beherrscht werden wollen, von denen der Geist existieren

192



will. Und die Frage nach der Möglichkeit, nach einem Modus
dieser Beherrschung führt auf eine

Vierte Erläuterung pädagogischer (individual- und
universalpädagogischer) Art. Die Menschheit (und der Einzelne) macht
hier einen Fortschritt vom Wissen zum Können. All das
Vorstellen, das wir heut zusammenzwingen müssen, lässt sich durch
bloßes Erlernen und Wissen nicht aufspeichern. Das Aufspeichern
aber in den Bibliotheken statt in den Köpfen ist auch keine
vollkommene Aushilfe. Wir müssen unser Können, die Funktion der
Begriffsbildung in uns, verstärken. Das Gedächtnis ersetzt klugen
Tieren und den Menschen die lebenszähe und naturwaffenstarke
Organisation und ist überlegen, weil es wandelbarer, anpassungsfähiger,

von mehr konzentrierter Organisation ist. Die
begriffsbildende Verstandestätigkeit ersetzt klügsten Tieren vielleicht und
den Menschen ein gut Stück Gedächtnis und steht an
Vollkommenheit zu ihm im gleichen Verhältnis wie das Gedächtnis

zur bloßen Leibesausstattung. Kulturvölker sind in der Begriffsbildung

den Naturvölkern überlegen. Und wir heutigen bereits
manchen frühern Völkern von hoher Kultur, die wie die Veda-
lnder und die Talmud-Juden, die früheren Theologen Englands
und Amerikas, Auswendiglernen der Texte zur ersten Voraussetzung

des Studiums machten. Wir müssen nun streben, uns zu
unsrer eignen Zeit an Kraft der Begriffsbildung in das Verhältnis
zu setzen, in dem diese zu jenem steht. Neue ausgedehnte
Systeme von Formeln und Zeichen sind zu konstruieren. Es ist der
Weg wie vom auswendiglernenden Einmaleinsschüler bis zum
Mathematiker, der vielleicht keine Formel weiß, aber jede in jedem
Augenblick schnell herleiten kann.

Wir befinden uns, so nehme ich an, in einer Mutationsperiode

unseres Denkens, und diese Mutation findet ihren
notwendigen, auch getreuen Ausdruck in der modernen Metaphysik.
Es wäre schlimm, wenn der menschliche Geist gerade in diesen

kritischen Momenten von der Metaphysik im Stich gelassen würde ;

wenn die ungeheure, verblüffende, erschreckende, atemraubende
und nervenzermürbende Entwickelung uns hilflos, ratlos machte,
wenn unser fragender bangender Ruf: „wo geraten, wo sollen
wir hin?" unbeantwortet bliebe. Wenn wir fürchten müssten, dass,

193



da alles so gewaltig, unabsehbar auseinandertritt, sich spaltet und

mehrt, die Spezialisierung den Zerfall drohte. Den Zerfall des

Wissens, der Kultur. Da erfüllt die Metaphysik ihre Aufgabe. Die

Metaphysik weiß eine beruhigende, erlösende Antwort. Diese
Antwort ist hier gegeben. Sie weiß zu sagen, wohin diese rätselvolle
Gegenwart führt und was sie bedeutet; weiß zu sagen, warum
diese beängstigende Vielheit auftaucht und zum Heil des

Menschengeschlechtes gereicht; wie man sie meistern kann und muss und
den Zerfall verhütet. Es ist natürlich sehr schwer, sich von den

bisherigen materialen Einheitsideen trennen zu müssen, der Ding-
und der Thesen-Einheit (Satz-Einheit ; die Gotteseinheit kommt
hier nicht zur Sprache), die den Kompass auf dem wogenden
Meer des Lebens und Wissens darboten. Die moderne
Metaphysik aber lehrt das Wesen der formalen Einheit und wird sie

bald so fest stabiliert haben wie die alten waren. Mann wird dann
die Aufgabe des Wissens nicht mehr als so schwer und
übermächtig empfinden wie jetzt in der Übergangszeit. Nicht dass die

künftigen Zeiten objektiv ruhiger werden dürften als die

gegenwärtigen, dass etwa das Tempo der Entwicklung abnähme. Es

scheint die gegenwärtige Mutation, von der wir sprechen, nicht
die Eigenschaft zu haben, dass sie eine Periode der Agitation und
Revolution zwischen zwei Stillstandsperioden bedeutete, sondern
sie scheint hinüberzuführen aus einer verhältnismäßig langsamen
Entwickelung in eine immer mehr beschleunigte. Subjektiv werden
wir uns an diese Beschleunigung gewöhnen und daraufhin die

Mutationsperiode als überwunden empfinden. Die künftige Periode,
die den künftigen Menschen als ruhige erscheinen mag, ist
wahrscheinlich in Wirklichkeit noch schleuniger; nur das Verhältnis
ihrer Eile zu der Eilfähigkeit des menschlichen Nervenlebens mag
einen geringeren Quotienten ergeben. Ich glaube, dass überhaupt
alle aufsteigende organische Entwickelung eine kontinuierliche
Temposteigerung bedeutet. Das heißt nicht, wie es auf den ersten
Blick scheinen mag, die Mutationstheorie illusorisch machen.
Diese Hypothese, die sich erst ganz neuerdings als sehr fruchtbar
erwiesen hat, möchte ich keineswegs aufheben. Im Gegenteil, die

Rhythmik der abwechselnden Beschleunigung und Ruhe des Nervenlebens

erscheint mir geradezu als Lebensbedingung für die Gattung
ebenso wie für das Individuum. Aber die „Ruhe" ist nicht me-

194



chanisch, sondern organisch aufzufassen, sie ist nicht Stillstand,
sondern Angepasstsein an höhere Beschleunigung.

Zurück zum Thema: Fortschritt vom Wissen zum Können.
Die Aufgabe des Zusammenfassens, die die Erscheinungen früher
dem Menschengeist in der Metaphysik und überhaupt in allem
Wissen und aller Kultur stellte, war symbolisch eine Addition, die

künftige wird eine Integration sein. Die menschliche Entwickelung
vollzieht sich nach einer dem Fallgesetz analogen Formel. (Was
sagt am Ende Wandt anderes mit seinem „Wachstum der
psychischen Energie"?) Aber auch das Fallgesetz mit seiner unendlichen

Beschleunigung lässt sich in einer stabilen Formel wiedergeben

und diese Formel ist repräsentiert durch eine formale
Einheit, wie sie hier den Mittelpunkt der Erörterung ausfüllt. Die
moderne Metaphysik ist in ihrer Art Infinitesimalmetaphysik und der
Schritt der Menschheit zu ihr ist ähnlich dem, den der staunende
Schüler tut, wie im Fallgesetz, wie im binomischen Satz Beschleunigung,

Entwickelung sich durch einen Begriff, ein Urteil formelmäßig

repräsentieren lassen, und so weiß auch unsere moderne
Metaphysik die beschleunigte Menschheitsentwicklung und die
Pluralität des Welt- und Kulturgeschehens begrifflich zu repräsentieren

und sich dauernd als nützlicher und tröstlicher,
weiterhelfender und beruhigender Wegweiser zu erhalten.

Wenn nun dem Modernen davor graut, dass er etwa
auswendig lernen müsse wie ein Referendariatskandidat, Brahmanen-
oder Talmudschüler oder christlicher Scholastiker des Mittelalters;
wenn dem Mathematiker das Erlernen des „großen Einmaleins"
oder einer Menge von Formeln das gleiche Entsetzen einflößt
und er sich die unendliche Vereinfachung lobt, die sein Können
ihm jenem Wissen gegenüber beschert hat, so wird die Verviel-
heitlichung, die wir Heutigen anstreben, als ungeheure
Vereinfachung einleuchten und von den Söhnen der Zukunft gefeiert
werden.

Es postuliert die moderne Philosophie, soweit sie das Amt
einer prophetischen Wissenschaftslehre zu versehen hat, die

Ausbildung der Verkehrswissenschaften. Deren erste ist die Technik,
vor allem die der Beförderungsmittel und der Fernsprech- und
Fernschreibevorrichtungen, dann die der Werkzeuge bequemer
Vervielfältigung von Mitteilungen. Gerade die Technik hat auch

195



ein Vorbild moderner Vielheitlichkeit und Toleranz (d. h. formaler
Einheitlichkeit) geliefert, weil bei ihr fast immer eine Reihe
gleichwertiger „Systeme" die Lösung eines Problems anstreben. Dann
harren der Wissenschaft der Sprache und Schrift ganz neue
praktische Aufgaben technischer Art. Man braucht nicht gerade wie
Ostwald Esperantist zu sein, aber dass die ästhetisch-philologische
und historische Behandlung der Sprachwissenschaft nicht mehr
die einzige bleiben kann, wird auch ein Esperantogegner (wie der
Verfasser dieser Abhandlung) lehren müssen. Vor allem jedoch
ist der reinen Verkehrswissenschaften zu gedenken, d. s. die
Handelswissenschaften und die Rechtswissenschaft. Die wissenschaftliche

Exploitation und Förderung jeglichen Verkehrs ist das erste
Hilfsmittel zur Bewältigung der Vielheitlichkeit. Es sei die
Rechtswissenschaft hier noch besonders gewürdigt, weil sie für unser
Thema doppelt in Betracht kommt; in ihrer Eigenschaft als
Verkehrswissenschaft und Helferin zur Bewältigung des gesellschaftlichen,

des wirtschaftlichen, moralischen und intellektuellen Chaos
nicht nur, sondern auch, weil die Vielheitlichkeit in ihr so
besonders stark aufgetreten ist und längst die Benutzung der
vergleichenden Methode nötig machte. (Beide Funktionen lassen
sich sehr wohl auf einen Namen bringen, doch würde das hier
zu weit führen.)

In der Rechtswissenschaft galt noch jüngst die Vergleichung
für dilettantisch und zu einfach deshalb, weil die verschiedenen
Rechtsvölker nicht ein und dieselbe Sprache reden! Die Leute
schüttelten die Perüken und sagten, es sei bereits so schwer, ein

einziges Recht zu beherrschen, dass es ganz undenkbar wäre,
mehrere zu übersehen; aber heute merken doch die meisten

schon, dass es mit der Rechtsvergleichung und der Beherrschung
der vielen Rechte ein einfacheres Arbeiten ist als mit dem mühsam

mechanischen Sicheinstudieren in ein einziges Recht! Und
als man in jeder Rechtsfrage nur eine Entscheidung, eine
Konstruktion als richtige für möglich hielt, wie viel Zeit wurde nicht
verloren mit dem Herumstreiten, welche dies sei! Jetzt schwindet
dieser Aberglaube, es gehen den Juristen die Augen darüber auf,
dass das Problem der Eindeutigkeit der Rechtsordnung ein Un-

problem war, und sie treiben mit dem Nachweise: „es kann so
gemacht werden, aber auch so und so und so" eine viel reichere

196



und leichtere, einfachere und fruchtbarere Wissenschaft. Die
Rechtswissenschaft ist überhaupt erst in die Zeit des Glanzes
eingetreten. Früher, als die Gesellschaft und die Probleme des
Rechtsverkehrs stabil waren, da hatte sie Zeit, an allen möglichen
Kleinlichkeiten zu spintisieren, Schwierigkeiten zu erkünsteln und sich
auf dem Hexentanzplatz der Rabulistik greulich auszutoben. Heute,
da ein neuartiges Rechtsproblem sich geschwind auf das andere
türmt, hat sie keine Zeit zum Atemschöpfen, wenn sie noch zur
Kot die soziale und ethische Welt zusammenhalten will wie die

Metaphysik die geistige und wissenschaftliche zusammenhält. Die
immer neu auftauchenden großen Erfindungen schaffen überall
neue wirtschaftliche Verhältnisse, Übermacht und Abhängigkeit,
die zur Freiheit auszugleichen sind, neue Güter, die Schutz
verlangen, neue Verkehrs- und Assoziationsmöglichkeiten, die neue
Interessengegensätze hervorrufen ; und endlich können sie in der
Hand ruchloser Gesinnung, sei es des Einzelnen, sei es einer
rohen Nation, zu verbrecherischer Anwendung kommen, so dass

die abscheulichste Kulturvernichtung fast beständig im Drohen ist.

Nein, die naturwissenschaftliche und technische Kultur macht es

nicht allein Sie ist allein ethisch indifferent wo nicht gefährlich
(ist doch die Barbarei mit drahtloser Télégraphié und Maschinengewehr

viel scheußlicher als die mit Steinwaffe und Feuerquirl,
die immerhin Entschuldigung und Besserungsmöglichkeit in sich

hat!): Spute dich, Rechtswissenschaft, du hast zu tun, an allen
Ecken und Enden! Es ist das ein Seitenstück zur Aufgabe der

Metaphysik; nur dass diese gemesseneren Schrittes vorschreiten
kann und muss. Die analoge Entwickelung der Aufgabe in Religion

und Theologie muss hier beiseite bleiben. Denn hier sollte
vor allem das Recht der Metaphysik gegen Forel verteidigt werden,

und das ist nun zur Genüge geschehen.

THEODOR STERNBERG

(Fortsetzung folgt.)

197


	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart [Fortsetzung]

