Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Antike Geisteskultur und moderne Erziehung
Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTIKE GEISTESKULTUR
UND MODERNE ERZIEHUNG

EIN VORTRAG

GEHALTEN IN DER GESELLSCHAFT ,WISSEN UND LEBEN*“
AUF DER ,MEISE* ZU ZURICH AM 14. MARZ 19121)

Meine verehrten Damen und Herren!

Sie sind heute Abend hier zusammengekommen, um von neuem
zu untersuchen, ob die antike Geisteskultur fiir unsere Erziehung
noch etwas zu bedeuten habe. Der duBere Anlass dieser Veran-
staltung liegt ja freilich in den beiden AuBerungen der Herren
Goumaz und Faesi, die Sie aus dem letzten Jahrgang unserer
Zeitschrift kennen. Immerhin hétte mich, was dort vorgebracht
wurde, zu irgend einer Verteidigung klassischer Grundsdtze nicht
veranlassen konnen. Der erste der Herren hat die entscheidenden
Gesichtspunkte nicht eingenommen und wohl auch nicht einneh-
men wollen; und Faesi hat in seinen witzigen Anmerkungen doch
wohl nichts beigebracht, als dass er mit seinem Schullatein nichts
anzufangen wisse und bedaure, jene zweitausend Stunden nicht
anders verwendet zu haben, da doch die Ausbildung einer neuen
deutschen Kultur wichtiger sei als die Erweckung einer toten.

Wohl aber habe ich dem Wunsche nicht widerstehen mdgen,
eine Untersuchung dariiber einzuleiten, ob die Einfilhrung in an-
tike Geisteskultur fiir unsere moderne Erziehung iiberhaupt noch
ein lebendiges Recht habe. Allerdings ist diese Frage, wenn sie
einmal ins Allgemeine erhoben und dadurch erst wichtig gewor-
den ist, in solcher Kiirze ungemein schwer zu beantworten. Ich
will mich denn begniigen, wenn ich die grundsatzliche Stellung
klaren kann; das Einzelne wird ohnehin nicht von uns entschie-

—_—

1) Auf freundlichen Wunsch gebe ich diesen Vortrag hier wieder und
zwar, ohne seine Form zu verwischen. Einzig im Anlass lag ja das Recht,
einen so gewaltigen Gegenstand so gedringt zu erdrtern; und mit geist-
reichen Essays iiber brennende Lebensfragen wollte dieser Versuch keines-
falls verwechselt sein.

167



den werden konnen. Es handelt sich lediglich darum: Ist die
geistige Welt der Griechen (und Romer) tot oder lebendig? Und
wenn sie noch lebt, hat sie uns und unsern Kindern heute etwas
zu sagen, was uns veranlassen kann, den Weg zu ihr zu gehen?

Nicht vom Rechte wissenschaftlicher Erforschung des grie-
chischen und romischen Altertums habe ich also zu sprechen.
Denn eine solche Forschung hat ihr Recht ja einfach in dem
Willen, alles Gegebene ohne jede Riicksicht auf eigenes Gutfinden
klar zu stellen, mit oder ohne Begeisterung, mit oder ohne Eigen-
beziehung zum Gegenstande. Wir aber reden vom Verhdltnis der
Antike zur modernen Erziehung. Das heilt ohne weiteres, dass
wir von der wissenschaftlichen Forschung zur Bewertung weiter-
gehen: Ist, was uns diese Forschung als das Wesen der Antike
bietet, geeignet, in wichtigsten Jahren den Geist unsrer Jungen
zu beschéftigen, ihre Arbeit zu verlangen, ihre Aufmerksamkeit
einzunehmen? Bietet es solche erzieherische Werte, dass sie die
Opfer rechtfertigen, welche es verlangt?

Wir wollen dabei mit aller Deutlichkeit aussprechen, dass
wir von der modernen Erziehung, nicht von der Antike ausgehen.
Wir entscheiden, ob wir von den Alten lernen wollen; wir aner-
kennen durchaus keinen Zwang, ihre Ubermacht von vornherein
anzubeten.

Was ist das Ziel dieser modernen Erziehung? Ich denke,
dass die jungen Menschen die Angelpunkte des Lebens kennen
lernen: ihr Selbstbewusstsein und ihr kosmisches Bewusstsein
ihr eigenes, gegenwartiges, treibendes, schaffendes Wesen und ihre
geschichtliche Bestimmtheit; ihre Freiheit also und ihre Notwen-
digkeit, ihre Kraft und ihre Gesetztheit. Das heiBt, dass sie ihre
Anlagen so weit als moglich ausbilden, korperlich und seelisch
ihrem Lebenswillen gewachsen sind, und sich dabei nicht nur um
sich selbst drehen, sondern sich mit klarer Einsicht in die Welt
der Erscheinung finden und sich darin auswirken. Ein Leben,
das zugleich Selbsterhaltung und Opfer, Lebenswille und Hingabe,
Stolz und Demut ist, in sich selbst innerlich frei und in Liebe
dem groBen Leben dienend.

168



Die Summe der Gegenwart ziehen und in die Zukunft weisen
kann nur eine Erziehung, welche den Gegensatz individueller und
sozialer Bildung iiberwindet, und vereinigt, was Wahres in beiden
Idealen enthalten war. Wehe einer Gesellschaft, die aus Einzelnen
gebildet wire, die ihr Recht nur aus der Gesellschaft ziehen. Wo-
von soll sich denn diese ndhren? Und wehe dem Einzelnen, der
sich in irgend einem Diinkel von der Gemeinsamkeit des Lebens
lossagte. Er fdllt vom griinen Baume und verdorrt.

Ebenso miissen wir den (Gegensatz der Lern- und Willens-
bildung iiberwinden. Zum Bewusstsein der Wechselbezichung
zwischen eigenem und allgemeinem Bewusstsein, zwischen Selb-
standigkeit und Aneignung miissen wir in noch viel stirkerem
MaBe gelangen, damit sich der Reichtum der Welt in jedem Ein-
zelnen wahrhaft offenbare.

Die Erziehung aber hat die Aufgabe, den Menschen den Weg
zu seinem Ziele leichter finden zu lassen, ihm die innere und
duBere Orientierung frither und schneller zu ermdoglichen, seine
natiirliche Kraft durch Hilfe und durch Ubung méglichst unver-
merkt zu stdhlen; dann aber auch, wenn das Bewusstsein eigenen
Wesens erwacht, die Beziehungen zum allgemeinen Leben zu er-
leichtern und zu fordern, bis sich der Wille zum Leben zugleich
als Wille zum schaffenden Leben &duBert und damit der Ring
zwischen Ich und Welt, zwischen Mensch und Leben, zwischen
Person und Sache geschlossen ist, in dem sich fruchtbares Men-
schendasein zu erfiillen hat.

Die Tragik des menschlichen Lebens driickt sich im Wesen
der Erziehung eigentiimlich aus. Mensch sein heiit des Weltlebens
teilhaftig sein, Nédchstes und Fernstes vereinen und wiederstrahlen
lassen, Bild der Welt im Kleinen sein, — ja schaffen wie! das
Leben selber — und zugleich als solcher Mensch vergehen, der
Endlichkeit dieser herrlichen Form bewusst, mit dem Bewusstsein
der Ewigkeit in den Strudel ewigen Wandels hingerissen. Denn
vermag auch wohl der Geist sich aus Raum und Zeit zu fliich-
ten und sich auf sich selbst zu besinnen — Leben heiffit doch
nicht nur bei sich selbst sein und in sich ruhen, sondern auch
Schauen und Schaffen. Und dieses geschieht in Raum und Zeit,
geschieht unter den Strahlen der Sonne und im Geheimnis der
Nacht; geschieht auf der Erde, von der wir genommen sind und

169



in die wir wiederkehren sollen. Und dieses Leben, wie wir es
einzig kennen, ist Herrlichkeit und Verschwinden, Leben und Tod
zugleich.

Aber die Menschlichkeit erwehrt sich der Vergdnglichkeit:
Sie kann es; denn sie hat die Kunst, das Vergangliche festzuhal-
ten und mit dem Tod das Leben zu versGhnen.

Die natiirlichste Kunst ist die Erziehung. Wie sollte nicht das
dahinfahrende Leben dem, das es aus sich hat entstehen sehen,
schenken, was es nur hat, damit die Frucht seines Daseins im
Lande des Lichtes bleibe? Und mag es auch selbst diese Frucht
kaum genossen haben, ja ganz das Opfer ihres Reifens geworden
sein — wenn sie nur bleibt; wenn nur der Wert besteht, welchen
der Einzelne aus sich zum Allgemeinen hinaufgeschaffen hat. So
ist Erziehung nicht allein Bildung des Einzelnen zu moglichst
groBer Erwerbs- und Genufifdhigkeit, auch nicht zu moglichst groBer
Verwendbarkeit im allgemeinen Getriebe. Sondern sie ist der
Kampif gegen die Einzelverganglichkeit durch Erhaltung der gei-
stigen Guter fiir die kinftigen Trdager des Lebens. [lapadoois,
Traditio, ,Hiniiberreichen“ nannten es die Alten: In goldenen
Eimern reichen sie sich den Wein ihres Lebens vom einen Ende
der Erde zum andern, vom Niedergang der Sonne zum Aufgang,
ehe sie selbst das Land des Lichtes verlassen.

Freilich, dieses Erbe lebt nicht aus sich, sondern nur fiir
Erben, die selber aus sich leben, die das Erbe aus sich begreifen
und sich so weit darin finden, dass sie iiberhaupt davon lernen
konnen. Nur lebendig vermdgen sie zu fassen und zu werten,
was ihnen geboten wird. Aber je tiefer wir leben und schaffen,
desto lieber schauen und werten wir auch, desto dankbarer wer-
den wir all dem, was von allgemeinen Werten vor uns ist gefasst
und geprdgt worden. Es ist dessen wahrhaftig nicht allzuviel.

Leben und Tod sind Rétsel wie ehedem, und was wir davon
sehen und darin schaffen, ist das einzige, was wir davon wissen.
Darum aber wird unser Bewusstsein desto mehr ein geschichi-
liches, je mehr es seine Gesetztheit einsieht; es entzieht sich da-
mit seiner Beschrdnktheit und tritt in den Genuss des Lebens-
gefiihls und des Formwillens, den Urahnen der Verginglichkeit
abgerungen haben.

170



1l

Ist also die Erziehung die Darstellung der gewonnenen Werte
vergangenen Lebens fiir uns und unsere Kinder — so bleibt uns
ja wohl nur festzustellen, was diese Werte in der Welt des
griechischen und romischen Altertums gewesen, ob sie uns auch
noch fruchtbar seien und wie wir sie uns am besten wieder
gewinnen.

Hier beginnen nun aber die Schwierigkeiten, die mit der Zeit
fast endlos geworden sind und vorldufig einen Zustand betriibender
Verwirrung geschaffen haben, aus dem wir uns lebhaft hinaus-
sehnen. Das kommt davon, dass erstens diese Werte durchaus
in Frage gezogen sind, und dass ferner die Mdglichkeit fiir die
wenigsten noch besteht, sie sich wirklich anzueignen.

Das war nicht immer so. Die groBen griechischen Jahr-
hunderte, namentlich das sechste und fiinfte, auch das vierte vor
Christus haben auf den mannigfachsten Gebieten des Lebens eine
so reiche Ernte reifen lassen, dass schon Rom, das dazu nur den
Staats- und Rechtsgedanken zu fiigen hatte, im iibrigen den griechi-
schen Meistern folgte und stolz war, ihnen nur von ferne nach-
zuschaffen. Damals schon galten die griechischen Kinstler als
klassisch. Und als ihre Nachahmer als solche allmihlich auch
dafiir zu gelten begannen, musste sich die Vorstellung bilden,
diese Muster bedeuteten ein fiir allemal die Offenbarung der Idee
des Wahren, Guten und Schonen. — Kaum sind die groBen Er-
schitterungen der Volkerwanderung vorbei, so beginnen die
Versuche, das Alte wieder zu beleben; unter Karl dem GroBen
und den Ottonen dringt dieses Bestreben noch nicht durch; ein
Neues ringt sich im Norden empor und schafit einen herrlichen
Ausdruck gewaltigen germanischen Lebenswillens und himmel-
strebender Sehnsucht. Aber in [falien kommt die neue Geburt
zustande: Aus dem Studium der Alten ersteht die neue nationale
Literatur: neu, und doch innerlich ans Alte gebunden. Das wieder-
holt sich in Frankreich, England, Deutschland. Hier auf den
groBten Umwegen, also am schwersten, am spatesten, dann viel-
leicht aber am reinsten. Denn der deutsche Humanismus war
noch eine bloB gelehrte Erscheinung gewesen, lediglich auf Nach-
ahmung der alten Meister eingestellt und ohne schopferische

171



Kraft. In losem Zusammenhang dazu steht ja Luthers Deutsche
Bibel; aber was die gelehrte Dichtung jener Zeit hervorgebracht
hat, kann sich mit der italienischen Neugeburt keineswegs messen.
Viel weiter geht die selbstdndige Stellung des eigenenLebens zur
neu erwachten und fortgebildeten Antike in Diirer; aber auch da
wird weniger eine geschlossene hohere Einheit als ein tragischer
Kampf erreicht. Von organischer Aneignung kann man wohl nur
bei Holbein reden. Unendlich weniger in der Dichtung. 'Deutsche
Jungen fithrten damals zwar romische Komddien auf; aber deutsche
Dichter gibt es kaum mehr. Opitz stellt in der , Deutschen Poeterey*
ein System undeutscher Abhéngigkeit auf; aber wahrend jedermann
an die alten Muster glaubt, werden sie in keinem lebendig. Das
geht bis zu Gottscheds Satz: ,In der Poesie kommt es auf nichts
als auf die Wissenschaft der Regeln an“ — eine uniibertrefiliche
Formel fur die kiinstlerische Unwahrheit.

Erst neben dem Neuhumanismus der Gesner, Ernesti, Heyne,
Wolf erscheinen Klopstock, Lessing, Herder, Goethe, Schiller, Holder-
lin, Humboldt: Da wird antiker Geist wieder fruchtbar, wo Wolf seine
Summe wissenschaftlicher Erkenntnis des Altertums Goethe wid-
men kann als dem ,Kenner und Darsteller griechischen Geistes®,
wo der Leser der ,Prolegomena ad Homerum®“ der Dichter der
Iphigenie, des Tasso, von Hermann und Dorothea ist. Diese
Zeit allein verdient den Namen einer deutschen Neugeburt klassi-
schen Geistes.

So nimmt denn auch die Bedeutung der klassischen Sprachen
in Deutschland wieder zu, indem die Fruchtbarkeit dieser Studien
neuerdings bewiesen ist: Auch das Ansehen der Gelehrtenschule
wichst, als das der Anstalt, die durch das Studium der Alten zu
allem Wahren und Schonen fithre. Die Werke der Alten zu ver-
stehen und nachzuahmen ist alles, was noch zu leisten bleibt.
Bis weit ins neunzehnte Jahrhundert haben diese Anschauungen
und Antriebe nachgewirkt.

Diese Wertung ist heute erschiittert. Der Griinde dafiir sind
viele, und sie alle in Kirze zu erwdhnen, ist schwierig!). Gehen

1) Es ist wohl hier der Ort, vorldufig auf Billeters Buch iiber die An-
schauungen vom Wesen des Griechentums hinzuweisen, das uns mit unge-
heurer Belesenheit die Wandlungen dieser Begriffe und Werte darge-
stellt hat.

172



wir auf das wesentliche ein, so brauchen wir gar nicht von der
Beschranktheit griechischer und romischer Religion, von dem
mangelnden sozialen Gewissen der Antike, von der geringen
politischen Dauerkraft der Griechen zu reden. Auch wo die
Schopfungen der Alten am wenigsten angefochten sind, in Kunst
und Dichtung, stehen wir ihnen anders gegeniiber. Wir leben
heute aus eigenem Recht, und das Bewusstsein eigener Kraft ist
keine AnmaBung mehr, sondern es wurzelt in Tatsachen.

Gewiss, auch die Sonne Homers hat unsere Ernte gereift;
aber sie schien eben auch uns. Wir halten Euripides neben
Goethe und finden die gréBere Weite und Tiefe bei diesem, so
viel er dem Alten verdankt. Wir setzen unsere Kunst des Charak-
teristischen und Erhabenen neben die griechische Kunst des Typisch-
Organischen und Harmonischen und finden beides schon. Was
Schon ist, muss ja in sich widerspruchslos sein, kann darum aber
doch andern Formwillen, der wieder in sich geschlossen ist, nicht
hindern und entwerten.

Also: Die neue Zeit ist miindig und wertet selbst ihre Er-
zieher. Damit steht in engerem Zusammenhange, dass die An-
schauung von der Einheit des idealen kiinstlerischen Stiles, wie
er in den Kklassischen Werken dichterischer und darstellender Art
als vorhanden gedacht wurde, preisgegeben ist. In einem deut-
schen Volkslied kann mehr Kunstwert stecken, als in einem ganzen
alten Dichter; und dass wir einheimischer Kunst natiirlich ndher
stehen, ist doch auch nicht von ungefihr. Gewiss ist die Ab-
nahme des Sinnes fiir strende Form und feste Gestaltung eine
groe Gefahr dieser Stromung. Gewiss hat der germanische
Sinn fiir formlose Innerlichkeit, fiir Halbdunkel und krause Fiille
dieses Korrektivs einer ritsellosen Klarheit sehr bedurft. Aber
dass wir den Nachdruck immer stirker auf die Echtheit des
Gehaltes als auf die Strenge der Form legen, ist ja gewiss eine
Einseitigkeit, aber ein sehr gesunder Riickschlag gegen jahrhundert-
lange Anbetung der Form als solcher.

Endlich aber hiingt diese Wandlung mit dem Fortschrilt der
Altertumswissenschaft selbst zusammen. Das historische neun-
zehnte Jahrhundert hat von dem friitheren Idealbild des griechi-
schen und romischen Lebens nicht allzuviel stehen lassen. An
die Stelle der dasthetischen Erkldrung der alten Werke trat das

173



Bestreben, sie vorurteilsirei zu erfassen; das Interesse dehnte sich
nicht nur iiber Hohen und Niederungen der Antike gleichmaBig
aus, es ergriff auch die orientalischen, asiatischen Kulturen; Un-
mengen von Tatsachen und neuen Werten stromten herein, die
Grenzen zwischen den Zeitaltern zerflossen, und es entstand in
der ,klassischen“ Philologie eine kaum noch iibersehbare Einzel-
forschung in dem Einen, weiten Gebiet, das von Homer zur
byzantinischen Literatur reicht. Von der hellenischen Zeit weg ist
der Nachdruck auf die hellenistische gelegt, von der unmittelbaren
Wertung ist zur reinen Forschung geschritten worden. Die Liebe
zum Altertum selbst hat diesen Historismus hervorgebracht. (An
die religionsgeschichtliche Parallele brauche ich nur zu erinnern.)
Aber die Wirkung fiir die lebendige Fortentwicklung war trotz der
unendlichen Belehrung gefdhrlich. Denn die Erziehung lebt nicht
von der Forschung allein; Leben will gendhrt sein und zwar mit
positiven Werten. Und je mehr die geschichtliche Betrachtung
das direkte Verhditnis zu den frither absoluten Werten zuriick-
dringte, desto zweifelhafter wurde es, ob solche iiberhaupt be-
stiinden und von bleibender Bedeutung seien.

Daneben aber machten sich die Anspriiche der Wissenschaften
geltend, die erkladrten, unzweifelhafte Werte, ewig Neues zu bieten.
Die Mathematik bot sich zur Schulung des Verstandes an; und
schon Platon hatte nicht umsonst fiir den Eintritt in die Akademie
Kenntnis der Geometrie verlangt. Die Naturwissenschaften wiinsch-
ten den jungen Menschen in alle Gebiete natiirlichen Seins ein-
zufuhren, und praktische Erwdgungen forderten das Verstindnis
fremder neuer Sprachen, die von Neuern zudem immer mehr als
Trdger der fremdnationalen Kultur aufgefasst und gelehrt sein
wollen.

So fand sich der Erzieher schwer bedriangt: Die Forschung
selber verflachte die friihere Begeisterung, zeigte, wie die Griechen
als Ganzes nichts weniger als ein Idealvolk gewesen, zerstorte
ebenso manche Lieblingsvorstellung von der romischen Republik,
der immer mehr das bedingte Lob der Kaiserzeit gegeniibertritt;
die Einzelbetrachtung lieB die Kunstanschauung Lessings und
Winkelmanns hochstens als geistreiche Teilwahrheiten erscheinen,
und wo, zum Teil eben im Zusammenhang mit der Antike, neue
Schopfungen entstanden waren, mussten gerade auch sie zeigen,

174



dass von der alten unbedingten Autoritdt nicht mehr die Rede
sein konne. Neben dem griechischen Tempel erleben wir den
gotischen Dom, neben Plato und Aristoteles Kant und den deut-
schen Idealismus, die moderne Malerei und Musik lebt vollig aus
eigenem Rechte; neben den Tragikern stehen Shakespeare, Goethe,
Schiller, Hebbel; und seit Herder trat immer groBer der Gedanke
der Menschheitsentwicklung hervor, so dass es auch geschichts-
philosophisch unwahrscheinlich wurde, dass die goldene Jugend
das Ziel der Geschichte vorweg genommen habe.

So sind die ,alten Sprachen®, durch die man in das ideale
Jugendland der Menschheit zuriickgelangen wollte, immer mehr
zu einem halb ehrwiirdigen, halb ungeduldig geduldeten Restbestand
in der Schule geworden; noch halb lebend vom alten Glauben,
aber hart bedrdngt von ,lebendiger* Konkurrenz.

Also die unbedingte Wertung der Antike ist bestritten.

Aber auch die Wege zu ihr sind gegen frither sehr erschwert.

Mit 10 Stunden Latein und nicht viel weniger Griechisch, vor
allem aber mit viel eigener Arbeit der Schiiler lieB sich frither so
viel Ubung und Kenntnis erreichen, dass einige Selbstindigkeit in
den Sprachen nach Jahren moéglich war. Der Gymnasiast /as seine
Dichter, Redner, Historiker, Philosophen; und der Unterricht hielt
so lange vor, dass ein festes Wissen den Menschen durchs Leben
begleitete. Bundesrat Welti las, bevor er sprach, den Demosthenes,
wie man mit einem Freunde redet. Heute sind die Stunden und
auch die Jahre so reduziert, dass oft genug zweifelhaft wird, ob
der Student ohne Hilfe von sich aus etwas mit seiner klassischen
Weisheit werde anfangen koOnnen. Mit den ,alten Sprachen
streitet so manches Andere, nicht nur Deutsch und Geschichte,
die sich miihsam genug an die Stelle ringen, die ihnen langst ge-
bithrt hitte, sondern massenhaft rein Sachliches, das eben einfach
gedrillt sein will; eine so endlose Stofflernerei geht neben dem
Bemiihen her, sich in einiges Gute ruhig zu vertiefen, dass diese
grausame Uberhdufung mit den Anfangsgriinden ungefidhr sdmt-
licher Wissenschaften statt zu ,allgemeiner Bildung“ zu einer Qual
und einem Schaden wird. Weil man alles treiben will, ist fiir
nichts mehr ordentlich Zeit. Was den ,Geist des Altertums“ an-
geht, so ist es eine Unverfrorenheit ohne Gleichen, die miihevolle
Lektiire einiger ,Schulschriftsteller in Auswahl mit Anmerkungen®

175



fiir eine Einfilhrung in diesen ,Geist* auszugeben. Dazu miisste
man viel mehr kdnnen und selber arbeiten, als es im heutigen
SSystem® moglich ist; dazu miisste man auch nicht gerade auf
das QGriechische verzichten, auf das es in erster Linie ankommt;
und dazu diirfte man endlich nicht die Lehrer mit einer Zahl von
Stunden iiberlasten, die Kkalt ldchelnd voraussetzt, man koOnne
jahraus jahrein die Miihle klappern lassen, die man einmal ans
Wasser gebaut habe. Man stelle sich doch vor, wie geeignet zur
wirklichen Einfithrung in antike Geisteskultur ein Mensch ist, der
wochentlich gegen dreiBig Stunden unterrichten und die ibrige
Zeit Hefte durchsehen und sich vorbereiten muss.

So scheint der Boden fiir die Bildung an klassischen Werten
erschiittert und verengt zugleich.

ZURICH GOTTFRIED BOHNENBLUST
(Schluss folgt.)

ooo

WAHRHEIT?

Ich habe mich stets angelogen,

Denn mein Erleben war getrdumt,

Es war ein Meer von goldnen Wogen,
Die brandend Sternenstaub geschaumt.

So sind wir durch den Mai gegangen,
Ich log mir meinen schonsten Traum,
UndheiBe Triigelieder sangen

Mein Sehnen in den Sternenraum.

Da wollt ich dir die Wahrheit sagen,

Dass ich dein treues Herz betrog,

Doch als wir Brust an Brust uns lagen,

Da kiisste dich mein Mund — und log!
ROBERT JAKOB LANG

ooQ

176



	Antike Geisteskultur und moderne Erziehung

