
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Antike Geisteskultur und moderne Erziehung

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANTIKE GEISTES KULTUR
UND MODERNE ERZIEHUNG

EIN VORTRAG

GEHALTEN IN DER GESELLSCHAFT „WISSEN UND LEBEN"

AUF DER „MEISE" ZU ZÜRICH AM 14. MÄRZ 1912»)

Meine verehrten Damen und Herren

Sie sind heute Abend hier zusammengekommen, um von neuem
zu untersuchen, ob die antike Geisteskultur für unsere Erziehung
noch etwas zu bedeuten habe. Der äußere Anlass dieser
Veranstaltung liegt ja freilich in den beiden Äußerungen der Herren
Goumaz und Faesi, die Sie aus dem letzten Jahrgang unserer
Zeitschrift kennen. Immerhin hätte mich, was dort vorgebracht
wurde, zu irgend einer Verteidigung klassischer Grundsätze nicht
veranlassen können. Der erste der Herren hat die entscheidenden
Gesichtspunkte nicht eingenommen und wohl auch nicht einnehmen

wollen ; und Faesi hat in seinen witzigen Anmerkungen doch
wohl nichts beigebracht, als dass er mit seinem Schullatein nichts
anzufangen wisse und bedaure, jene zweitausend Stunden nicht
anders verwendet zu haben, da doch die Ausbildung einer neuen
deutschen Kultur wichtiger sei als die Erweckung einer toten.

Wohl aber habe ich dem Wunsche nicht widerstehen mögen,
eine Untersuchung darüber einzuleiten, ob die Einführung in
antike Geisteskultur für unsere moderne Erziehung überhaupt noch
ein lebendiges Recht habe. Allerdings ist diese Frage, wenn sie

einmal ins Allgemeine erhoben und dadurch erst wichtig geworden

ist, in solcher Kürze ungemein schwer zu beantworten. Ich
will mich denn begnügen, wenn ich die grundsätzliche Stellung
klären kann; das Einzelne wird ohnehin nicht von uns entschie-

») Auf freundlichen Wunsch gebe ich diesen Vortrag hier wieder und
zwar, ohne seine Form zu verwischen. Einzig im Anlass lag ja das Recht,
einen so gewaltigen Gegenstand so gedrängt zu erörtern; und mit
geistreichen Essays über brennende Lebensfragen wollte dieser Versuch keinesfalls

verwechselt sein.

167



den werden können. Es handelt sich lediglich darum: Ist die

geistige Welt der Griechen (und Römer) tot oder lebendig? Und
wenn sie noch lebt, hat sie uns und unsern Kindern heute etwas
zu sagen, was uns veranlassen kann, den Weg zu ihr zu gehen?

I.

Nicht vom Rechte wissenschaftlicher Erforschung des
griechischen und römischen Altertums habe ich also zu sprechen.
Denn eine solche Forschung hat ihr Recht ja einfach in dem

Willen, alles Gegebene ohne jede Rücksicht auf eigenes Gutfinden
klar zu stellen, mit oder ohne Begeisterung, mit oder ohne
Eigenbeziehung zum Gegenstande. Wir aber reden vom Verhältnis der
Antike zur modernen Erziehung. Das heißt ohne weiteres, dass

wir von der wissenschaftlichen Forschung zur Bewertung
weitergehen: 1st, was uns diese Forschung als das Wesen der Antike
bietet, geeignet, in wichtigsten Jahren den Geist unsrer Jungen
zu beschäftigen, ihre Arbeit zu verlangen, ihre Aufmerksamkeit
einzunehmen? Bietet es solche erzieherische Werte, dass sie die

Opfer rechtfertigen, welche es verlangt?

Wir wollen dabei mit aller Deutlichkeit aussprechen, dass

wir von der modernen Erziehung, nicht von der Antike ausgehen.
Wir entscheiden, ob wir von den Alten lernen wollen; wir

anerkennen durchaus keinen Zwang, ihre Übermacht von vornherein
anzubeten.

Was ist das Ziel dieser modernen Erziehung? Ich denke,
dass die jungen Menschen die Angelpunkte des Lebens kennen
lernen: ihr Selbstbewusstsein und ihr kosmisches Bewusstsein;
ihr eigenes, gegenwärtiges, treibendes, schaffendes Wesen und ihre
geschichtliche Bestimmtheit; ihre Freiheit also und ihre Notwendigkeit,

ihre Kraft und ihre Gesetztheit. Das heißt, dass sie ihre
Anlagen so weit als möglich ausbilden, körperlich und seelisch
ihrem Lebenswillen gewachsen sind, und sich dabei nicht nur um
sich selbst drehen, sondern sich mit klarer Einsicht in die Welt
der Erscheinung finden und sich darin auswirken. Ein Leben,
das zugleich Selbsterhaltung und Opfer, Lebenswille und Hingabe,
Stolz und Demut ist, in sich selbst innerlich frei und in Liebe
dem großen Leben dienend.

168



Die Summe der Gegenwart ziehen und in die Zukunft weisen
kann nur eine Erziehung, welche den Gegensatz individueller und
sozialer Bildung überwindet, und vereinigt, was Wahres in beiden
Idealen enthalten war. Wehe einer Gesellschaft, die aus Einzelnen

gebildet wäre, die ihr Recht nur aus der Gesellschaft ziehen. Wovon

soll sich denn diese nähren? Und wehe dem Einzelnen, der
sich in irgend einem Dünke! von der Gemeinsamkeit des Lebens

lossagte. Er fällt vom grünen Baume und verdorrt.
Ebenso müssen wir den Gegensatz der Lern- und Willensbildung

überwinden. Zum Bewusstsein der Wechselbeziehung
zwischen eigenem und allgemeinem Bewusstsein, zwischen
Selbständigkeit und Aneignung müssen wir in noch viel stärkerem
Maße gelangen, damit sich der Reichtum der Welt in jedem
Einzelnen wahrhaft offenbare.

Die Erziehung aber hat die Aufgabe, den Menschen den Weg
zu seinem Ziele leichter finden zu lassen, ihm die innere und
äußere Orientierung früher und schneller zu ermöglichen, seine
natürliche Kraft durch Hilfe und durch Übung möglichst unvermerkt

zu stählen; dann aber auch, wenn das Bewusstsein eigenen
Wesens erwacht, die Beziehungen zum allgemeinen Leben zu
erleichtern und zu fördern, bis sich der Wille zum Leben zugleich
als Wille zum schaffenden Leben äußert und damit der Ring
zwischen Ich und Welt, zwischen Mensch und Leben, zwischen
Person und Sache geschlossen ist, in dem sich fruchtbares
Menschendasein zu erfüllen hat.

Die Tragik des menschlichen Lebens drückt sich im Wesen
der Erziehung eigentümlich aus. Mensch sein heißt des Weltlebens

teilhaftig sein, Nächstes und Fernstes vereinen und wiederstrahlen
lassen, Bild der Welt im Kleinen sein, — ja schaffen wie] das
Leben selber — und zugleich als solcher Mensch vergehen, der
Endlichkeit dieser herrlichen Form bewusst, mit dem Bewusstsein
der Ewigkeit in den Strudel ewigen Wandels hingerissen. Denn

vermag auch wohl der Geist sich aus Raum und Zeit zu flüchten

und sich auf sich selbst zu besinnen — Leben heißt doch
nicht nur bei sich selbst sein und in sich ruhen, sondern auch
Schauen und Schaffen. Und dieses geschieht in Raum und Zeit,
geschieht unter den Strahlen der Sonne und im Geheimnis der
Nacht; geschieht auf der Erde, von der wir genommen sind und

169



in die wir wiederkehren sollen. Und dieses Leben, wie wir es
einzig kennen, ist Herrlichkeit und Verschwinden, Leben und Tod
zugleich.

Aber die Menschlichkeit erwehrt sich der Vergänglichkeit:
Sie kann es; denn sie hat die Kunst, das Vergängliche festzuhalten

und mit dem Tod das Leben zu versöhnen.

Die natürlichste Kunst ist die Erziehung. Wie sollte nicht das
dahinfahrende Leben dem, das es aus sich hat entstehen sehen,
schenken, was es nur hat, damit die Frucht seines Daseins im
Lande des Lichtes bleibe? Und mag es auch selbst diese Frucht
kaum genossen haben, ja ganz das Opfer ihres Reifens geworden
sein — wenn sie nur bleibt; wenn nur der Wert besteht, welchen
der Einzelne aus sich zum Allgemeinen hinaufgeschaffen hat. So
ist Erziehung nicht allein Bildung des Einzelnen zu möglichst
großer Erwerbs- und Genußfähigkeit, auch nicht zu möglichst großer
Verwendbarkeit im allgemeinen Getriebe. Sondern sie ist der

Kampf gegen die Einzelvergänglichkeit durch Erhaltung der
geistigen Güter für die künftigen Träger des Lebens. flapaSocriq,
Traditio, „Hinüberreichen" nannten es die Alten: In goldenen
Eimern reichen sie sich den Wein ihres Lebens vom einen Ende
der Erde zum andern, vom Niedergang der Sonne zum Aufgang,
ehe sie selbst das Land des Lichtes verlassen.

Freilich, dieses Erbe lebt nicht aus sich, sondern nur für
Erben, die selber aus sich leben, die das Erbe aus sich begreifen
und sich so weit darin finden, dass sie überhaupt davon lernen
können. Nur lebendig vermögen sie zu fassen und zu werten,
was ihnen geboten wird. Aber je tiefer wir leben und schaffen,
desto lieber schauen und werten wir auch, desto dankbarer werden

wir all dem, was von allgemeinen Werten vor uns ist gefasst
und geprägt worden. Es ist dessen wahrhaftig nicht allzuviel.

Leben und Tod sind Rätsel wie ehedem, und was wir davon
sehen und darin schaffen, ist das einzige, was wir davon wissen.
Darum aber wird unser Bewusstsein desto mehr ein geschichtliches,

je mehr es seine Gesetztheit einsieht; es entzieht sich
damit seiner Beschränktheit und tritt in den Genuss des Lebensgefühls

und des Formwillens, den Urahnen der Vergänglichkeit
abgerungen haben.

170



II.

1st also die Erziehung die Darstellung der gewonnenen Werte

vergangenen Lebens für uns und unsere Kinder — so bleibt uns
ja wohl nur festzustellen, was diese Werte in der Welt des

griechischen und römischen Altertums gewesen, ob sie uns auch
noch fruchtbar seien und wie wir sie uns am besten wieder
gewinnen.

Hier beginnen nun aber die Schwierigkeiten, die mit der Zeit
fast endlos geworden sind und vorläufig einen Zustand betrübender
Verwirrung geschaffen haben, aus dem wir uns lebhaft
hinaussehnen. Das kommt davon, dass erstens diese Werte durchaus
in Frage gezogen sind, und dass ferner die Möglichkeit für die

wenigsten noch besteht, sie sich wirklich anzueignen.

Das war nicht immer so. Die großen griechischen
Jahrhunderte, namentlich das sechste und fünfte, auch das vierte vor
Christus haben auf den mannigfachsten Gebieten des Lebens eine

so reiche Ernte reifen lassen, dass schon Rom, das dazu nur den
Staats- und Rechtsgedanken zu fügen hatte, im übrigen den griechischen

Meistern folgte und stolz war, ihnen nur von ferne nach-
zuschaffen. Damals schon galten die griechischen Künstler als

klassisch. Und als ihre Nachahmer als solche allmählich auch
dafür zu gelten begannen, musste sich die Vorstellung bilden,
diese Muster bedeuteten ein für allemal die Offenbarung der Idee
des Wahren, Guten und Schönen. — Kaum sind die großen
Erschütterungen der Völkerwanderung vorbei, so beginnen die
Versuche, das Alte wieder zu beleben ; unter Karl dem Großen
und den Ottonen dringt dieses Bestreben noch nicht durch; ein
Neues ringt sich im Norden empor und schafft einen herrlichen
Ausdruck gewaltigen germanischen Lebenswillens und
himmelstrebender Sehnsucht. Aber in Italien kommt die neue Geburt
zustande: Aus dem Studium der Alten ersteht die neue nationale
Literatur: neu, und doch innerlich ans Alte gebunden. Das wiederholt

sich in Frankreich, England, Deutschland. Hier auf den

größten Umwegen, also am schwersten, am spätesten, dann
vielleicht aber am reinsten. Denn der deutsche Humanismus war
noch eine bloß gelehrte Erscheinung gewesen, lediglich auf
Nachahmung der alten Meister eingestellt und ohne schöpferische

171



Kraft. In losem Zusammenhang dazu steht ja Luthers Deutsche
Bibel; aber was die gelehrte Dichtung jener Zeit hervorgebracht
hat, kann sich mit der italienischen Neugeburt keineswegs messen.
Viel weiter geht die selbständige Stellung des eigenenLebens zur
neu erwachten und fortgebildeten Antike in Dürer; aber auch da

wird weniger eine geschlossene höhere Einheit als ein tragischer
Kampf erreicht. Von organischer Aneignung kann man wohl nur
bei Holbein reden. Unendlich weniger in der Dichtung. .^Deutsche

Jungen führten damals zwar römische Komödien auf; aber deutsche
Dichter gibt es kaum mehr. Opitz stellt in der „Deutschen Poeterey"
ein System undeutscher Abhängigkeit auf ; aber während jedermann
an die alten Muster glaubt, werden sie in keinem lebendig. Das

geht bis zu Gottscheds Satz: „In der Poesie kommt es auf nichts
als auf die Wissenschaft der Regeln an" — eine unübertreffliche
Formel für die künstlerische Unwahrheit.

Erst neben dem Neuhumanismus der Gesner, Ernesti, Heyne,
Wolf erscheinen Klopstock, Lessing, Herder, Goethe, Schiller, Hölderlin,

Humboldt: Da wird antiker Geist wieder fruchtbar, wo Wolf seine
Summe wissenschaftlicher Erkenntnis des Altertums Goethe widmen

kann als dem „Kenner und Darsteller griechischen Geistes",
wo der Leser der „Prolegomena ad Homerum" der Dichter der

Iphigenie, des Tasso, von Hermann und Dorothea ist. Diese
Zeit allein verdient den Namen einer deutschen Neugeburt klassischen

Geistes.

So nimmt denn auch die Bedeutung der klassischen Sprachen
in Deutschland wieder zu, indem die Fruchtbarkeit dieser Studien
neuerdings bewiesen ist: Auch das Ansehen der Gelehrtenschule
wächst, als das der Anstalt, die durch das Studium der Alten zu
allem Wahren und Schönen führe. Die Werke der Alten zu
verstehen und nachzuahmen ist alles, was noch zu leisten bleibt.
Bis weit ins neunzehnte Jahrhundert haben diese Anschauungen
und Antriebe nachgewirkt.

Diese Wertung ist heute erschüttert. Der Gründe dafür sind
viele, und sie alle in Kürze zu erwähnen, ist schwierig1). Gehen

*) Es ist wohl hier der Ort, vorläufig auf Billeters Buch über die
Anschauungen vom Wesen des Griechentums hinzuweisen, das uns mit
ungeheurer Belesenheit die Wandlungen dieser Begriffe und Werte dargestellt

hat.

172



wir auf das wesentliche ein, so brauchen wir gar nicht von der
Beschränktheit griechischer und römischer Religion, von dem

mangelnden sozialen Gewissen der Antike, von der geringen
politischen Dauerkraft der Griechen zu reden. Auch wo die

Schöpfungen der Alten am wenigsten angefochten sind, in Kunst
und Dichtung, stehen wir ihnen anders gegenüber. Wir leben
heute aus eigenem Recht, und das Bewusstsein eigener Kraft ist
keine Anmaßung mehr, sondern es wurzelt in Tatsachen.

Gewiss, auch die Sonne Homers hat unsere Ernte gereift;
aber sie schien eben auch uns. Wir halten Euripides neben
Goethe und finden die größere Weite und Tiefe bei diesem, so
viel er dem Alten verdankt. Wir setzen unsere Kunst des
Charakteristischen und Erhabenen neben die griechische Kunst des Typisch-
Organischen und Harmonischen und finden beides schön. Was
schön ist, muss ja in sich widerspruchslos sein, kann darum aber
doch andern Formwillen, der wieder in sich geschlossen ist, nicht
hindern und entwerten.

Also: Die neue Zeit ist mündig und wertet selbst ihre
Erzieher. Damit steht in engerem Zusammenhange, dass die
Anschauung von der Einheit des idealen künstlerischen Stiles, wie
er in den klassischen Werken dichterischer und darstellender Art
als vorhanden gedacht wurde, preisgegeben ist. In einem
deutschen Volkslied kann mehr Kunstwert stecken, als in einem ganzen
alten Dichter; und dass wir einheimischer Kunst natürlich näher
stehen, ist doch auch nicht von ungefähr. Gewiss ist die
Abnahme des Sinnes für strenge Form und feste Gestaltung eine
große Gefahr dieser Strömung. Gewiss hat der germanische
Sinn für formlose Innerlichkeit, für Halbdunkel und krause Fülle
dieses Korrektivs einer rätsellosen Klarheit sehr bedurft. Aber
dass wir den Nachdruck immer stärker auf die Echtheit des

Gehaltes als auf die Strenge der Form legen, ist ja gewiss eine

Einseitigkeit, aber ein sehr gesunder Rückschlag gegen jahrhundertlange

Anbetung der Form als solcher.
Endlich aber hängt diese Wandlung mit dem Fortschritt der

Altertumswissenschaft selbst zusammen. Das historische
neunzehnte Jahrhundert hat von dem früheren Idealbild des griechischen

und römischen Lebens nicht allzuviel stehen lassen. An
die Stelle der ästhetischen Erklärung der alten Werke trat das

173



Bestreben, sie vorurteilsfrei zu erfassen ; das Interesse dehnte sich
nicht nur über Höhen und Niederungen der Antike gleichmäßig
aus, es ergriff auch die orientalischen, asiatischen Kulturen;
Unmengen von Tatsachen und neuen Werten strömten herein, die
Grenzen zwischen den Zeitaltern zerflossen, und es entstand in
der „klassischen" Philologie eine kaum noch übersehbare
Einzelforschung in dem Einen, weiten Gebiet, das von Homer zur
byzantinischen Literatur reicht. Von der hellenischen Zeit weg ist
der Nachdruck auj die hellenistische gelegt, von der unmittelbaren
Wertung ist zur reinen Forschung geschritten worden. Die Liebe
zum Altertum selbst hat diesen Historismus hervorgebracht. (An
die religionsgeschichtliche Parallele brauche ich nur zu erinnern.)
Aber die Wirkung für die lebendige Fortentwicklung war trotz der
unendlichen Belehrung gefährlich. Denn die Erziehung lebt nicht
von der Forschung allein; Leben will genährt sein und zwar mit
positiven Werten. Und je mehr die geschichtliche Betrachtung
das direkte Verhältnis zu den früher absoluten Werten
zurückdrängte, desto zweifelhafter wurde es, ob solche überhaupt
bestünden und von bleibender Bedeutung seien.

Daneben aber machten sich die Ansprüche der Wissenschaften

geltend, die erklärten, unzweifelhafte Werte, ewig Neues zu bieten.
Die Mathematik bot sich zur Schulung des Verstandes an ; und
schon Piaton hatte nicht umsonst für den Eintritt in die Akademie
Kenntnis der Geometrie verlangt. Die Naturwissenschaften wünschten

den jungen Menschen in alle Gebiete natürlichen Seins
einzuführen, und praktische Erwägungen forderten das Verständnis
fremder neuer Sprachen, die von Neuern zudem immer mehr als

Träger der fremdnationalen Kultur aufgefasst und gelehrt sein
wollen.

So fand sich der Erzieher schwer bedrängt: Die Forschung
selber verflachte die frühere Begeisterung, zeigte, wie die Griechen
als Ganzes nichts weniger als ein Idealvolk gewesen, zerstörte
ebenso manche Lieblingsvorstellung von der römischen Republik,
der immer mehr das bedingte Lob der Kaiserzeit gegenübertritt;
die Einzelbetrachtung ließ die Kunstanschauung Lessings und
Winkelmanns höchstens als geistreiche TeilWahrheiten erscheinen,
und wo, zum Teil eben im Zusammenhang mit der Antike, neue
Schöpfungen entstanden waren, mussten gerade auch sie zeigen,

174



dass von der alten unbedingten Autorität nicht mehr die Rede
sein könne. Neben dem griechischen Tempel erleben wir den

gotischen Dom, neben Plato und Aristoteles Kant und den
deutschen Idealismus, die moderne Malerei und Musik lebt völlig aus
eigenem Rechte; neben den Tragikern stehen Shakespeare, Goethe,
Schiller, Hebbel; und seit Herder trat immer größer der Gedanke
der Menschheitsentwicklung hervor, so dass es auch geschichts-
philosophisch unwahrscheinlich wurde, dass die goldene Jugend
das Ziel der Geschichte vorweg genommen habe.

So sind die „alten Sprachen", durch die man in das ideale

Jugendland der Menschheit zurückgelangen wollte, immer mehr
zu einem halb ehrwürdigen, halb ungeduldig geduldeten Restbestand
in der Schule geworden ; noch halb lebend vom alten Glauben,
aber hart bedrängt von „lebendiger" Konkurrenz.

Also die unbedingte Wertung der Antike ist bestritten.
Aber auch die Wege zu ihr sind gegen früher sehr erschwert.
Mit 10 Stunden Latein und nicht viel weniger Griechisch, vor

allem aber mit viel eigener Arbeit der Schüler ließ sich früher so
viel Übung und Kenntnis erreichen, dass einige Selbständigkeit in
den Sprachen nach Jahren möglich war. Der Gymnasiast las seine

Dichter, Redner, Historiker, Philosophen; und der Unterricht hielt
so lange vor, dass ein festes Wissen den Menschen durchs Leben
begleitete. Bundesrat Welti las, bevor er sprach, den Demosthenes,
wie man mit einem Freunde redet. Heute sind die Stunden und
auch die Jahre so reduziert, dass oft genug zweifelhaft wird, ob
der Student ohne Hilfe von sich aus etwas mit seiner klassischen
Weisheit werde anfangen können. Mit den „alten Sprachen"
streitet so manches Andere, nicht nur Deutsch und Geschichte,
die sich mühsam genug an die Stelle ringen, die ihnen längst
gebührt hätte, sondern massenhaft rein Sachliches, das eben einfach

gedrillt sein will; eine so endlose Stofflernerei geht neben dem

Bemühen her, sich in einiges Gute ruhig zu vertiefen, dass diese

grausame Überhäufung mit den Anfangsgründen ungefähr sämtlicher

Wissenschaften statt zu „allgemeiner Bildung" zu einer Qual
und einem Schaden wird. Weil man alles treiben will, ist für
nichts mehr ordentlich Zeit. Was den „Geist des Altertums"
angeht, so ist es eine Unverfrorenheit ohne Gleichen, die mühevolle
Lektüre einiger „Schulschriftsteller in Auswahl mit Anmerkungen"

175



für eine Einführung in diesen „Geist" auszugeben. Dazu müsste

man viel mehr können und selber arbeiten, als es im heutigen
„System" möglich ist; dazu müsste man auch nicht gerade auf
das Griechische verzichten, auf das es in erster Linie ankommt;
und dazu dürfte man endlich nicht die Lehrer mit einer Zahl von
Stunden überlasten, die kalt lächelnd voraussetzt, man könne
jahraus jahrein die Mühle klappern lassen, die man einmal ans
Wasser gebaut habe. Man stelle sich doch vor, wie geeignet zur
wirklichen Einführung in antike Geisteskultur ein Mensch ist, der
wöchentlich gegen dreißig Stunden unterrichten und die übrige
Zeit Hefte durchsehen und sich vorbereiten muss.

So scheint der Boden für die Bildung an klassischen Werten
erschüttert und verengt zugleich.

ZÜRICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

(Schluss folgt.)

DO

WAHRHEIT?
Ich habe mich stets angelogen,
Denn mein Erleben war geträumt,
Es war ein Meer von goldnen Wogen,
Die brandend Sternenstaub geschäumt.

So sind wir durch den Mai gegangen,
Ich log mir meinen schönsten Traum,
Und'heiße Trügelieder sangen
Mein Sehnen in den Sternenraum.

Da wollt ich dir die Wahrheit sagen,
Dass ich dein treues Herz betrog,
Doch als wir Brust an Brust uns lagen,
Da küsste dich mein Mund — und log!

ROBERT JAKOB LANG

176


	Antike Geisteskultur und moderne Erziehung

