
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart

Autor: Sternberg, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORELS NATURPHILOSOPHIE UND
DIE METAPHYSIK DER GEGENWART

I. FOREL ALS PHILOSOPH

Ob einer Philosoph sein will oder nicht, danach wird er nicht
gefragt. Wem es gegeben ist, der philosophiert; vielmehr: es

philosophiert in ihm und aus ihm heraus. Die Energie, die, nicht
ohne asketischen Selbstzwang, sich darauf beschränkt, im einzelnen
der Sondergebiete des Wissens tief nachzugraben, ohne je dem
Blick ein Abschweifen auf das Ganze des Weltbildes zu gestatten,
wird heute hoch gewertet. Niedrig die Energie, die sich der
ungeheuren und schier verzweifelten Aufgabe widmet, das Ganze zu

begreifen und ihr zuliebe vorbeieilen muss an all den lockenden
Früchten, die, schwer bis zum brechen, jeder Ast der
Einzelforschung in überwältigender Fülle darbietet. So mag denn
vielleicht der Mann, dessen Weltbildschöpfung hier angedeutet wird,
sich dagegen sträuben, als Philosoph bezeichnet zu werden oder
höchstens dann die Bezeichnung gelten lassen, wenn nicht damit
gemeint sei „Metaphysiker". Oder gar „Naturphilosoph im Schel-
lingschen Sinne". Wir sind aber zu keinem Kompromiss zu haben.
Ohne Philosophie und Metaphysik gleichzusetzen, halten wir doch
nur den für einen Philosophen, der eine eigene Metaphysik
(mindestens Ansätze zu einer solchen) hat. Wenn die A. F. Lange,
Mach, Ostwald, Häckel, die Metaphysik bekämpfen, tun sie es aus
metaphysischen Gründen. Und so auch Forel. Die metaphysischen
Ansätze sind bei ihm allmählich sichtbarer geworden als bei Lange,
Mach, Ostwald und sind bedeutender, geistvoller als bei Häckel.
Wegen des Schellingianismus jedenfalls.

In manchen glücklichen Köpfen ist die Befähigung zur
Sonderforschung und zur Weltbildschöpfung vereint. Zu ihnen gehört
Forel. Keine Schrift in den letzten Jahren, darin er nicht, bei
welchem Einzelthema es auch sei, diesen oder jenen Teil seiner
Weltanschauung betont. Diese Betonungen sind, ob Forel es
wahr haben will oder nicht, mit der Zeit zum System
ausgediehen, das seines ist und für das er einstehen muss.

Vor allem das eine macht bei Forel den Philosophen: dass

111



er sich nicht bei wissenschaftlichen Wahrheiten beruhigen kann,
ohne moralische Folgerungen aus ihnen zu ziehen, und bei
moralischen nicht, ohne sie wissenschaftlich, und zwar /zatorwissenj-
schaftlich begründet zu haben, /(«//«/"wissenschaftliche Begründungen,

wie sie der Jurist, Sozialtheoretiker, Religionshistoriker
geben, verwirft er. Er wittert hinter ihnen stets Autoritätenkult
und Heuchelei. Wer Moral und Natur, Sollen und Sein unmittelbar

verknüpft, ist Metaphysiker.
Forel ist nicht „Philosoph" in dem Sinn, den die französische

Sprache gern dem Worte beilegt, im Sinn des Ruhkopfs von
stoischer oder epikuräischer Abgeklärtheit. Sein Philosophentum
entspringt zum großen Teil aus seiner Agitatorennatur. Der
geschworene Feind der Theologen ist vor allem der geborene
Prediger. Er tritt als Erzieher des Einzelnen und als Sozialreformer

auf, gestützt auf sehr bestimmte pädagogische und soziai-
philosophische Ansichten.

Indes da Forel von der Naturwissenschaft ausgeht und ihr
Evangelium es ist, das er verkünden will, so steht am meisten
vollendet in seinem System der naturphilosophische Grundbau
da; und den hat er noch nie so vollständig und systematisch
gezeichnet wie in seinem Vortrag auf dem schweizerischen Natur-
forscherkongress 1909: „Psychologie comparée, théorie de la mnème
et du déterminisme." Der Verlag E. Frankfurter zu Lausanne hat
ihn durch einen wohlfeilen Abdruck weiteren Kreisen zugänglich
gemacht. Der Vortrag verdient dies ebenso wie den Beifall der
Versammlung, die er am 6. September 1909 begeisterte — und

nun endlich auch die Würdigung durch jene, die Forel für seine
und der Wissenschaft schlimme Gegner hält, durch die Vertreter
der Metaphysik, für die der Verfasser dieser Betrachtung sich zum
Worte meldet.

II. UNWISSENSCHAFTLICHKEIT DER ALTERN PSYCHOLOGIE

Die ersten Sätze des Vortrags verlangen es, mit den eigenen
Worten des Sprechers wiedergegeben zu werden. Diese Säulen

von gedrungener Kraft, die den verwegen großen Eingang machen,
sollen auch denen vor Augen treten, die das Original im übrigen
nicht lesen werden :

112



Les hypothèses métaphysiques, la vieille psychologie scolastique
basée sur elles et les préjugés religieux fondés sur une base du même
genre, ont dénaturé en grande partie l'objectivité et la simplicité de
notre jugement scientifique partout où la psychologie entre en ligne de
compte.

Et c'est pourtant avec notre sujet, avec notre moi psychologique
que nous avons élaboré la science! Il y a dans ce fait une singulière
ironie sur laquelle je me permets d'attirer votre attention. Cette situation

provient de ce que la science n'a longtemps pas osé s'attaquer à
l'étude de la psychologie. Elle s'en est détournée avec un saint respect,
l'abandonnant aux métaphysiciens qui l'avaient annexée et codifiée à
leur guise.

„Codifié"! „Psychologie scolastique" : zwei Schlagworte,
die als starke und feine kritisch-polemische Kennzeichnungen des
Geistes der alten Psychologie entzücken müssen und wohl
berufen sind, in künftiger Geschichte der Psychologie eine Rolle zu
spielen

Denn scholastisch war diese Psychologie ebenso wie
theologisch, religiös. Die Psychologie hat ihre Wurzeln im Animis-
mus. Ihm, dem Geisterglauben, entwuchs in vorgeschichtlichen
Altern der Seelenbegriff, die Vorstellung, dass ein verantwortlicher
und nach dem Tode zu neuen Schicksalen bestimmter besonderer
Geist („Manitou") in jedem Menschen stecke. Später, nach
Begründung der Wissenschaften, war überlange die Theologie und
niemand anders Brotherr und Vormund der Psychologie. Wie die

1 heologie von Gott und Seele, so handelte die Psychologie von
Seele und Gott: dogmatisch. Die Unsterblichkeit war ihre leitende
'dee, zugleich ihre geschichtlich ursprüngliche. Die nächste war
'hr Gottinnesein usf. Nach diesen Forderungen baute die Psychologie

phantastisch und scholastisch einen Seelenbegriff zurecht.
Das nannte sich „rationale" Psychologie — weil sie nämlich aus
reinen unmittelbaren Vernunftschlüssen hergestellt sei im Gegensatz

zu der auf Beobachtung ruhenden empirischen. In Wahrheit
war sie in bisweilen tiefem und edlem, innigem, aber stets sehr
irrationalem religiösem Bedürfnis begründet. Sie aus der Wissenschaft

ausgemerzt zu haben, ist Kants (eines Metaphysikers)
Verdienst. Doch Kant ließ ihr den Namen „rational". Die zeitlichen,
Seistigen Bedingungen mitanzudeuten, die ihre Existenz erklärten,
war seine Sache nicht. Forel zeichnet in dem einen Wort
„scholastisch" das ganze Wesen und die ganze geschichtliche Erschei-

113



nung dieser Psychologie und bereitet zugleich den Spruch vor,
mit dem er sie richtet, das wundervolle Stigma: „Kodifiziert".
Denn kodifizieren, das tut keine Wissenschaft. Kodifizieren heißt
Gesetze diktieren und zusammenschreiben. Die Wissenschaft
beobachtet und stellt die Wahrheit fest. Kodifikation ist Willkür.
Einen psychologischen Kanon, aber keine psychologische Wahrheit

„kodifiziert" man.

III. DIE IDENTITÄT DES ICH UND DER DINGE
DIE VERGLEICHENDE PSYCHOLOGIE

Es war der große Irrtum, dass man aus heiliger Scheu im
Ich, im Subjekt, was arideres sah als die ganze übrige Natur, die
Welt der Objekte ist. In Wahrheit existiert der Gegensatz
zwischen Objekt und Subjekt nicht, lehrt Forel. Forel ist keiner
von den Materialisten, die den Unterschied von Objekt und Subjekt

gar nicht verstehen und wie die kleinen Kinder („Karlchen
will das haben", statt „Ich will das haben") aus allem einfach
ein Objekt machen; sondern er kennt den Unterschied sehr wohl,
und wenn er sonst hie und da den materialistischen Kenntnisstand
als Arbeitshypothese gelten lässt, so lehrt er in der neuesten
Schrift, wie aus dem Subjekt das Objekt erst entsteht: im Sinne
Schellings, aber nicht mit dessen Methode, sondern moderner,
mit dem Hinweis auf jene von Beneke vorbereitete moderne
Auffassung der Psychologie, die heute als Gemeingut der Wissenschaft

sich am Eingang jedes psychologischen Grundrisses (am
besten bei G. F. Lipps, Psychophysik) vorfindet: dass Psychologie
nichts anderes ist als eine polarisierte Ansicht der Natur: ob wir
die Eigenschaften eines Steins beschreiben oder den Veränderungsvorgang

unserer Seele, den wir Empfindung (oder auch mit
Wandt Vorstellung) dieses Steins nennen, ist im Grunde das

gleiche. Es entstehen zwei durchaus einander entsprechende
Erkenntnisreihen „äußerer" und „innerer" Wahrnehmung. Foreis
Verdienst liegt in der Betonung des Gedankens, dass diese zwei
Erkenntnisreihen eine Einheit sind ; dass man nicht zwischen beide
einen Schlagbaum legen darf. Tut man das, so kommt der
Kantianismus alten Schlages heraus, den einst Schelling und
neuestens Josef Kohler bekämpft hat, der aber freilich nur nicht

114



derjenige des Meisters Kant selbst noch der Bedeutenderen unter
seinen modernen Anhängern zu sein scheint; dieser Kantianismus
hat den schweren Fehler, dass von der Natur zum Geist und vom
Geist zur Natur kein Weg gegeben ist; die Scheidewand des
Welträtsels, das Ignorabimus steht zwischen ihnen und so bleiben sie
selbst Welträtsel. Als Dubois - Reymond seine Welträtseltheorie
entwickelte, war er auf dem Standpunkt der alten Kantianer des
achtzehnten Jahrhunderts. Der Möglichkeit, von der bloßen toten
Natur aus alles zu erklären, des Materialismus, ist schon gedacht.
Geht man umgekehrt vom Geist aus, so triumphiert der subjektive
Idealismus eines Berkeley; die Welt erscheint als subjektive
Einbildung jedes Subjekts, als Unendlichkeit zahlloser trügerischer
Traumbilder verstoßener, verdammter Geister, deren jeder nur für
sich selbst eine Wirklichkeit hat. Diese Ansicht ruht auf einem
Standpunkt vergleichender Psychologie, die darlegt, wie unendlich
anders das Gesichtsbild der Natur sich dem Facettenauge einer
Fliege darstellen muss als dem Pupillenauge des Menschen ; einem
Standpunkt, der immer wieder sensualistisch-skeptisch hoffnungsloser

Welterklärung oder vielmehr Weltverzweiflung gedient hat,
zuletzt in den genialen Konzeptionen eines Anatole France und
Fritz Mauthner.

Forel führt den Standpunkt der vergleichenden Psychologie auf
Spuren, die auch Mauthners tiefdringender Scharfsinn schon
beschritten hat, weiter; sozusagen aus dem bloß Äußerlichen ins
innere. Beide, Forel wie Mauthner, vergleichen im Gedanken
an das „Gesetz der spezifischen Sinnesenergienlt die Ergebnisse
der Wirksamkeiten unserer verschiedenen Sinnesorgane unter ein-
ander. Durch sie gelangt Forel wie Mauthner zu der Annahme
der Identität von Objekt und Subjekt, Natur und Ich. Die Natur
ist ihm eine Hypothese, d. h. ein Vergleichungsprodukt des Ich.
Wir machen eine Menge innerer Wahrnehmungen (introspections).
Was jedes Organ da in sich selber wahrnimmt, die introspection
directe („et unilatérale", hätte er hinzufügen sollen) nennen wir
-.subjektiv", aber „nous appelons objectif et fait réel le résultat
de la comparaison de nos diverses introspections". Also:
Tatsachen sind Verglichenheiten. Dasselbe, was als Inneres, Einheitliches,

Erlebtes, die Empfindung, das Ich ist, ist als Mannigfaltiges,
Verglichenes das angeblich „Vorgefundene", die Tatsache. Durch

115



Zerlegung und Vergleichung bekommt unser Erlebnis die

Wirklichkeitsqualität, wird das Ich, wird die Seele zur Natur. In diesen

Sätzen Iässt sich der wertvolle Kern, das Neue und Bedeutende
der Forelschen Ansicht niederlegen, die freilich bei ihm nicht so

ganz rein hervortritt, sondern als Erz mit einiger (doch weniger)
Schlacke abgebrauchter Meinungen den Bestand seiner Darstellung

ausmacht. Das Tatsächliche — dies ist der hervorragende
Gesichtspunkt in der ganzen Lehre —, die Wahrheit, ist nichts
anderes als das Vergewisserte, und alle Vergewisserung ist
Vergleichung (der Zeugnisse der verschiedenen Sinne). Ich wähle
eine Formel: „La vérité c'est la vérification." „Die Wahrheit ist
in der Bewährung." „Beweise" bestätigen nicht, sondern sind die

Wahrheit, ja die Wirklichkeit. Sonst mag man auch an
Kirchmanns „Fundamentalsätze der Philosophie" erinnert werden: „Das
Wahrgenommene ist; das sich Widersprechende ist nicht"1). Wenn,
wie Külpe meint, die Aufgabe gerade der modernen Philosophie
die Ergründung des Wesens der Realität ist, so hat Forel diese

Aufgabe gelöst. Er hat schlankweg das Problem gestellt: „Wie
ist Wirklichkeit möglich?" und es beantwortet. Und zwar, was
besonders Külpe befriedigen muss, durch Gründung auf Psychologie

— ohne dabei in den Psychologismus zu verfallen.

IV. DIE AUFGABE DER METAPHYSIK IN DER GEGENWART

Forel nennt die Vergewisserung über das Zeugnis der Sinne
auch „Induktion". Danach sind ihm noch Begriffe wie „Materie"
und „Energie" Induktionsresultate. Materie und Energie sind
demnach wirklich. Aber was sie sind, das ist unerkennbar. Nicht
freilich in dem Sinne, dass man nicht die Einzelerscheinungen
angeben könnte, deren Vergleichung den Begriff „Materie" oder
„Energie" ergibt und dass man also nicht insofern diese Begriffe
in ihre Bestandteile zerlegen könnte. Die Verglichenheitsrealität
ist ja eben der Inbegriff des menschlichen Wissens, welches das

Wissen von den Relationen ist. Da aber liegt die Grenze.
Unerkennbar, „metaphysisch", bleiben die Fragen nach der „kosmischen

Realität" oder dem Absoluten. Es gehört zum Beispiel
die Frage dahin, ob der Materie endliche oder unendliche Teil-

') Vgl. meine Biographie Kirchmanns, Berlin (Rotschild) 1908.

116



barkeit zukomme. Die absoluten Begriffe Endlichkeit und
Unendlichkeit „können unserm Verstand nichts bedeuten", der nur
Relationen zu fassen vermag. Ferner die Frage, ob das All eine

absolute, schöpferische, allmächtige Ursache habe oder nicht.
Forel ist nicht, wie es sonst wohl oft bei ihm scheinen mag,
einfach materialistischer Atheist; er nimmt mit Kant die Unlös-
barkeit der Frage nach der Existenz Gottes an ; aber er übertrifft
nicht nur den Kantischen Gedanken, sondern auch den des

landläufigen indifferentistischen Agnostizismus, wenn er erklärt, dass

die Frage von tiefster Absurdität sei. Das ist zunächst nur eine

Heftigkeit des Ausdrucks; aber jeder wird fühlen, dass hinter dieser

Heftigkeit ein erkenntnistheoretischer Fortschritt steckt. Möge
Forel ihn bald näher entwickeln! Für diesmal macht er nur
darauf aufmerksam, dass der Versuch, die Frage zu lösen,
notwendig stets in inneren Widersprüchen, Tautologien, Kreisschlüssen
ende. So weit Forel.

Nun haben aber für den Anhänger der Metaphysik diese
logischen Warnungstafeln keine Schrecken und erbringen für ihn gar
nicht den Beweis des Nichtwissens, sondern gerade den von der
Vollkommenheit des (metaphysischen) Wissens (als solchem), dessen

sämtliche Einzelheiten ja doch in der Metaphysik in totaler lückenloser

Wechselbeziehung stehen müssen. Die Metaphysik bedarf
eben eines geschlossenen Systems, während die Einzelwissenschaften

offen bleiben. Die Einzelwissenschaften müssen eine
Reihe von Fragen beantworten und jeden Widerspruch ausschalten.
Das können sie aber nur, so weit sie sich auf einen Ausschnitt
der Weltvorgänge beschränken. Dieser Ausschnitt ist nur
willkürlich zu gewinnen („Isolierung"). Große Reihen anderer
Vorgänge, die in anderen Einzelwissenschaften zusammengefasst werden,

müssen außer acht bleiben, und so bleibt denn natürlich sehr
vieles rätselhaft. Jede Einzelwissenschaft hat sozusagen ihre
Störungen. Sie kann daher nicht anders, als dass sie neben der
Reihe beantworteter Fragen eine große Reihe unbeantworteter
einherschleppt.

Die Metaphysik aber sucht Einheit zu schaffen. Sie darf nichts
unbeantwortet lassen, keine Lücken bieten. Weil die Lehre Kants
'n gewisser Richtung Lücken der Welterklärung bestehen ließ, so
nannte Kant selbst in dieser Beziehung seine Lehre ausdrücklich

117



nicht ein metaphysisches System, sondern nur ein metaphysisches
Fragment, beziehungsweise die vernunftkritische Vorbereitung zu
einem (jedem) metaphysischen System der Zukunft. Die
Metaphysik strebt vor allem nach Ganzheit. Sie will ein Weltbild geben,
was keine Einzelwissenschaft tun kann (sie werde denn
metaphysisch). Sie will für die Allheit der Wechselwirkungen, der
Relationen, eine Formel aufstellen. Sie tritt auf den Standpunkt
ein, der hier eben erörtert ist, dass die in unserer Welterkenntnis
vorhandenen Widersprüche, die ungelösten Fragen, die „Störungen'',

das „Offenbleiben" nur in dem notgedrungenen
Sichabschließen der Einzelwissenschaften gegeneinander ihren Ursprung
haben. Sie sucht demgemäß durch Vergleichung der Ergebnisse
aller Einzelwissenschaften wo nicht die Fragen zu lösen, doch
die Widersprüche zu deuten, die Störungen systematisch zu
begreifen, die Fehlerquellen aufzudecken. Forel hält alle Metaphysik
für Unwissenschaft. Doch dies hier scheint uns kein
unwissenschaftliches Beginnen zu sein. Im Gegenteil, höchste Leistung im
Dienste der Wissenschaft. Die Metaphysik übt da ein Wächteramt

zum Segen der Menschheit. Und wenn sie noch etwas mehr
tut, nämlich die Sehnsucht der Menschen nach einem einheitlichen
wissenschaftgetragenen Weltbild erfüllt, so ist sie auch darin nicht
unwissenschaftlich.

Es liegt da auch keine Befriedigung eines bloß ästhetischen
Bedürfnisses, die Forel vielleicht verachten, und gar eine solche
auf Kosten der Wahrheit, die er entrüstet verwerfen könnte. Der
Wunsch der Menschen, sich ein Weltbild machen zu können, hat

große Bedeutung für den Fortschritt der Kultur. Forel freilich
predigt da: „Du sollst dir kein Bildnis machen ." Aber er hat
unrecht. Freilich machen viele sich dumme, abergläubische Bilder :

da gilt es bessere zu machen. Und wäre es selbst der Ästhetik
halber, so müsste es auch sein. Denn wir können gar nicht
anders als ästhetisch sehen, selbst wenn wir wollten. In calvinisti-
schen Bethäusern meidet man alles Ästhetische, auch um der
Wahrheit ganz allein ihr Recht zu lassen. Und doch entsteht ein
ästhetischer Eindruck : sieh da, die Gasarme sind symmetrisch, und
der ganze Bau steht doch unter einem architektonischen Gesetz!
Und diese negative Art ästhetischen Eindrucks lenkt noch viel
mehr vom geistigen, das in dem Bethaus gekündet werden soll,

118



ab, als ein wohlberechneter, gepflegter, positiver! Selbst den alten
Mischnalehrern, die im gleichen Sinn arbeiteten, ist es nicht
gelungen, aus der Interpretation der Bibel, aus den Talmudschriften
das Ästhetische gänzlich auszurotten. Bilderstürmerei ist immer
zwecklos. Unsere Realitäten, Verglichenheitsrealitäten sind, wie
Forel selbst weiterhin sagt, Symbole, Zeichen oder Bilder. Doch
auch ohne dies vorwegzunehmen werden wir einsehen : Wir
können in unserer Welterkenntnis nirgends und nie mehr und
besseres tun, als ein altes Bild durch ein neues ersetzen; wenn
das Glück gut ist, durch ein klügeres. (Der Sprachkritiker Mauthner
spricht statt von Bildern, von Worten; das kommt auf das selbe

heraus.) Es scheint doch ein Fortschritt gewesen zu sein, als
das Bild des Weltprinzips bei den Hebräern aus einem goldenen
Kalb in einen unsichtbaren Gott gewandelt wurde.

Wollte man die dummen Weltbilder, die massenweise
entworfen werden, der Metaphysik zur Last legen, so ist das ungefähr,

wie wenn man sagt: „Die Kaffeeröstereien sind schuld an
dem schlechten Kaffee. Lasst uns die Kaffeeröstereien abschaffen,
und es wird keinen schlechten Kaffee mehr geben." Man muss
sehen was die guten Kaffeeröster, sehen, was die wissenschaftlichen

Metaphysiker leisten. In den Einzelwissenschaften sehen
die Vielen ja auch mit blöden Augen; und das wird so bleiben,
hätten wir gleichnoch so viele große Meister der wissenschaftlichen

Volksbelehrung wie Vogt, Bölsche, Ostwald, Poincaré,
Forel.

Forel glaubt, dass nur die Einzelwissenschaft die Zivilisation
vorwärts bringe, die Metaphysik hingegen (wie die Theologie und
wohl auch die Jurisprudenz) sie nur schädige. Da macht er sich
des Zirkelschlusses schuldig. Seine Annahme gilt nur, wenn man
voraussetzt, dass lediglich minderwertige Geister sich mit
Metaphysik beschäftigen.

Gewiss werden gerade auch viele wenig intelligente und
unwissende Menschen dem Drang, sich ein Weltbild zu machen,
'eicht erliegen. Die Weltbilder werden dann danach sein. Und lässt
roan allein sie gewähren, so wird ekelhafte, stumpfsinnige, aberwitzige
Barbarei die Folge sei, mündend in magische, okkultistische
Vorstellung des Naturwissens, fetischistische und blutdürstige von der
Gottheit, und grob materialistische Auffassung der Ethik, falls

119



diese nicht der verrohten Gottesvorstellung und (wie zum Beispiel
im Gottesurteil des ältern Prozessrechts) außerdem noch magi-
zistischer Naturauffassung untergeordnet wird. Unsere kleinen
Kinder leben in der Kultur, sie sind rings von Errungenschaften
der Technik umgeben, verstehen von Naturwissenschaft, da es das

Leben heute verlangt, mehr als Erwachsene noch nicht allzuferner
Zeiten. Unsere Bauern erst recht. Und weder Kinder noch Bauern
sind frei von der Neigung, sich abergläubische Vorstellungen zu
machen. Und Städter, Adel ist es soviel besser mit ihnen?
Knüpfen viele nicht gerade an die moderne Wissenschaft ihre
spiritistischen und dergleichen Faseleien an? Gibt es nicht
Gelehrte, die dieser Versuchung erliegen? Zöllner, Crookes sind
doch keine untergeordneten Geister! Nur ist eben ihr metaphysisches

Wissen und Können stets schwach, lückenhaft oder
verwirrt geblieben.

Es besteht, von allem andern abgesehen, gerade auch kulturell

die Notwendigkeit, eine Wissenschaft des Weltbildes, eine
Allwissenschaft ebenso zu pflegen, wie man die Einzelwissenschaften
pflegt. Dem Rücksinken in Barbarei wird durch die Leistungen
der guten Köpfe in den Einzelwissenschaften allein nicht gesteuert.
Sondern auch dafür müssen große Geister ihr bestes geben —
und haben es allzeit getan — dass stets ein neu geläutertes Weltbild

vorhanden sei. Einzelwissenschaftliche Enthüllungen, als da
sind naturwissenschaftliche Aufklärungen und Belehrungen, Bibelkritik,

Religionsgeschichte, sozialwissenschaftliche Besinnungen und
Vertiefungen tun viel, aber wohl hauptsächlich wegen ihrer
begleitenden metaphysischen Wirkung. Denn die ist eben auch in
der Kultur das Zusammenfassende; insofern geradezu die kulturelle

Wirkung selbst. Der kulturell-metaphysische Fortschritt kann
nicht allein mittelbar von den Einzelwissenschaften aus, sondern
muss auch unmittelbar in der Metaphysik selbst erzielt werden.

Und ebenso natürlich in Religion und Theologie. Ob man,
rein metaphysisch, die Allheit der Wechselwirkungen, die Totalität
der Relationen, das Absolute also, als Gegenstand, als „Welt"
ansieht oder als Person, mag, wie die Pragmatisten meinen, Sache
der Gemütsanlage sein. Aber die Neigung zu dieser zweiten
Auffassung ist notwendig sehr stark — und Forel wird zugeben
müssen, dass seine eigene Identitätslehre, die auf den Geist, das

120



ich, die Persönlichkeit ja immerhin großes Gewicht legt, ihr nicht
entgegensteht... sobald man davon absieht, dass er die auch nur
hypothetische Umbildung seines abstrakten Monismus in einen
konkreten, sei es materialistischen, sei es spiritualistischen,
überhaupt verwirft. Und jene Neigung wird dann ihre Berechtigung
haben, wenn die Dogmen betreffend die Qualitäten der
Allpersönlichkeit, betreffend das Verhältnis des Ich zu ihr und die

Forderungen an das gegenseitige Verhalten der in ihr begriffenen
Einzelpersonen (Gemeinschaften und Menschen) sittlich immer
mehr geläutert werden. (Diesen Läuterungsgang hat vor allem E. v.
Hartmann in seiner Phänomenologie des religiösen Bewusstseins
vortrefflich gezeichnet.) Man befolgt die Übereinkunft, den Begriff
dieser Allpersönlichkeit (welche für sehr viele eine Verglichenheits-
realität ist!) durch das Zeichen (die Zeichengruppe) „Gott11
wiederzugeben. Man setze etwa „Gesellschaft" dafür. Das macht wenig
aus, und Forel, der den Egoismus streng verwirft und die soziale
Disziplin und Moral der Ameisen bisweilen in den Himmel hebt,
wird zustimmen müssen. Es lehren ja jetzt viele unbewusst ein

„Societas sive Deus", so wie Spinoza bewusst sein „Deus sive
natura" lehrte; die Japaner lehren „Imperator sive Deus" (gleich
den spätem Römern), die Chinesen „Parens sive Deus, Parentes
sive Di".

Die Begründung eines Systems wissenschaftlicher Metaphysik
wird stets eine wissenschaftliche Großtat ersten Ranges sein, und
viele, auch tüchtige Köpfe, philosophieren, ohne sie zu vollbringen,
so wie viele belletristisch brav und verdienstlich arbeiten, ohne je
eine Dichtung zu schaffen. Die wissenschaftliche Metaphysik setzt

voraus, dass ihr Bearbeiter die Methoden und letzten Resultate
sämtlicher Wissenschaften — und dazu noch, über das Wissen des

gewöhnlichen Einzelwissenschaftlers hinaus, die Geschichte der
Wissenschaften kennt! Denn jedes System, das sich auf unmoderne

einzelwissenschaftliche Ansichten stützt oder nicht alle großen
Fachwissensergebnisse verarbeitet, ist ohne Interesse, und mehr: es
ist abergläubisch, überlebt bei der Geburt, „superstitiös".
Unbefriedigend, unwissenschaftlich. Das ist der Grund, weshalb man
den Eklektizismus immer verurteilen muss, wenn er auch noch
so geschickt das Wichtigste der angesehensten Systeme zusammenzuklauben

weiß.

121



Keineswegs ist es, wie Forel meint, der Zweck der
Metaphysik, ins Blaue hinein Worte zu machen zum Frommen der
Leute „qui veulent absolument se payer de mots". Niemals gilt
das Wortemachen in der Metaphysik für schön und trefflich,
sondern es herrscht als Maßstab für die Leistungen der Metaphysik
sogar ein Gesetz der Knappheit. Die Konstruktionen der
Metaphysik sollen kein Barock sein und keine Chineserei ; sondern
Eisenkonstruktionen. Die Metaphysik soll so nah an ihrem
positivwissenschaftlichen Material arbeiten wie möglich. Das verhilft ihr
zu einiger Sicherheit ihrer Beweise. Die unbegründete Schwärmerei

muß unterbleiben. Es genügt aber, dass das metaphysische
System, auch ohne alle einzelwissenschaftlichen Ergebnisse in

extenso zu besprechen, keinem widerspricht, besser: allen
entspricht. Sie ist insofern „ Wissenschaft des Möglichen" wie der
Mathematiker K Geissler sie genannt hat. Nicht den Schluss,
wie nach Zusammenhaltung aller einzelwissenschaftlichen Ergebnisse

das Weltbild notwendig sein muss, macht sie sich anheischig
zu vollziehen, sondern einen Schluss, wie es nach ihnen allen —
ohne Zuhilfenahme fremder, unbewiesener Prämissen — wohl
gedacht werden könne.

Solcher Möglichkeit gibt es denn freilich mehrere. Und daher
gibt es auch stets mehrere metaphysische Systeme nebeneinander,
die sich etwa gleichen Ansehens erfreuen. Der Streit, ob Piaton
oder Aristoteles, „Yäjnavalkya" oder Buddha, Thomas oder Scotus,
Spinoza oder Leibniz, ob Kant, Schelling, Schopenhauer, Hegel
oder Krause der größere war, wird sich immer wieder beleben ;

und wie er für die Vergangenheiten sich entzündet, so auch in jeder
Gegenwart. Die metaphysischen Systeme sind individual- oder
völkerpsychologisch voneinander unterschieden; da greift auch
ein Stück psychologie comparée ein. Verschiedenen Antlitzes
können sie doch an innerem Wert, Wahrheitswert einander
gleichkommen.

Man könnte nun einwenden : ist das schon vollgültige Leistung
metaphysischer Wissenschaft, dass man zeige, welch ein Weltbild
nach dem Zusammenstimmen aller einzelwissenschaftlichen
Ergebnisse möglich sei, so kann es ja unedlich viele Metaphysiken
geben, und das muss natürlich den Wert jeder Metaphysik ins
Unendliche verringern, ja wenn alles Mögliche wirklich würde!

122



Aber der Menschheit sind Grenzen gesetzt, in mühsamem
Nacheinander einzelner weniger Verwirklichungen lebt sie geschichtlich
und muss jede Neuverwirklichung als geschichtliche Großtat greifen.
Sie hat keine andere Beziehung zum Allmöglichen als seine
Symbolisierung in besonderem Wirklichen, das sie in saurer Arbeit
schafft.

Das ist auch in den Einzelwissenschaften nicht etwa anders.
Schließlich ist jede Einzelwissenschaft in gewissem Grade Sprache,
Konvention, System gewillkürter Zeichen, und die relativ geringe
individual- und völkerpsychologische Verschiedenheit der
einzelwissenschaftlichen Systeme beruht auch in historischen Gebundenheiten,

nämlich auf Nachahmung, Entlehnung und Einredung.
Nirgends ist die Rolle dieser Faktoren der Suggestion größer als

etwa in den Naturwissenschaften bei der Einführung und
Einbürgerung einer neuen Hypothese oder „Entdeckung eines Gesetzes".
Die Kontroversen über die Lichttheorie kommen vielleicht deshalb
nicht zu Ende, weil es ziemlich gleichgültig sein könnte, welche

obsiegt. Die moderne Chemie hätte man auch auf einer
Modifikation der Phlogistonlehre aufbauen können, statt den Phlogiston-
begriff auszurotten. Die astronomische Gravitationslehre hätte
auch auf das tychonische statt des kopernikanischen Systems
gebaut werden können. Es wird eine Zeit kommen, da man diese

Dinge in vergleichender Psychologie der Wissenschaften
auseinandersetzt und sich nicht nur nicht scheut, sondern es für nötig
und sich verbunden hält, in jeder Einzelwissenschaft viele
verschiedene mögliche Anlageformen nebeneinander zu halten und
zu diskutieren. Die Rechtswissenschaft ist die erste, die diesen

Weg betritt. Die Mathematik ist auch schon daran, wenn sie nicht
gar zuvorgekommen ist. Die andern, Natur- wie Geisteswissenschaften,

werden folgen.
Es tritt der Gedanke einer Pluralität der Systeme in den

Einzelwissenschaften eben erst schüchtern hervor und seine
Entfaltung mag einer nicht ganz nahen Zukunft angehören. In der
Metaphysik hingegen ist man es nicht anders gewöhnt, selbst
wenn gleichzeitige Systeme nicht ernstlich konkurrieren. Dann
treiben die älteren Systeme neue Blüten. Die Gegenwart nährt
sich geradezu von neuen Ernten älterer Systeme: Neukantianer,
Neufichtianer, Neuhegelianer, Neuplatoniker, Neu-Thomisten,

123



Aristoteliker; außerdem gibt es noch Spinozisten, Herbartianer,
Anhänger von Fries und einzelne Epikuräer.

Man erklärt heute die Vielheit der Systeme, die als solche
erst dem 18. Jahrhundert recht, nämlich geschichtlich bewusst
geworden ist, nicht mehr daraus, dass das richtige System noch
nicht gefunden sei oder dass dem richtigen, für das damals natürlich

offiziell das Christentum galt, eine Reihe unrichtiger
vorangegangen seien, sondern man gibt zu, dass jedes ernste System
der Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft in seiner Weise recht hat.
Freilich hat noch Hegel die Sache rein linear-evolutionistisch ge-
fasst: jedes System sei zu seiner Zeit gekommen; das zulezt
gekommene das beste und seines, Hegels mache die Türe zu, als
das höchste, was in der Metaphysik zu erreichen sei. Auf diesem

Standpunkt stehen viele noch heute, aber es sind nicht die, die
über die Geltung der wissenschaftlichen Systeme und das Wesen
der wissenschaftlichen Wahrheit überhaupt näher nachgedacht
haben. Solche, die das tun, gehen weiter, z. B. stehen die Prag-
matisten der hier vertretenen Ansicht nahe, die der Versuchung
widerstrebt, den Pluralismus der Systeme hinterher wieder zu einem
Monismus umzudeuten.

THEODOR STERNBERG

(Fortsetzung folgt.)

ODD

LEITSÄTZE FÜR MALER

Verwendet immer Farben gleicher Herkunft. Indigo besonders; mit
Scheidewasser behandelt wird es gelb, mit Essig rot. Und es ist überall zu
haben. Haltet euch an diese Grundfarben; mit Geduld werdet ihr alle
Töne damit herausbringen. Der Leinwandgrund soll für die Lichter
aufkommen; lasst ihn aber nirgends ganz leer.

*

Wer sagt euch denn, dass heller Zinnober die Fleischfarbe sei und
dass ein weißes Tuch graue Schatten habe? Legt es nur neben einen
Kohlkopf oder neben einen Rosenstrauch, und ihr werdet gleich sehen, ob
graue Töne darin zu finden sind.

*

124


	Forels Naturphilosophie und die Metaphysik der Gegenwart

