
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Bergson et le mouvement social contemporain [fin]

Autor: Antonelli, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERGSON ET LE MOUVEMENT
SOCIAL CONTEMPORAIN

(Fin)

„Placez-vous, disait William James, dans la belle étude qu'il
a consacrée à Bergson1), au centre de la vision philosophique
d'un homme et vous comprendrez immédiatement toutes les choses

si différentes qu'elle lui fait exprimer par la parole ou par
des écrits. Par contre, restez au dehors, employez votre méthode

d'autopsie, essayez de reconstruire sa philosophie à l'aide de

phrases séparées, en prenant d'abord l'une puis l'autre, pour
chercher ensuite à les faire concorder: Vous serez certain
d'échouer."

Me conformant à ce sage conseil, j'ai essayé2) de donner
une idée, vague peut-être, mais du moins aussi peu fragmentaire
qu'il m'a été possible, de la philosophie Bergsonienne, telle qu'elle
nous apparaît en son état actuel. Mais, pour étudier maintenant
l'influence que cette philosophie a exercée sur la pensée et le

mouvement social contemporains, il me faut nécessairement revenir

à la seconde méthode d'analyse et dégager de l'ensemble de

la vision philosophique bergsonienne un certain nombre de thèses,

ou plus exactement de points de vue — critique de
l'intellectualisme pur, théorie de l'imprévisibilité de l'avenir dans la
durée réelle, et notion de l'intuition — auxquels un certain nombre
de sociologues, d'écoles diverses, ont rattaché quelques-unes de

leurs thèses sociales principales.
Il n'existe pas, en effet, jusqu'ici du moins, de sociologie

directement inspirée de la philosophie bergsonienne considérée

sous son aspect le plus général. C'est que les emprunts directs,

comme Bergson lui-même le fait remarquer dans le passage de

la lettre à M. Goldstein que nous avons reproduit, n'étaient pas
possibles. A peine découvrirait-on, dans l'œuvre actuelle du maître,
deux ou trois allusions à des problèmes sociaux3). Et si M. Georges

Sorel a cru pouvoir, dans son analyse de l'Evolution créa-

Dans le volume: La Philosophie de l'expérience.
3) Voir le numéro de „ Wissen und Leben" du 1er août,
3) Voir notamment: „les Données immédiates", page 101.

809



trice1), „essayer d'établir que l'évolution créatrice de M. Bergson

ne serait qu'une imitation de l'histoire de l'industrie humaine"
et que „la véritable place de la philosophie de M. Bergson est
dans les études sociales, surtout dans celles qui sont relatives
au temps présent", il n'en demeure pas moins que nulle sociologie,

pas même celle de M. G. Sorel et des néo-syndicalistes,
ne saurait légitimement se réclamer de toute la philosophie berg-
sonienne mais seulement de quelques-unes des vues de cette

philosophie.

La première idée Bergsonienne qui ait séduit les sociologues
et les politiques contemporains, c'est le dédain et pour tout dire
la haine de l'intellectualisme pur.

C'est sur ce point, peut-on dire, que l'influence bergsonienne
s'est fait sentir le plus généralement dans des écoles par ailleurs
très différentes.

Pour certains philosophes, dont les conceptions, sous
l'influence d'un enseignement „kantien", réduit à sa partie négative,
comme dit M. Guillouin, s'étaient répandues très généralement
en France, „l'univers forme un tout parfaitement logique, dont
toutes les parties composantes s'enchaînent, s'impliquent et
pourraient se déduire les unes des autres, comme les propositions
d'une immense chaîne de syllogismes, les théorèmes d'une
géométrie infinie. L'intelligence imparfaite de l'homme ne saurait
embrasser que des fragments de cet ordre universel", et seuls les

progrès de la science peuvent étendre notre connaissance de cet
univers. Dès lors, l'intelligence devient une sorte de souveraine,
lointaine et métaphysicienne, dont la fonction est de découvrir
toujours davantage de réalité mais qui demeure en dehors de

notre action pratique et immédiate.
Contre l'étroitesse orgueilleuse d'un tel intellectualisme,

l'œuvre de Bergson constitue la plus éloquente et la plus
accablante des protestations.

Il n'y a pas, dans l'Univers, deux éléments: pensée-spectatrice

et matière-active, intelligence et vie, mais plus simplement
une vie qui est intelligente, une intelligence qui est faite pour
l'action, pour servir d'instrument à l'être vivant. Bergson nous dira:

') Mouvement Socialiste, 1907, page 275.

810



„L'histoire de l'évolution de la vie nous montre, dans
la faculté de comprendre, une annexe de la faculté d'agir, une
adaptation de plus en plus précise, de plus en plus complexe et
souple de la conscience des êtres vivants aux conditions d'existence

qui leur sont faites .1)" ailleurs il insistera: „Nous sommes

faits pour agir autant et plus que pour penser ou plutôt
quand nous suivons le mouvement de notre nature c'est pour
agir que nous pensons" ou enfin „Vivre, c'est n'accepter des

objets que l'impression utile pour y répondre par des réactions

appropriées."
Sans doute le philosophe, en s'exprimant ainsi, n'avait pas

le dessein de sortir du domaine métaphysique pour pénétrer dans
celui des choses sociales pratiques, mais les sociologues, les

politiques qui le lisaient se sont emparés de ces formules pour les

appliquer directement à l'explication des phénomènes sociaux
qui se déroulaient sous leurs yeux. C'est que, ainsi que le faisait

remarquer récemment le Dr. Kurt Sternberg dans un très
suggestif article du „Berliner Tageblatt" sur Bergson, cette philosophie

impliquait une „Geisteskultur" qui devait être naturellement
sympathique au génie français qui „nicht so einseitig auf den
Nutzen gerichtet wie der englisch-amerikanische, tritt auch bei
ihm das warme Gefühl weit mehr neben den kühl wägenden
Verstand".

Cette philosophie de l'action, qui s'épanouit chez Bergson
après s'être formée chez les Boutroux, James, Eucken, Flournoy,
Olivier Lodge ou Poincaré, a eu dans le mouvement social
contemporain une très grande répercussion. C'est sous cet aspect
et considérée comme un appel à la vie, à l'expérience, à la
volonté contre la raison abstraite, que les nouvelles écoles politiques

ont retenu tout d'abord la philosophie bergsonienne.

Mais, ici, il importe de faire quelques distinctions et réserves.

Toute agitation, toute manifestation tapageuse, toute action
héroïque, toute „vie intense" ne doit pas nécessairement se réclamer

du bergsonisme et de la philosophie de l'action.

Parce que les „Camelots du Roy" s'agitaient furieusement
autour des statues du Luxembourg ou conspuaient Rousseau et la

„L'Evolution créatrice", préface, p.

811



République devant le Panthéon, en attendant le „coup" cher à

M. Maurras, on a voulu nous les représenter comme des berg-
soniens.1) Mais, en vérité, la gageure était trop forte et M. Las-

serre, dans les articles de l'Action française déjà signalés, a dû

s'expliquer et faire entendre sa légitime protestation. Sans doute,
l'Action Française se réclame de l'„Empirisme organisateur" et
dans l'entourage des Maurras, Daudet et Vaugeois on se targue
volontiers d'être des réalistes, mais ce n'est là qu'apparence et

illusion: en réalité, cet Empirisme s'appuie tout sur un dogmatisme

et un intellectualisme dont la source n'est évidemment pas
chez Bergson, mais chez Platon. Aussi bien, ainsi que le dit
M. Jean Florence2): „Le propre de la scolastique de l'Action
Française est une confusion, un mélange impur de l'expérience
qui s'affiche avec une idée d'absolu qui s'obstine, qui se cache
et qu'il est très difficile de déloger". L'incompréhension même de

M. Lasserre, quand il range M. Bergson parmi les philosophes
pour lesquels „l'univers résulte d'un concours de deux éléments
entre lesquels il y a une différence comme infinie: l'un qui est

toute activité, toute lumière, tout amour, la pensée; — l'autre,
matière, chaos privé de pensée et d'énergie ou plutôt ne
manifestant qu'un rudiment de pensée endormie et inconsciente, qu'une
énergie vague, diffuse et inorientée", suffirait à révéler la tare
congénitale sur laquelle insiste M. Jean Florence.

Mais si les politiques de l'Action Française ne sont que de

faux bergsoniens, il en est d'autres qui font une application beaucoup

plus exacte des idées du philosophe touchant les rapports
de l'intelligence et de la vie, ce sont les néo-syndicalistes et plus
généralement les néo-démocrates.

Chez ces derniers, en particulier — j'ai déjà eu l'occasion
d'y insister ici — l'influence bergsonienne est sensible dans leur
haine de tout dogmatisme social qui les conduit à protester tantôt

contre les formules brutales et simplistes de la Révolution
française, en lesquelles on a, trop souvent, la prétention de fi-

>) Voir les observations de Mlle Jeanne Renauld dans le Spectateur
du 1er juillet 1909.

3) Dans son étude de la Phalange (20 sept. 1910) sur „la Philosophie
de M. Bergson jugée par M. Lasserre".

«12



ger la démocratie, tantôt contre les affirmations hégéliennes des

doctrines étatistes modernes.
Chez les néo-syndicalistes le même état d'esprit se manifeste

par la critique acerbe qu'ils font du formalisme rigoureux des
orthodoxes de la chapelle marxiste et par leur foi affirmée dans
le développement spontané des forces prolétariennes, par l'action
directe et hors des formules.

* **

Mais c'est surtout la thèse bergsonienne de l'imprévisibilité
de l'avenir qui a, semble-t-il, influencé plus directement les

néosyndicalistes.

Nous avons vu comment Bergson est amené à affirmer que
„dans l'ordre de la vie, de la durée concrète l'idée même de

détermination nécessaire perd toute espèce de signification." Les

néo-syndicalistes vont transporter ces idées dans le domaine
social. Pour eux, les constructions théoriques idéales importeront
beaucoup moins que la culture des forces qui créeront un avenir

imprévisible en lui-même. On n'aura plus la prétention de

déterminer l'avenir, on prendra des „vues sur le devenir", qui
ne seront jamais, en vérité, que l'expression des tendances du

présent et qui, simples génératrices d'action, n'auront jamais
qu'une valeur „mythique".

Bergson, lui-même, a dit ce qu'il fallait penser de cette
transposition de ses idées philosophiques:

„Maintenant que faut-il penser des allusions faites à mes thèses

par les théoriciens de l'école syndicaliste? Deux d'entre eux
seulement ont parlé de mes travaux, Sorel et Berth, fe premier
dans un ouvrage intitulé: „Réflexions sur la violence" (Paris, 1908),
le second dans divers articles du „Mouvement Socialisteparus
en 1907 et 1908. C'est là toute la bibliographie de la question.
Si vous vous reportez à ces travaux, vous verrez qu'ils citent en

termes parfaitement exacts ma conception du changement en

général, de l'indivisibilité du devenir dans la durée réelle, de

l'originalité et de l'imprévisibilité de l'avenir et qu'ils concluent de là
à l'impossibilité de construire a priori l'avenir avec les fragments
du passé. Contre cela je n'ai rien à dire ,„1).

Lettre citée à M. Goldstein.

813



Ces mêmes thèses ont été utilisées, pour justifier la
méthode préconisée par eux en matière sociale, par les
néo-démocrates.

Ceux-ci, en effet, se plaçant à un point de vue plus général
encore que les néo-syndicalistes, s'en vont répétant avec William
James, interprétant lui-même Bergson:

„Ce qui existe, en réalité, ce ne sont pas des choses toutes
faites, mais des choses en train de se faire. Une fois faites, ce

sont des choses mortes et pour les définir on peut recourir à

un nombre infini de décompositions conceptuelles, laissant
toujours des alternatives à choisir. Considérez au contraire, comme
en train de se faire la chose à définir: donnez-vous cette
attitude à son égard par un élan de sympathie intuitive; et embrassant

ainsi la série entière des décompositions possibles, vous ne
serez plus gêné par la question de savoir laquelle entre toutes
est la plus absolument vraie."

Les néo-démocrates, considérant les faits sociaux actuels

comme en train de se faire ne s'embarrassent point de savoir
quel sera l'aboutissant réel de l'action actuelle, mais seulement
quelle est la forme du devenir possible, en partant des éléments
présents. Sans doute ce futur,, mythique" ne sera pas, ne peut pas
être, parce qu'à chaque instant le présent se charge d'un passé

nouveau, modifiant par là même les conditions du devenir. Les
spéculations sur l'avenir doivent donc seulement être considérées
comme des moyens de donner, en la dirigeant, à l'action
présente toute sa valeur et toute son efficacité.

Cette méthode, dont le succès s'affirme chaque jour
davantage, en matière sociale, s'inspire directement des thèses berg-
soniennes de l'imprévisibilité de l'avenir et de la durée concrète,
et l'influence que le philosophe de „l'Evolution créatrice" et des

„données immédiates" a exercée ainsi sur la pensée sociale
contemporaine aurait suffi à lui assurer une place prépondérante
dans l'histoire des idées de ce temps.

* *
*

Mais il reste une dernière influence bergsonienne à signaler
qui, par l'importance qu'elle a prise à l'époque tout à fait
contemporaine, en France, mérite une mention spéciale. Je fais allu-

814



sion ici à l'utilisation de la théorie de „l'intuition" bergsonienne

par l'école néo-catholique.
L'apologétique ou théologie nouvelle a deux origines: la

critique des sciences et la philosophie de l'action.
Edouard Le Roy s'appuie sur les doctrines contingentistes

de Boutroux, invoque les analyses de Poincaré, Duhem, Milhaud
sur les procédés de la science et fait surtout appel à la philosophie

bergsonienne, pour montrer Dieu accessible seulement à

quelque chose de confus mais riche, qui est „l'action".
Maurice Blondel, dans ses livres connus, „l'Action", „lettre

sur l'apologétique", le R. P. Laberthonnière dans ses „Essais de

philosophie religieuse" font appel, à leur tour, plus ou moins
directement, aux mêmes principes.

L'importance sociale qu'a prise, en France, en ces dernières
années, ce néo-catholicisme, rend cette influence du philosophe
de la vie particulièrement remarquable. Elle a inquiété certains

penseurs, comme M. Rémy de Gourmont, qui écrivait, dans le

Mercure de France, à propos de la mort de William James:
„William James, avec sa religiosité indifférente aux formes

religieuses, a travaillé sans le savoir pour les sectes. Le spiritualisme

en spirale de M. Bergson, aux allures scientifiques, mais

traîtresses, atteint le même résultat. Les nuées métaphysiques
qu'il remue avec éloquence se résolvent en pluie religieuse, et
cette pluie, en séchant, laisse comme une manne dont se nourrit
la croyance. 11 y a plus de prêtres que de penseurs libres aux
cours de M. Bergson. La manière de postuler le libre arbitre
prend, en France, pays catholique, une valeur apologétique. 11

faut que le plus illustre de nos métaphysiciens sache bien ce

qu'il fait."
Sans nier la valeur de la remarque, il nous semble cependant

qu'il y a dans le ton acrimonieux et presque menaçant une
injustice et une exagération; une injustice, car Bergson n'est point
responsable des interprétations que d'autres, catholiques ou non,
font de ses théories ; une exagération, car l'influence bergsonienne
est bien loin d'être limitée à la pensée catholique.

Et s'il me fallait porter un jugement, au point de vue
social, sur l'œuvre de Bergson je préférerais, à tout prendre, me
rallier à celui de M. Le Dantec:

815



„Un catholique et un anarchiste qui entendent en même
temps la symphonie en ut mineur éprouvent en même temps des

émotions vraisemblablement différentes, et restent l'un anarchiste,
l'autre catholique comme devant; ...tandis que, quand ils
communient en Bergson ou en James, chacun d'eux reconnaît, dans
l'œuvre de ces subtils artistes, l'expression de sa propre pensée;
tous deux tirent de la lecture des ouvrages de métaphysique de

nouvelles raisons d'être, l'un plus anarchiste l'autre plus catholique

que dans le passé."

Sous cette critique, aux intentions malveillantes, ne trouve-t-on
pas le plus bel éloge qu'on puisse faire de cette philosophie qui,
par le noble effort d'une pensée libre, peut fournir un aliment
intellectuel à des esprits aussi différents que MM. Georges Sorel
et Edouard Le Roy et à des groupements sociaux aussi divers

que ceux des néo-démocrates, libres-penseurs pour la plupart, et
des néo-catholiques.

PARIS E. ANTONELLI

DEUX TENTATIVES DE RÉFORME
DE L'ISLAM

I. LE BABISME

Cette secte musulmane est sortie, entre 1840 et 1850, du shiisme qui
est, comme on sait, la fraction hérétique et orientale de l'Islam. Après la
mort de Mahomet, tandis que les Sunnites reconnaissaient au calife élu

par la communauté le droit de succéder au prophète de La Mecque, les
Shiites, invoquant le principe de l'hérédité, s'y refusèrent pour n'accorder
leur confiance qu'à Ali, le gendre de Mahomet. Ils rejettent donc l'autorité
des califes pour voir dans les „Douze imâmes" seuls la lignée authentique
de la succession prophétique ; le premier imâme fut Ali, le second, son fils
aîné Hassan, le troisième, son fils cadet Houssaïn ; le douzième, qui mourut

au Xe siècle de notre ère, passe chez les Shiites pour être encore
vivant dans une cité lointaine. Pour se faire connaître à son peuple, cet
imâme a besoin d'un intermédiaire, d'un révélateur, d'une „porte" (bâb).
Mirza-Ali-Mohamed, vers 1844, prétendit être ce révélateur et prit le titre
de Bâb; son ministère s'exerça en Perse (à Chiraz, puis à Ispahan, puis
près d'Ourmia) et presque tout entier dans la captivité ; il se termina enfin

816


	Bergson et le mouvement social contemporain [fin]

