
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Bergson et le mouvement social contemporain

Autor: Antonelli, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERGSON ET LE MOUVEMENT
SOCIAL CONTEMPORAIN

A un publiciste allemand qui se proposait d'étudier l'influence
qu'a exercée la pensée du grand philosophe contemporain sur
le mouvement social français, Bergson lui-même répondait:1)

„Je n'ai rien écrit sur les questions sociales non plus
d'ailleurs que sur les problèmes moraux qui en sont inséparables.
C'est de ce côté-là que je me tourne en ce moment; mais il se

passera sans doute un certain temps avant que j'arrive à y voir
clair. Ma documentation n'est d'ailleurs pas encore suffisante.
Pourrait-on tirer a priori de l'ensemble de la doctrine que j'ai
exposée jusqu'ici, l'indication de telle ou telle direction sociologique

déterminée? C'est possible. Mais pour ma part je n'aperçois
pas cette direction. Le propre de la méthode que j'emploie est
de ne pas aboutir à un système proprement dit et, par conséquent,

de ne pas permettre, dans la plupart des cas au moins,
de passer d'un problème à un problème d'ordre différent par
voie purement logique. Je n'aurais pas pu tirer de mon Essai sur
les données immédiates, les thèses que j'expose dans Matière et
Mémoire. J'ai dû, pour aboutir à celles-ci, me consacrer pendant
plusieurs années à l'étude de la pathologie de la mémoire. Sans

doute, les conclusions de Matière et Mémoire, une fois obtenues,
se sont trouvées être le prolongement naturel de celles de l'Essai.
Mais je n'aurais pas pu effectuer ce prolongement par avance,
car beaucoup d'autres prolongements auraient été possibles par
la pure logique. Et je ne serais pas tombé justement sur celui-
ci. La méthode que j'appelle intuitive ne peut entrer en jeu

qu'après l'accumulation d'une quantité considérable d'information
positive et elle réclame un effort tout nouveau pour chaque nouvel

ordre de problèmes."
Il semble au premier abord que cette déclaration si précise

du philosophe lui-même condamne par avance toute tentative du

genre de celle que nous nous proposons de faire ici. Cependant

nous ne pouvons nous empêcher de constater qu'il existe actuelle-

„H. Bergson und die Sozialwissenschaft" par Goldstein dans „Archiv
für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik", 1909.

627



ment en France des sociologues qui ne dissimulent nullement la

grande admiration qu'ils éprouvent pour Bergson, qui ont puisé
dans la philosophie bergsonienne les éléments principaux de
leurs théories sociales ou du moins les arguments les plus forts
en faveur des thèses qu'ils défendent. En un mot il existe des

sociologues bergsoniensx).
Nous avons donc le droit de chercher comment et dans

quelle mesure cette influence se manifeste, qu'elle ait ou non
trahi la pensée du maître. Mais il faut éviter ici de tomber dans

une erreur assez commune et que Bergson lui même a, du reste,
relevée2).

Si l'on doit reconnaître que certains sociologues à tendances

au reste très différentes, comme M. G. Sorel ou Edouard Le Roy
paraissent plus particulièrement influencés, il serait injuste et faux
de limiter ainsi à quelques individus ou même à une école la

portée sociale de cette philosophie. Bergson n'est pas en effet le

solitaire planant au-dessus d'une humanité dédaignée à la façon
d'un Nietzsche ou d'un Schopenhauer.

Son génie, plus humain, ne fait que donner vie, en les

contractant en quelque sorte dans son œuvre, à des tendances qui,
diluées dans le corps social, caractérisent la mentalité propre de

notre époque.3) Et c'est par ce caractère de généralité, de so-

') Cf. Bergson et le syndicalisme par Bouglé, dans la Revue du Mois
avril 1909; l'étude de M. Pierre Lasserre, dans l Action Française (9, 16,
23, 30 août, 6 septembre 1910). Edouard Le Roy Une philosophie nouvelle
(Revue des deux Mondes 1er et 15 février 1912). Georges-Guy-Grand, Un
philosophe de la vie (La vie, 4 et 11 mai 1912) Alfred Fouillée, La Pensée
et les nouvelles écoles anti-intellectualistes, 1 volume. Alcan éditeur, 1912.

a) Parlant de l'utilisation de ses théories sur la durée par l'école
syndicaliste M. Bergson écrivait: „D'autres écoles sociologiques à tendances
toutes différentes pourraient aussi bien invoquer cette même conception du
changement et je pense que Sorel et Berth seraient les premiers à en
convenir. Ce sont leurs lecteurs, plus spécialement leurs adversaires, qui se
sont mépris sur le sens des allusions qu'ils font à mes idées et qui ont
conclu de ce que Sorel et Berth prônent mon nom, que je devais être le
philosophe du syndicalisme. Un article comme celui de M. Bouglé, dans la
Revue du mois a dû contribuer à propager ce malentendu." (Lettre à M.
Goldstein).

') Dans un article de M. Paul Adam intitulé „Jugement de Dieu" et
commentant certains actes, certaines manifestations de violence de l'heure
actuelle, on trouve les phrases significatives suivantes: „L'américain William
James, les pragmatistes italiens, M. Bergson en France, ont depuis quelque

628



aalité, que la philosophie bergsonienne méritera de prendre place
dans l'histoire à côté de celle d'un Platon, d'un Descartes ou
d'un Kant en lesquels se fixa au cours des âges, de par le génie
des individus, un moment d'humanité.

* *
*

Pour dégager toute la portée sociale de l'œuvre de Bergson,
il suffit de se représenter l'état de la science philosophique française

au moment où il parut, c'est-à-dire aux environs de 18801).
La doctrine officielle était alors celle du Kantisme „réduit à sa

portée purement critique", comme dit M. René Gillouin2), savoir
à cette double affirmation qu'il n'y a d'autre sorte de connaissance

que la connaissance scientifique, d'autre moyen de
connaissance que l'intelligence. On ajoutait: la connaissance
scientifique est limitée au monde des phénomènes et elle embrasse,
en droit tout au moins, ce monde tout entier; les phénomènes
biologiques et psychologiques aussi bien que les physiques et
les chimiques.

Dans un tel système la durée est nécessairement illusion

pure et l'idéal de la science universelle, un idéal statique. Or

20 ans émis des thèses qui contestent la souveraineté de la raison. Aux
instincts, aux spontanéités, aux sentiments ataviques ces théoriciens
restituent la plupart des influences naguère attribuées à la logique de l'intelligence

humaine
Hommage offert à la prédominance des passions actives sur l'intelligence

méditante, à la prédominance de l'acte individuel sur une pensée
législative. M. Bergson doit s'étonner. L'idée qui s'exprime merveilleusement
par ses livres et par ses leçons se formule aussi par le verdict des jurés
tout ignorants de ses œuvres. Dans les cervelles irascibles aux réflexes
brusques, elle vit."

Bergson est né à Paris le 18 octobre 1859. 11 entra à l'Ecole
Normale à la fin de 1878 et en sortit agrégé de philosophie en 1881. Il enseigna
la philosophie à Angers, Clermont, Paris et devint titulaire de la chaire de
philosophie au Collège de France en 1898 et membre de l'Institut l'année
suivante. 11 a publié „Essai sur les données immédiates de la conscience"
(thèse, 1899) ; „Matière et Mémoire" (1896) ; „L'évolution créatrice" (1907).
A ces œuvres capitales il faut ajouter un „Essai sur le rire" et quelques
articles — le paralogisme psycho-physique, introduction à la métaphysique —
parus dans la Revue de métaphysique et de morale.

2) Cf. Bergson par René Gillouin — Louis Michaud, Paris, éditeur,
1908. — Du même auteur, „La Philosophie de M. Bergson". Bernard Grasset,
édit. 1912.

629



Bergson, partant de la critique de cette idée de durée, va bouleverser

toute la philosophie précédente. M. Goldstein écrit dans

l'étude que nous avons citée: „Durée réelle, um diesen Begriff
kreisen alle Gedanken Bergsons. Jeder große Philosoph hat einen
solchen Begriff mit dem das Eigenste seiner Leistung bezeichnet
werden kann. Wie dieses bei Plato die Idee, bei Spinoza die

Substanz, bei Kant das transzendentale a priori ist, so ist bei Bergson

durée réelle."
La notion de durée réelle est en effet le point central de

toutes les théories bergsoniennes.
Le temps abstrait, t, des mathématiciens ne consiste qu'en

un nombre déterminé de simultanéités ou plus généralement de

correspondances, nombre qui reste le même quelle que soit la

nature des intervalles qui séparent les correspondances les unes
des autres. La plupart des philosophes ont étendu au monde de

la vie et de l'âme de cette hypothèse1). Bergson va en montrer
toute l'insuffisance et il donnera de la durée réelle une notion
toute nouvelle en la définissant: „une succession de changements
qualitatifs qui se fondent, se pénètrent, sans contours précis, sans
aucune tendance à s'extérioriser, sans aucune parenté avec le nombre.

Ce sera une hétérogénéité pure"2).
Ayant ainsi opposé le concept de durée réelle à celui de

durée mathématique, celui de durée vivante, pourrait-on dire, à celui
de durée morte, Bergson va aborder le problème de la liberté et

x) Kant en particulier, dans sa Critique de la Raison pure identifie
purement et simplement le temps et l'espace du physicien, le temps et l'espace
du psychologue.

2) La notion d'espace avait donné lieu à une analyse approfondie de
la part de certains philosophes, antérieurs mêmes à Kant, comme Malle-
branche et Berkeley. Chez ceux-ci la distinction est très nette entre l'étendue

sensible qualitativement différenciée et l'étendue intelligible qu'étudient
le géomètre et le physicien. Bergson va faire une critique parallèle mais
beaucoup plus compréhensive — puisque celle de la notion d'espace y sera
impliquée — de la notion de temps. Sans doute, on pourrait trouver chez
certains philosophes grecs, comme Enésidème et Héraclite, l'idée d'un
devenir qualitatif opposée à la science spatiotemporelle d'un univers
mathématique ; mais la thèse Bergsonienne, par la précision de l'analyse et par
ses prolongements qui ramènent la notion d'espace elle-même à celle de
temps, s'oppose à ces conceptions comme l'éclat du midi à la lueur de
l'aube. La légitime réhabilitation des Sceptiques, récemment tentée en
Sorbonne, ne saurait ternir la gloire de Bergson.

630



le renouveler en montrant que „dans l'ordre de la vie, de la durée

concrète, l'idée même de détermination nécessaire perd toute
espèce de signification," parce que notre durée qualitativement
déterminée, qui se charge incessamment d'elle-même, est
rigoureusement imprévisible.

Le problème de la liberté ne sera donc plus posé dans le

temps et Bergson arrive à cette définition: „Nous sommes libres
quand nos actes émanent de notre personnalité entière, quand
ils ont avec elle cette indéfinissable ressemblance qu'on trouve
parfois entre l'œuvre et l'artiste."

S'il aborde ensuite dans „Matière et Mémoire" le problème
des relations de l'âme et du corps, où ailleurs la critique de

l'hypothèse Cartésienne du parallélisme, c'est encore sa conception
de durée réelle qui va lui donner la clef. Il distingue d'abord,
par une analyse subtile, la perception à l'état pur, qui fait partie des

choses et il convient de la définir en termes d'action et non plus
en termes de connaissance. La mémoire, d'autre part, n'est pas
une perception affaiblie, une fonction du cerveau. Il n'y a pas
différence de degré, mais de nature, entre la perception et le
souvenir. Il existe un monde intérieur, une activité substantielle
distincte de la matière et de son mécanisme. Mais, remarque Bergson,

la perception pure, partie des choses, c'est un idéal, une
limite. Toute perception concrète occupe une certaine épaisseur
de durée, prolonge le passé dans le présent et participe par là de

la mémoire.
Dès lors, dans le domaine de la vie, entre l'âme et le corps,

il n'y aura ni détermination de l'un par l'autre, ni indépendance,
ni concomitance; il y aura une relation sui generis. „Etant donné
un état psychologique, dit Bergson, une partie de cet état, celle

qui se traduirait par une attitude du corps ou par des actions du

corps, est représentée dans le cerveau; le reste en est indépendant

et n'a pas d'équivalent cérébral; de sorte qu'à un même
état cérébral donné peuvent correspondre bien des états
psychologiques différents mais non pas des états quelconques. Ce sont
des états psychologiques qui ont tous en commun le même
schéma moteur Ainsi la pensée est relativement libre et
indéterminée par rapport à l'activité cérébrale qui la conditionne,
celle-ci n'exprimant que les articulations pouvant être les mêmes

631



pour des idées absolument différentes. Et pourtant ce n'est pas
la liberté complète ni l'indétermination absolue parce qu'une idée

prise au hasard ne présenterait pas les articulations voulues."

Ayant ainsi posé le problème des rapports de l'âme et du

corps, Bergson va s'élever jusqu'au problème de la vie elle-même
et nous donnera alors le merveilleux livre qu'est „L'Evolution
créatrice", digne pendant, dit un de ses commentateurs, du „De
Natura Rerum."

Dans la conscience existent divers plans. Nous vivons
généralement par le plan le plus extérieur, celui qui touche au
dehors, à la matière. Et notre attention se porte le plus souvent
sur la valeur pratique, sur la fonction utile de nos états intérieurs.
„Or le frottement de la société a rendu ce mécanisme-moteur à

peu près identique chez tous les hommes ; de là, dès qu'il s'agit
de sensations, de sentiments ou d'idées, ces résidus neutres,
desséchés, incolores qui s'étalent inertes à la surface de nous-mêmes,

comme des feuilles mortes sur l'eau d'un étang." Nous
sommes ici, remarque Bergson, dans le domaine de l'intelligence.

Mais quand nous voulons appliquer notre effort philosophique

au monde de la pensée, cette intelligence ne peut plus nous
être d'aucun secours parce qu'alors les éléments mêmes sur
lesquels s'exerce notre réflexion, ne sont plus les mêmes. L'intensité
d'un état psychologique, en effet, n'est pas une grandeur et elle
se refuse à la mesure. Bergson nous montre, par exemple, le
désir devenant passion parce qu'il a pénétré l'être: „Toutes vos
sensations, remarque-t-il, toutes vos idées en paraissent rafraîchies;

c'est comme une nouvelle enfance". Il n'y a rien là de

l'homogénéité qui est le propre de la grandeur, de cette condition
nécessaire de la mesure. Nos états internes qui ne sont pas
mesurables, ne peuvent pas non plus être enfermés dans la durée
du mathématicien, telle que la conçoit l'intelligence pratique,
parce qu'ils forment une continuité qualitative. „Que sommes-
nous en effet? Qu'est-ce que notre caractère sinon la condensation

de l'histoire que nous avons vécue depuis notre naissance,
avant notre naissance même, puisque nous portons avec nous
des dispositions pré-natales?" De là vient que notre durée est

irréversible, de là sa nouveauté perpétuelle, chacun des états

632



qu'elle traverse enveloppant le souvenir de tous les états
antérieurs.

Si nous essayons de pénétrer ainsi, pour saisir l'être, dans
le monde de la pensée, il nous faut, écartant l'intelligence et les

procédés ordinaires de notre connaissance, faire appel à un
procédé nouveau: l'intuition. Par une sorte de torsion de la pensée,
il faut que nous nous remettions directement en présence de la
réalité interne, sans passer par l'intelligence. Or quand nous
cherchons alors à saisir ainsi l'être en nous même, il nous apparaît
devenir, progrès, croissance, travail incessant de l'activité créatrice,

durée. Le maître lui-même a dit l'utilité des métaphores
„pour diriger la conscience sur le point précis, où il y a une
certaine intuition à saisir." Je voudrais, par comparaison, montrer

comment je conçois, par intuition, cette notion de l'être vu
à travers la vie. On sait que les géomètres raisonnent aujourd'hui

sur des mondes à n dimensions tout différents naturellement

du nôtre qui est à 3 dimensions. Supposons un monde à

2 dimensions où les êtres intelligents ne connaîtraient des objets
perceptibles par eux que la longueur et la largeur, notre
troisième dimension n'existant pas pour eux. Tous les êtres, tous
les objets leur apparaîtraient sous l'aspect de surfaces. Ce monde
peut être schématiquement représenté par un plan: Dans ce plan
faisons apparaître un bâton que nous enfoncerons progressivement

jusqu'à ce qu'il ait traversé le pian. De ce bâton qui pour
nous est immédiatement sensible dans sa totalité, que vont
reconnaître les êtres de ce monde à deux dimensions? Ils connaîtront

des surfaces successives s'élargissant ou se rétrécissant
suivant les détails du modelé de ce bâton. Entre ces différentes
surfaces successives, ils ne pourront pas établir d'autres liens que
celui de la durée, ces surfaces n'étant pas pour eux superposa-
bles, par hypothèse.

N'y a-t-il pas là quelque chose d'analogue à la connaissance

que nous pouvons avoir de l'être vivant qui grandit, se développe,
meurt, mais dont nous ne pouvons prendre conscience de l'unité
que par la durée qualitative? Ne pouvons-nous pas dire qu'il n'y
a de réalité que dans cette durée, par cette durée, tout le reste
n'étant qu'apparence phénoménale?

Considérons maintenant l'être en dehors de nous-même, dans

633



notre corps. Il nous apparaît comme un courant qui va, vient;
de germe à germe, par l'intermédiaire d'un organisme développé.
Get organisme, ce corps né joue, semble-t-il, que le rôle d'un
lieu de passage. Ce qui imparte c'est, bien plutôt que ce corps
lui-même, la continuité du progrès dont les Individus ne sont que
I#-phase transitoire. La réalité est là, dans cet élan vital. Ne
parlons plus de la vie en général comme d'une abstraction. A
elle revient la fonction réalisante primordiale.

Mais qu'est-ce que cet élan vital lui-même? Question suprême
que se pose le philosophe de „l'Evolution créatrice". Il se penche

sur cette réalité ; il s'efforce de la saisir directement par
l'intuition et voici comment elle lui apparaît:

L'élan vital venu on ne sait d'où, est lancé à travers la
matière. Devant la résistance, qu'elle lui oppose, il va se briser,
exploser à la façon d'un obus dont les éclats suivront des trajectoires

nouvelles. Ces éclats, à leur tour devenus obus, devant la
résistance de la matière, exploseront et la vie ainsi s'épandra, en
gerbes d'action indéfiniment multipliées, à travers la matière.

Dans cette lutte contre la matière, la vie ne remporte pas
que des succès; elle subit des échecs. Il est des obus qui se

sont enfoncés dans la matière sans éclater, d'autres qui avant
d'éclater ont dû ruser, biaiser, se glisser à travers les lignes de
moindre résistance et ainsi, entre le végétal immobile et l'homme,
consacrant pour l'instant le triomphe du vertébré, le philosophe
place toute la série des êtres dans son unité. Et la vie, depuis
la scission des deux règnes animal et végétal avec leurs branches
dérivées, lui apparaît comme une simultanéité d'immenses gerbes
aux directions indéterminées jaillissant à travers la matière et où
se presse l'afflux vital. Et le philosophe, s'élevant au plus haut
sommet de la métaphysique et de la poésie, peut achever son
épopée philosophique sur cette suprême vision de la vie:

„Comme le plus petit grain de poussière est solidaire de

potre système solaire tout entier, entraîné par lui dans ce
mouvement indivisé de descente qui est la matérialité même, ainsi
donc tous les êtres organisés, du plus humble au plus élevé,
depuis les premières origines de la vie jusqu'aux temps où nous
sommes et dans tous les lieux, comme dans tous les temps, ne
font que rendre sensible aux yeux une impulsion unique, inverse

634



du mouvement de la matière et en elle-même indivisible. Tous
les vivants se tiennent et tous cèdent à la même formidable
poussée. L'animal prend son point d'appui sur la plante, l'homme
chevauche sur l'animalité et l'humanité entière, dans l'espace et
dans le temps, est une immense armée qui galope à côté de
chacun de nous, en avant et en arrière de nous, dans une charge
entraînante capable de culbuter toutes les résistances et de franchir

bien des obstacles, même peut-être la mort."
Je sais bien tout ce qu'un exposé succint d'une philosophie

aussi riche de matière a d'imparfait. Comme le dit Bergson lui-
même, la méthode qu'il appelle intuitive „ne peut entrer en jeu
qu'après l'accumulation d'une quantité considérable d'information
positive* et le système qui, réduit à son squelette, comme ici,
pourrait peut-être prendre aux yeux de certains l'aspect d'un
paradoxe, s'impose au contraire et par l'abondance de la
documentation rigoureuse et la magie du style à quiconque s'efforce
de le pénétrer dans les œuvres du maître. Au reste, notre intention

n'était pas ici de faire connaître le philosophe, mais de

dégager les éléments principaux de cette philosophie dans le but
d'en déterminer la portée sociale. Tout le monde aujourd'hui en

France se dit, par snobisme souvent, bergsonien. Mais parmi
les sociologues, il en est qui se réclament plus directement du
philosophe de la vie. Ce sont ces tendances sociologiques que
nous essayerons maintenant de dégager.

PARIS E. ANTONELLI
(A suivre)

'• D D \ l JJ

GENERALSTREIK
— Glücklich sehen Sie gerade nicht aus, Genosse Nationalrat,

bei dem großen Sieg, den die Blechfanfare Ihrer Partei ins
Land schmettert. Wie? Sie waren gegen den Streik? Ich weiß,
ich weiß.. Laudabiliter se subjecit. Und doch nicht zufrieden?

— Die impulsive, instinktive, explosive Blutwallung des

empörten Proletariats? Kommen Sie mir nicht mit Phrasen, Sonst
haben Sie ganz vernünftig von der Entwicklung der Arbeiterpartei
gesprochen, die sich mit der Zeit friedlich neben die andern
stelle, auf gleichem Fuß mit ihnen arbeite, und dass eines Tages

635


	Bergson et le mouvement social contemporain

