
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Ödipus und Psychoanalyse

Autor: Riklin, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÖDIPUS UND PSYCHOANALYSE
In der „Neuen Zürcher Zeitung" wird seit längerer Zeit der

Psychoanalyse eine besondere Aufmerksamkeit gewidmet. Vor
einigen Monaten schlug sie beinahe in lodernde Erregung um,
die nur mit den Mittein bekämpft werden konnte, mit denen man
böse Geister in der Diskussion bannt. Entweder schweigt die

eine Partei oder die Inhaber der redaktionellen Gewalt erklären
früher oder später Schluss der Debatte. Die Taktik des Schweigens

gegenüber den Angriffen auf werdende wissenschaftliche

Anschauungen hat seinerzeit auch Darwin empfohlen; er betrachtete

die Zeit, welche ein Forscher auf die Polemik verwendet, für
unnütz vergeudet, und ich stimme der Meinung zu, dass die
Wahrheit oder Unrichtigkeit der bis dahin von den Psychoanalytikern

aufgestellten Behauptungen nicht im Feuilletonteil einer
Zeitung erwiesen werden kann. Soweit wäre das Schweigen
unsererseits gerechtfertigt und geboten. Vorläufig dürfen wir aber
in den Debatten nicht allein die hoffnungslose Ablehnung teilweise
unbequemer Erkenntnisse erblicken. Aus der Bekämpfung und
dem aufgebrachten Affekt, der manchmal unschön klingen mag,
haben wir vorläufig ein ebenso lebhaftes Interesse und den
Wunsch nach Aufklärung herauszuhören. Wenn wir Analytiker
in uns gehen und das Phänomen zu verstehen suchen, was wir
auch aufrichtig getan haben, so ergibt sich, dass wir tatsächlich
recht vieles aufzuklären haben, um uns wenigstens mit den
Menschen bonae voluntatis zu verständigen. Hier ist es verdienstlich,
das Schweigen zu brechen, auch der Einsicht gegenüber, dass

die Aufklärung eine schwierige und mühevolle Einzelarbeit
erfordert.

Seit jener Debatte haben sich die Manifestationen des

Analyseproblems in der „N. Z. Z." um einige Notizen bereichert,
zum Beispiel um die Bemerkung: „das Dysangelium Freuds", das

von jener Stadt ausgegangen sei, in der auch Schnitzlers erotische

Schöpfung wurzle. Einer genauen Untersuchung würde
dieser kurze topographische Erklärungsversuch zwar nicht
standhalten, zum Beispie! dann nicht, wenn damit der intensive Betrieb
analytischer Forschung und Therapie in unserer Stadt erklärt
werden sollte. So interessant es wäre, den komplizierten Wegen

545



dieser Strömung und deren Verbreitung hier nachzugehen, müssen
wir auf deren Darstellung für einmal verzichten.

Neuerdings finden wir in der „N. Z. Z." vom 20. Juni eine
Kritik von Konrad Falke über Moissis Darstellung von Ödipus
und Hamlet, in der bemerkt wurde, Dichter und Schauspieler
seien bei der Neugestaltung dieses Ödipus auf dem Boden der
Freudschen Psychologie gestanden '), und es ergebe sich das
interessante Schauspiel, dass die erst noch im Streit um die

Psychoanalyse mit Entrüstung zurückgewiesene Deutung des

„Hamlet" und „Ödipus", durch einen genialen Künstler zur
Darstellung gebracht, Beifallstürme von bei uns kaum erlebter Wucht
entfesselt habe. Diese Bemerkung hat dann die lebhafte Kritik des

Herrn Louis Glatt (24. Juni, erstes Morgenblatt) hervorgerufen.
Ich habe nicht das Bedürfnis, Konrad Falke zu stützen oder

zu verteidigen, denn ich setze alles Vertrauen in seine wehrhafte
Feder2). Statt Polemik möchte ich Aufklärung treiben und hier
anschließend ein Stück jener Einzelarbeit leisten, von der ich

gesprochen habe.

Die Besprechungen und Angriffe im Literaturteil unserer ge-
lesensten Zeitung sind nicht Zufall. Die Psychoanalyse bedroht
das Gebiet der literarischen und künstlerischen Produktion mit
Exegese. Es ist üblich, dass dies als Besuch eines medizinischen
Sachverständigen im Heiligtum des Ateliers und der Studierstube
gedeutet und als Störung angesehen und empfunden wird. Das
ist zwar kein Kompliment für die Mediziner, gibt uns aber einen
Hinweis auf ein großes Missverständnis, an welchem wir uns nicht
ganz unschuldig fühlen. Es hängt zusammen mit der Entwicklung,
den die wissenschaftliche Erforschung des Seelenlebens genommen
hat: ein Teil des Stromes ging den Weg der Medizin und
Pathographie. Bei dieser Gelegenheit sind psychologische Probleme
gewiss sehr häufig allzu summarisch und grob zur Beurteilung
gekommen, und wenn noch nicht alle psychiatrischen Experten
die wissenschaftliche Demut hätten, dies einzugestehen, so fehlt
uns Analytikern diese Einsicht in keiner Weise. Wir empfinden
sogar tief den durch die ganze Forschungsentwicklung fast un-

>) Vom Dichter ist es mit Gewissheit anzunehmen.
2) Konrad Falke hat seither im zweiten Abendblatt der „N. Z. Z." vom

27. Juni 1912 eine Entgegnung erscheinen lassen.

546



vermeidlichen Übelstand, dass das Gepräge unserer psychoanalytischen

Terminologie aus der Pathologie stammt, und, wieder
veranlasst durch den Gang der Forschung, zu einem merklichen
Teil aus der Sexualpathologie. Das könnte auf einem andern
Gebiete der wissenschaftlichen Forschung ganz gleichgültig sein,
überall trägt die Terminologie den Stempel ihres historischen
Ursprungs; hier ruft sie Missverständnissen und Widerständen.

Die feindliche Stellung gegen den „ärztlichen Sachverständigen",

der als Eindringling empfunden wird, kann leicht geändert
werden, wenn sich dieser seines Sachverständigenamtes entledigt,
unter die Mitarbeiter am Probleme der menschlichen Psychologie
geht und erklärt, dass er zwar stolz darauf sei, auf dem Gebiete
der Pathologie geschult worden zu sein und von dort reiches
Kenntnismaterial zu besitzen; aber ebenso deutlich wird er
betonen, dass es ihm durchaus kein Bedürfnis ist, weder nach dem
Krankhaften zu schnüffeln noch erotischem Zeitvertreib nachzugehen,

indem er eine Art Pansexualität auf die Außenwelt und in
die Gebilde der Religion oder Kunst projiziert. Wenn hier, sei

es die analytische Literatur, sei es die Terminologie oder irgend
ein anderer Umstand, Unklarheit geschaffen hat, so soll sie durch
diese Erklärung korrigiert werden, was wir unsererseits schon
oft laut und deutlich getan haben.

Es wird vorläufig kaum möglich sein, den medizinischen
Charakter der Terminologie auszurotten, wir brauchen die Marksteine

des Weges, den wir gegangen sind, nicht zu beseitigen;
die Spuren ehrlicher Arbeit sollen uns teuer sein, denn der Weg
war hart und die Arbeit sauer.

Eine instinktive Abneigung vor der Analyse wird veranlasst
durch ihren scheinbar zerstörenden Charakter. Unsere
Kulturfortschritte sind mühsam errungen worden und haben uns
unendliche Qualen und Anstrengungen gekostet. Wir wehren uns

verzweifelt, wenn jemand Miene macht, sie uns zu entreißen,
am verzweifeltsten klammern sich jene daran, welche ihrer nicht
sicher sind, die bedroht sind, durch ein dunkles Schicksal in das

Unvollkommenere und Primitivere zurückgerissen zu werden. In
dieser Lage befindet sich das Heer der Neurotiker, die im schweren
Anpassungskampfe zu unterliegen drohen.

547



Nun lehren uns gerade neuere Forschungen auf dem Gebiete
der Psychoanalyse, unter denen ich die Arbeiten C. G. Jungs vor
allem hervorheben möchte, wie sehr unsere ganze Psychologie
abhängig ist vom Denken der Vergangenheit, noch viel mehr als

uns die Altertumskunde und Religionsgeschichte ahnen lassen

konnten. Die Psychoanalyse ist imstande, diese Einflüsse archaischen

Denkens am Individuum selbst nachzuweisen, besonders
in jenen Gebilden, die primitiver sind als unsere bewusste ur.d

gerichtete Denkarbeit: also im Traum, in den Phantasiegebilden
und den Schöpfungen der Kinderseele. Wir leben seelisch nicht
als völlig getrennte Individuen, sondern wachsen gleich gewissen
Farnen auf einem gemeinsamen Thallus, gebildet durch die

Schichten ältern Denkens.
Da ergibt sich schon die Notwendigkeit für uns, hinüberzugreifen

und Belege aus allen Gebieten der Kunde vom frühern
und primitiven Menschen zu sammeln, sonst können wir die
seelischen Ereignisse im normalen und kranken Menschen der

Gegenwart nicht verstehen.
Bei dieser Erklärung und Reduktion aufs Primitive üben wir

aber keine Destruktion, sondern nur Analyse. Solches geschieht
in jeder Wissenschaft vom Gewordenen. Auch in der
Seelengeschichte, ähnlich wie in der Geologie, sind uns tausend Jahre
wie ein Tag.

Wenn wir uns der Vergangenheit nicht gerne erinnern, weil
wir auf unsere Fortschritte stolz sind, und wir die Last früherer
Unvollkommenheit widerwillig mit uns tragen, so darf eine genetische

Wissenschaft doch daran nicht Anstoß nehmen. Die Psycho-
neurosen und große Psychosengruppen würden uns unverständlich
bleiben, kennten wir unsere seelische Ahnenschaft nicht, denn
sie beruhen unter anderm wesentlich in einer rückwärts sich
stauenden Besetzung des vergangenen und primitiven Tuns und
Denkens.

Es wäre aber eine völlige Verkennung unserer Arbeit am
Kranken, wenn uns zugemutet würde, wir zerstören in ihm Kulturwerte

und führen ihn in ein Gebiet, das bequemer und kulturell
minderwertig ist. Wir wollen ihm aber im Gegenteil heraushelfen
aus dem Höhlenbewohnerstadium, in das er sich teilweise flüchten
wollte, und ihn wieder an die Stelle führen, wo er vor seiner

548



größten Anpassungsleistung zurückgeschreckt ist, um sie jetzt zu
tun. Man möge unsere Patienten darüber befragen, aber bitte
jene, die mutig ausgeharrt haben, und nicht Leute, die die
analytische Literatur als wissenschaftlich gefärbte Erotika genießen
wollten.

Wir wollen keineswegs leugnen, dass die Geschichte der
Analyse Stadien aufweist, wo schon die Reduktion der Gebilde
des Unbewussten oder deren Projektion in die Phantasie und

Mythenschöpfungen auf die Sexualstufe eine ganz wichtige Leistung
war. Wie es in der Religionsgeschichte bedeutsam war, den
Unterbau der höchstentwickelten Religionsstufen zurückzuverfolgen,
zum Beispiel bis auf den Totemismus. Diese Erkenntnisse werden
der ergreifenden Symbolik des Abendmahls zum Beispiel auch
keinen Eintrag tun. Es sind noch nicht zweitausend Jahre her,
so betete der Anhänger des Mithrasdienstes im römischen Reiche,,
indem er seinen Gott mit Brüllen und Schnalzen anzuziehen und
mit ihm die mystische Vereinigung zu erstreben suchte1). Diese

theriomorphen Bestandteile der Liturgie gehörten zu jener Religion,
welche an Ausdehnung und Frömmigkeit mit dem Christentum
wetteiferte. Sollen wir uns der Kenntnis dieser geschichtlich sehr
jungen Vergangenheit schämen, weil wir menschlicher beten? Ich

glaube nicht, auch dann, wenn wir annehmen, dass das Christentum

gerade die groben Archaismen jener Religion, die Julian
nochmals retten wollte, überwunden hat. Denn sie war von
hohem Gehalt und verehrte im stiertötenden Mithras bereits das

große schmerzliche Opfer seiner selbst und unseres Begehrens,
auf das wir verzichten, um neues zu bilden2).

Nun zum Ödipusproblem. Es wäre wirklich absurd, das

Inzestmotiv im Ödipus zu leugnen, da es ganz nackt und ohne
jede psychoanalytische Deutung dargestellt ist. Mag das Wort
„Inzest" hundertmal anrüchig sein, weil wir es zuerst im
Strafgesetzbuch und aus der Sexual pathologie kennen gelernt haben,,

so gebührt Freud8) das große Verdienst, auf das in der Psychologie

des Unbewussten so unendlich bedeutsame Ödipusmotiv

]) Vgl. Dieterich, Eine Mithraliturgie.
2) Es ist eines der Verdienste Jungs die große Bedeutung der antiken

Kulte der psychoanalytischen Forschung zugänglich gemacht zu haben.
s) Zuerst in der „Traumdeutung".

549



aufmerksam gemacht zu haben. Seine Behauptung, dass jene
Motive im Schauspiel uns einen besonders tiefen Eindruck
hinterlassen, welche Probleme unseres Unbewussten, ich möchte
beifügen, unserer seelischen Vorgeschichte, berühren, können wir
heute durch ein großes Material erhärten. Der Kenner der Antike,
der Religions- und Völkergeschichte wird uns bestätigen, dass das

Motiv noch in hundert andern Stoffen enthalten ist, aus unserer
Seele in die Mythen, Schöpfungsgeschichten und Kulte, an den
Himmel und in die Hölle hinausprojiziert worden ist. Wir finden

es hauptsächlich in regressiver Besetzung in der Neurose wieder.

Nun lehren uns die Archäologen1), dass die vielen religiösen
Vorschriften und Interdikte, zum Beispiel das Essen der unreinen
Tiere bei den Juden, in einer Epoche des Rationalisierens von
nicht mehr Verstandenem falsch gedeutet werden und keineswegs
aus hygienischen Gründen abgeleitet werden können, sondern sich

vorläufig auf einen ungelösten Rest religiösen Skrupels zurückleiten

lassen.
Die Analytiker werden dieser Kritik des Rationalisierungsprozesses

um so bereitwilliger zustimmen, als er in ihrem Arbeitsgebiet

tagtäglich in Erscheinung tritt, als falscher Erklärungsversuch

des Patienten für seine symptomatischen Handlungen.
Nur ist es uns vergönnt, diese unverstandenen und darum
rationalisierten Manifestationen weiter aufzuklären.

Es wird also vermutlich mit der Inzestscheu, die auch bei
den primitiven Wilden der Gegenwart besteht2), ähnlich bestellt
sein. Wahrscheinlich ist sie ursprünglich weder der Hygiene
noch der Sexualmoral zu verdanken. Doch stehen darüber die
Akten noch offen.

Eine andere Quelle des Verständnisses fließt uns aus der
Geschichte des Schauspiels und dessen Entwicklung aus den

religiösen Mysterien-). Wieder darf ich sagen, dass die
psychoanalytische Forschung wesentlich dazu beigetragen hat, die
Zusammenhänge zu verstehen, indem sie die Gemeinschaft der

') Siehe zum Beispiel Reinach, Cultes, Mythes et Religions.
2) Siehe Freud, DerWilde und der Neurotiker: Die Inzestscheu. „Imago",

Zeitschrift für Anwendung der Psychoanalyse. II. Heft. Hugo Heller & Co.
Leipzig und Wien, 1912.

3) Vgl. Gebhardt, l'Italie mystique und neuerdings Schröder.

550



psychologischen Motive, die den Mythen, kultischen Schauspielen,
zum Beispiel der Antike oder des vedischen Indiens, und den

religösen Mysterienspielen des Mittelalters zugrunde liegen,
darzulegen versucht. In diese Gemeinschaft der Motive gehört die

Ödipustragödie. Es sind grundlegende Motive der Helden- und
damit der Menschheitsgeschichte.

Um die Darstellung nicht zu komplizieren, will ich zu den

Resultaten übergehen, welche die mühsamen, vergleichenden
Studien zwischen den Materialien der Psychoanalyse und denen
der Religionsgeschichte uns gegenwärtig zu ergeben scheinen. Ich

empfehle zur Nachprüfung die Lektüre der neuern und in nächster
Zeit erscheinenden psychoanalytischen Literatur1). Wir finden
vor allem Motive, wo in archaischer Symbolik das große Werden
unserer schmerzlich errungenen Kulturfortschritte gezeichnet ist.

Unser großes Sehnen und Treiben hat keine höhere und
tiefere monumentale Symbolik gefunden als die, welche dem Triebleben

auf der Sexualstufe entnommen ist, welche die seelische
Kraft mit der eigenen zeugenden Kraft vergleicht und alle
Herkunft und rückwärtige Sehnsucht von der Mutter ableitet. Wir
brauchen nicht allen Untersuchungen zu folgen, welche anhand
geschichtlicher Belege aus Altertumskunde und Sprach- und
Religionsgeschichte die Muttersymbolik und den schmerzlichen
Verzicht auf die Mutter als wichtiges religiöses und kulturelles Motiv
dartun. Diese Mutter in unserer archaischen Psychologie ist etwas
viel umfangreicheres, als etwa unsere persönliche und individuelle
Mutter, und das „inzestuöse" Begehren ist ein viel tieferes und
Weiteres, als das reale, durch das Strafgesetz geahndete. Es wäre
e'n vollkommenes Missverständnis, dem auch Herr Louis Glatt in

„N. Z. Z." wie es scheint verfallen ist, wollte man der Psychoanalyse

in der Entdeckung des Inzestproblems im Ödipus eine
Gotische Übertünchung alles Erhabenen vorwerfen.

So aber stellen wir Ödipus neben alle jene Motive, wo der

notwendige Verzicht auf eine alte rückwärtige Sehnsucht, das
Opfer eines großen Begehrens veranschaulicht wird. Wir finden
es wieder in den vielen Kulten des Gottes, der sterben muss, um
wieder zu erstehen, wie im Mithrasdienst und im Christentum,

*) So vor allem Jung: Wandlungen und Symbole der Libido. Jahrbuch

für psychoanalytische und psychopathologische Forschungen.

551



und finden es in den gleichen alten Symbolen, viel altern, als sie
etwa das historische Christentum liefern könnte, in den
Traumdarstellungen des modernen Individuums.

Eine wichtige Frage kann ich hier noch nicht vollständig
beantworten, nämlich die, ob das Inzestmotiv, wo es in Erscheinung

tritt, überall den gleichen Wert hat. Das Inzestverbot will
in verschiedener Umgebung offenbar Verschiedenes sagen. Bald
ist er realer, bald symbolischer zu verstehen, bald als
Sexualproblem in einem engeren Sinne, bald als Bild menschlicher Denk-
und Kulturentwicklung. Das hängt von den Zusammenhängen
ab, in welchen es vorkommt. Es ist dies eine Eigenschaft alles
Symboldenkens, dass die Urbilder nur in ihrem Zusammenhang,
als Bestandteile eines Vorganges ihre Momentanbedeutung
verraten.

Die griechische Sage und damit der Dichter des Oedipus
verlegen den Schauplatz der Tragödie nach Theben. Wir wissen,
gemeinsam mit der modernen Mythenforschung, dass es sich nur
um eine Lokalisierung eines allgemeinen Sagenmotives an einen
konkreten Ort, um die Projektion eines psychologischen Problems
in das Gewand der historischen Realität handelt. Wir werden
dann auch erwarten dürfen, dass die realistische Handlung einen
nicht oder nicht nur realistisch zu nehmenden Gehalt hat.

Das gibt uns aber einen Fingerzeig für die schauspielerische
Darstellung: Sie bedarf durchaus des Realismus. Wie die Sage
einen Ort der Handlung setzt, wie der biblische Schöpfungsbericht
real gedacht wurde, so ist für die schauspielerische Darstellung
ein gewisser Realismus nötig. Ich will nun gar nicht darüber
streiten, aber persönlich die Meinung ausdrücken, dass mir die
realistisch-infantile Darstellung Hamlets durch Moissi, sei sie nun
bewusst oder unbewusst, einzig richtig schien. Im Ödipus ist der
Realismus durch die Handlung selbst gegeben.

Man muss an die Notwendigkeit dieses Realismus glauben,
wenn man nicht alle oft merkwürdigen Kulthandlungen alter und

neuer Zeit als furchtbar sinnlos und lächerlich brandmarken will,
womit man nur das größte Unverständnis für den Ernst und

kulturellen Wert religiöser Bräuche kundtun würde.
Ich unterlasse es, auf das Problem der Schuld im Ödipus

und in der Tragik im Hamlet einzugehen. Eine vollständigere,

552



psychologische Aufklärung des Schuldproblems haben wir erst
mit der Analyse gewinnen können. In der analytischen Praxis
erst lernten wir die Entwicklung und Wandlung des Schuldgefühls
lebendig kennen, es stimmt auch bei der Übertragung auf die
Materialien der vergleichenden Religionsgeschichte. Doch lässt es
sich nicht in einigen Zeilen darstellen.

Der ist schuldig, der sein Begehren nicht anpassen, den
Verzicht auf ein älteres Wunschland nicht aufgeben kann. Der Konflikt

besteht darin, dass ihn das quält, was er nicht zur nötigen
Zeit anwenden oder opfern kann, es wird zur ewig quälenden
Begier des Tantalus. Der Held durchbricht durch die Tat die
Schranke des Verbots, indem er zwar auf das Alte, das Verbotene
verzichtet, um es auf einer höhern, sublimem Stufe wieder zu

begehren und zu erreichen. Das ist der große Anpassungs-
prozess.

Möchte ich erreichen, dass unsere Kritiker endlich den
Konkretismus in der Beurteilung analytischer Bilder verlassen und
uns nicht stets eine plumpe Erotisierung all der Stoffe zumuten,
an denen wir unsere Werdegeschichte verfolgen. Dieser Konkretismus

ist auch von den Mythologen und Religionsforschern
verlassen worden. Losgelöst von Ort und Zeit, in die uns der
epische Realismus der Mythenerzählung versetzt, geben uns die
Mythen in lapidarer, immer neu verwerteter archaischer Sprache
Darstellungen unserer Denk- und Kulturentwicklung von ewiger
Gültigkeit.

Die Analyse ist nicht von philosophischen Theorien
ausgegangen, sondern hat dem Konkreten nachgespürt. Das ist ihr
großer Vorteil und ihre Schuld an einigen Missverständnissen.
An dieser Stelle aber möchte ich doch meine Ausdrücke ersetzen
durch ein voranalytisches Zitat aus Nietzsche:1)

All die Schönheit und Erhabenheit, die wir den wirklichen und
eingebildeten Dingen geliehen haben, will ich zurückfordern als Eigentum

und Erzeugnis des Menschen: als seine schönste Apologie. Der
Mensch als Dichter, als Denker, als Qott, als Liebe, als Macht —: oh
über seine königliche Freigebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat,
um sich zu verarmen und sich elend zu fühlen Das war bisher seine
größte Selbstlosigkeit, dass er bewunderte und anbetete und sich zu
verbergen wusste, dass er es war, der Das geschaffen hat, was er
bewunderte.

Der Wille zur Macht. II. Buch. I. Kritik der Religion.

553



Die Psychoanalyse hat, durch ihre eigenen praktischen
Bedürfnisse gezwungen, die Aufgabe übernommen, der Geschichte
jenes Etwas, welches in den Ausdrücken Nietzsches liegt und das

wir unserer realistischen Entwicklung gemäß mit dem Terminus
„Libido" benennen, genauer nachzuspüren. Mit dem furchtbar
oberflächlichen Schlagwort „Erotomanie und Pansexualismus" ist
diese Arbeit wahrhaftig weder gewürdigt, noch gekennzeichnet,
noch verstanden worden.

KÜSNACHT FRANZ RIKLIN

QöD

DESCHANEL ALS POLITISCHER
SCHRIFTSTELLER

In dem Augenblick, wo der Radikalismus krampfhaft um die

Erhaltung der Macht kämpft, ist einer der ersten Vertreter des

französischen Intellektualismus und des politischen Schrifttums,
Paul Deschanel, wieder auf den Präsidentensitz der Deputiertenkammer

gehoben worden. Und wenn nicht alle Anzeichen trügen,
wird Deschanel Präsident der Republik werden. Für uns Schweizer
ist es nicht leicht, die sozialen und soziologischen Gedankengänge

der führenden Politiker des liberalen Frankreich zu
verstehen ; will man sie richtig würdigen, so muss von dem
Ausspruche Waldeck-Rousseaus ausgegangen werden : „Nous avons eu
la révolution française et nous ne sommes comparables à

personne." Deschanel, früher an den hervorragendsten Tagesblättern
der liberalen Richtung, am „Temps" und dem „Journal des
Débats" tätig, hat stets zu jenen Republikanern gehört, die volles
Verständnis für die Tragweite wirtschaftspolitischer und sozialer
Fragen zeigten und neben der souveränen Beherrschung der
Probleme der Auslandspolitik ist es gerade die Kenntnis dieser

so wichtigen Lebensfragen der Nation, die ihn zu Ansehen und
Macht gebracht haben. In den letzten Jahren sind allerdings die

Fragen der Auslandspolitik die eigentliche Domäne Deschanels

geworden; von ihrer lebendigen, geistreichen Behandlung legen
vor allem die Schriften „La question du Tonkin", „La Politique
française en Océanie" Zeugnis ab. Was die innere Politik be-

554


	Ödipus und Psychoanalyse

