
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 10 (1912)

Artikel: Vom Wesen des Griechentums

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rousseau ne s'est pas contenté de bâtir des théories; c'est

par sa vie tout entière et c'est par une œuvre illuminée de poésie
et de foi qu'il affirma son idéal. Rousseau critiqua son époque

par amour, et soulevé par une immense espérance. Pour guérir
les maux du présent, il n'a jamais songé à retourner en arrière;
il regarde à l'avenir. 11 est profondément optimiste. Il n'a pas
interrompu la tradition; il l'a renouvelée. Ses ennemis seront
toujours les réactionnaires. Ceux qui aujourd'hui s'acharnent
contre lui, ceux-là eussent été avec Julien l'Apostat contre le

christianisme; ils auraient, au nom de la tradition, proscrit Rabelais

et hué Ronsard. Nous voulons les abandonner à leurs
regrets impuissants, à leurs violences ridicules, et nous voulons
dire bien haut notre gratitude à Jean-Jacques Rousseau, citoyen
de Genève, qui, au delà des frontières et au delà des servitudes,
a chanté pour l'humanité un hymne de liberté.

ZURICH E. BOVET

VOM WESEN DES GRIECHENTUMS
Es ist ein sonderbares Gesetz der Geistesgeschichte, dass die

einheitliche, unbedingte Bewertung eines Mannes oder einer Zeit
aus sich selbst eine Einzelforschung rein historischer Art
hervorzubringen pflegt, die dann ihrer eigenen Voraussetzung, eben jener
Autorität, gefährlich wird, ja sie oft vernichtet.

Auf dem Gebiete ästhetischer Werte lässt sich das verfolgen,
wie auf dem Felde philosophischer oder religiöser Größen. In

ganz auffallendem Maße hat sich dieser Vorgang im letzten
Jahrhundert wieder, nicht nur durch die religionsgeschichtliche Schule
an der kirchlichen Überlieferung, sondern auch durch die
historische Altertumsforschung an den Anschauungen vom Wesen des

Griechentums und der Antike überhaupt vollzogen.
Die Betrachtungsweise ist hier allmählich, aber stetig von

einer ästhetischen zu einer wesentlich historischen geworden. Vom
Bewusstsein, man untersuche unbedingte Werte, war man
ausgegangen, bis diese selbe Forschung in sich selbst ihr Genüge

528



finden musste: denn die Geschichte ist das Werden und die ewige
Überwindung des Gestrigen.

So ist die Altertumsforschung heute etwas wesentlich anderes
als sie vor hundert Jahren war, da sie in Deutschland, durch den
Neuhumanismus hervorgerufen und durch den Geist des deutschen
Idealismus gehalten und gefördert, ihre reiche Entwicklung
begann. Die Bewertung ist im ganzen zurückgetreten hinter der
voraussetzungslosen Betrachtung der Vergangenheit. Nicht dass die

Quellen unsres geistigen Lebens zum guten Teile dort fließen,
entscheidet das Interesse, sondern dass der Geist alles, was war
und ist, als eine Erscheinung überhaupt fasst und begreifen will.

Nicht als ob es früher an Widerspruch gegen die künstlerischen

(und allgemeinen) Werte der Antike gefehlt hätte. Aber
seit der Renaissance, der neuen Geburt der alten Welt, hatte die

unbedingte Bewertung jener „goldenen Jugend" des europäischen
Geistes doch nie aufgehört, so bedenklich auch vielfach die Folgen

waren, die man dieser Bewunderung geben musste, und so
wenig griechisch diese gelehrtenhaft-abhängige Art des eigenen
Schaffens war. Gerade die klassische Zeit unserer deutschen Dichtung,

die im besten Sinn auch klassizistisch war, hatte diesen
Glauben an die geistige Kraft der Griechen, endgültige Werte in
die Endlichkeit zu stellen, am allerstärksten gehoben. Und zwar
hatte man damals zu jenen „Vorbildern" ein selbständiges
Verhältnis gewonnen, das von sklavischer Abhängigkeit gleich weit
entfernt war, wie von ungeschichtlicher Verachtung des Gegebenen.
Mit voller Klarheit stellt das Goethe hin in den Versen:

Nachahmung der Natur,
Der schönen —

Ich ging auch wohl auf dieser Spur;
Gewöhnen

Mocht' ich wohl nach und nach den Sinn,
Mich zu vergnügen;

Allein so bald ich mündig bin:
Es sinds die Griechen.

Die heutige Lage ist von einer ganz eigenartigen Gegensätzlichkeit.

Dass wir eine unbedingte Abhängigkeit von den Werten
der Vergangenheit nicht wollen, wissen und fühlen wir. Das
historische Jahrhundert, das zugleich das naturwissenschaftliche
war, aber weder das philosophische, noch das religiöse, noch

529



das kunstgewaltige, hat es uns gelehrt. Dass wir aber von einer
wertelosen Betrachtung auf die Länge nicht leben können, dass

wir auch zur Geschichte und ihren Werten als solchen ein
bestimmtes und lebendiges Verhältnis gewinnen müssen, das sollte
uns dieses selbe Jahrhundert auch gelehrt haben. Und es fehlt
auch nicht an Zeichen, dass das zwanzigste eigener, geistiger und
gerade dadurch in wahrerem Sinne geschichtlich sein werde.

* *
*

Es war nicht nur eine dankbare, sondern unbedingt notwendige

Arbeit, dem geschilderten Wandel in den Anschauungen vom
Wesen des Griechentums gründlich nachzugehen und den Verlauf
einheitlich und geschlossen darzustellen. Der Zürcher Gelehrte
Gustav Billeter hat die Mühe nicht gescheut und uns im
Sommer 1911 seine Darstellung geschenkt1).

Der Hauptwert des Buches, wie es vorliegt, besteht unseres
Erachtens in der Fülle der Gelehrsamkeit und in der Fassung
des Problems. Wie diese fast unübersehbaren Massen von
Fragestellungen, Forschungen, Antworten am besten als ganzes
darzustellen seien, bleibt wohl auch nach diesem Werke eine Frage,
aber ihre vollendete Lösung ist durch Billeters Arbeit ungemein
erleichtert, ja sie wäre ohne eine derartige Grundlegung gar nicht
möglich gewesen.

Billeter hat die Gestaltung seines Stoffes gewählt, dass er
zunächst in einem „Allgemeinen Teile" über die Einheit und

Mannigfaltigkeit des Griechentums, über dessen vergleichende
Betrachtung und Bewertung und über seine allgemeinen Bedingungen
handelt, um dann in einem besonderen Teile, der vier Fünftel
des Buches füllt, die Anschauungen selber darzustellen und zwar
möglichst getreu durch ausführliche Zitate mit verbindendem Texte.

Der allgemeine Teil, der die höchst notwendige lesbare Übersicht

bringt, entwickelt folgenden Gedankengang:
Das Griechentum ist uns nicht mehr ein zeitlich fest

begrenztes Gebilde, ebensowenig seine einzelnen „Zeiten" ; weder
der Untergang des weströmischen Reiches, noch der Sieg des

J) Die Anschauungen vom Wesen des Griechentums. Von Gustav
Billeter. Leipzig, Teubner 1911. 477 Seiten, geh. 12 Mk., geb. 13 Mk.

530



Christentums machen für die ganze alte Welt Epoche; auch innerhalb

des Griechentums haben die Abgrenzungen nur noch die

Bedeutung einer — allerdings unumgänglichen, aber nicht zwingend
eindeutigen — Hilfskonstruktion.

Im achtzehnten Jahrhundert war „das Griechentum eine

Erscheinung, eine Zeit, ein Volk, ein Geist". Das griechische Musterbeispiel

normal organischen Geschichtsverlaufes wurde dann als

überragend oder wenigstens als durchaus eigenartig gewertet. Zu
dem Allgemeinbegriff gelangte man durch Verallgemeinerung
auserlesener Beobachtungen, die an sich ganz richtig, aber falsch

generalisiert waren, wodurch die unbefangene Betrachtung
geschädigt wurde. Man beschränkte sich zudem örtlich (vor allem
auf Athen) und zeitlich (auf die „Blütezeit"), ferner wesentlich
auf die geistige Kultur (hier wieder auf Kunst und Religion, weiter
auf die Philosophie, meist ohne die Einzelwissenschaften und mit
Ausschluss des Späten und Nicht-Typischen). So gelang es denn,
das Bild von dem schönen, glücklich-heitern Leben der Griechen
zu entwerfen, und auch die betrachteten Einzelgebiete einheitlich
zu sehen und zu beschreiben.

Aber der Begriff des Volkscharakters, der von der
Sprachgemeinschaft aus allgemeine psychische, ja physische Einheiten
behauptet und solche Einheitlichkeit ohne entscheidende
Wandlungen auf lange Zeit hinaus festhalten will, ist erschüttert. Man
hat eben die Mannigfaltigkeit positiv nachgewiesen, gerade durch
das Studium der einzelnen „einheitlichen" Zeiten und ihrer
Abfolge. So tritt denn die organische Betrachtung des Volkes nach

Analogie des Individuums zurück und der Geschichtsmaterialismus
tut das übrige. Man verzichtet zwar nicht grundsätzlich auf Ge-

sammtanschauung, will sie aber ohne Gewaltsamkeiten induktiv
gewinnen und einheitliches Volkstum beweisen, bevor es

behauptet wird.
Als differenziert wurde das Griechentum ja stets auch

betrachtet: zeitlich in der Abfolge der Blüte und des Verfalls, örtlich

nach Stämmen. Aber diese Scheidung blieb innerhalb der
großen Einheit. Nun ist diese erschüttert, weil die ästhetischen
Voraussetzungen weggefallen sind, und weil der Entwicklungsgedanke

eine ganz andere Wertung der Vergangenheit mit sich
brachte. Daher kam ein allgemeines vergleichendes Studium des

531



Menschen, eine ins Einzelnste dringende Spezialforschung. So

erschöpft sich die griechische Religion nicht mehr in homerischer
Theologie, die Kunst nicht mehr in Phidias, die Dichtung nicht
mehr in Homer, Pindar und der attischen Tragödie (neben denen
das Andere ja bekannt gewesen, aber als unwesentlich erschienen

war). Auch in der geistigen Kultur wird also langsam und
zurückhaltend nach dem Allgemeinen geforscht, das sich ja vom
Singulären nicht völlig trennen lässt und ins Einzelne verschlungen

ist.

Sollten wir ob dieser Art der Betrachtung auf die einheitliche

Auffassung und Wertung des Griechentums verzichten? Das
ist nicht notwendig; nur soll Forschen und Werten getrennt sein
und sich nicht in der Methode vermischen. Und die
wissenschaftliche Forschung hat das Studium des Einzelnen so gut wie
den Blick auf die gesamte Entwicklung zur Pflicht, umso mehr
als diese längst nicht mehr auf die Kulturzentren der alten Welt
beschränkt scheinen kann.

Die Eigenschaften, die dem als einheitlich gedachten
Volkscharakter zugeschrieben wurden, waren vor allem besondere
Begabung, oft zur Genialität gesteigert, harmonische Vielseitigkeit,
Gesundheit, Aktivität, Freiheit, Maßhalten (ob nun die Sophro-
syne Ausdruck des Besitzes oder des Wunsches war!) —
Sensibilität, als fein entwickelte Sinnlichkeit, heitere Weltlichkeit (nicht
ohne den Gegensatz der griechischen Tragik!), Augenfreude samt
entwickelter Geistesschärfe, plastische wie dialektische Kraft; das
Ganze mit egoistischer Tendenz, wie nun auch diese beurteilt
werde.

So wird denn auch der griechischen Kultur diese Art
zugesprochen: gesund, harmonisch bei aller Fülle, jugendlich, natürlich,

einfach und doch eben Kultur, die den Gedanken seiner
Menschlichkeit zeitige, original schaffend und genial umschaffend,
ästhetisch und gymnastisch: im Diesseits sich vollendend. Übrigens

habe sich die griechische Kultur rasch und stetig entwickelt,
ihrem Wesen nach ein Gegensatz zu stabilen Kulturen, während
doch dies griechische Wesen als Ganzes eine einfache,
geschlossene Erscheinung, ein Gegensatz zum Wirrwarr anderer
Zeiten sei.

532



Nicht nur inhaltlich, auch formal erscheint so das Griechentum

als ideale Zeit, in beiden Hinsichten als Voraussetzung
europäischer Kultur.

Den Verlauf der griechischen Kultur machte man sich früher
meist nach der organischen Analogie klar: auch die Kultur
wächst, blüht, zerfällt wie jedes natürliche Wesen. Neben diese

Auffassung treten die periodische (die Geschichte ist ein Kreislauf,
die griechische Geschichte eine typische Kurve) oder die rein
zeitliche nach Altertum, Mittelalter und Neuzeit innerhalb einer Nationalkultur,

wobei Herder und andere den griechischen Verlauf als

einzig normal bezeichnen („Griechenland genoss ganz seiner
Zeiten"), andere im Gegenteil als unvollkommen.

Die ganze Wandlung des Urteils spiegelt sich in der
Verschiebung, dass die organische Theorie den Akzent auf die Blütezeit

des fünften Jahrhunderts, die entwicklungsgeschichtliche im
allgemeinen Sinn auf die Höhe im hellenistischen Zeitalter legen
muss. Genau so hat sich auch das wissenschaftliche
Hauptinteresse verschoben, soweit es durch Wertung überhaupt
bestimmt ist.

* *
*

Eine Wertung, wie sie in der angedeuteten Charakterisierung
des Griechentums vom klassizistischen Standpunkt aus schon lag,
ist auch künftig möglich, eingeschränkt freilich durch die
wissenschaftliche Erkenntnis und durch die Rücksicht auf fremde
Werturteile. Die klassizistische Wertung hat bekanntlich eine

weltgeschichtliche Bedeutung gehabt, die schon im spätem Altertum
einsetzt, im Mittelalter mehrmals sich geltend macht, in der
Renaissance durchdringt und die modernen Nationalkulturen teils

mitschafft, teils entscheidend beeinflusst, wie denn (indirekt) auch

ihre Gegner nicht ohne sie denkbar sind; so machte sich die

Autorität des Geschichtlichen geltend, den spätem ihre eigene
Sehnsucht vorstellend und Nachahmung fordernd. Die Erfolge
der neuen Zeit haben dann wesentlich mitgeholfen, das Ideal —
wenn nicht fallen zu lassen, — so doch statt in die Vergangenheit

in die Zukunft zu setzen, unabhängig von Unsicherem,
Entschwundenem, Fremdem. Damit ist eine Kritik siegreich geworden,

533



die schon im alten Christentum, dann im Rationalismus wie in

der Romantik und im Nationalismus angebahnt war.
Die Versuche, den Verlauf der griechischen Kultur als

notwendig kausal zu begreifen, sind seit der geschichtsphilosophischen
Periode vorsichtiger geworden. Ist schon die einheitliche Erfassung

der Faktoren selber schwer oder unmöglich, so ist es die

zwingende Verknüpfung erst recht. Immerhin hat man versucht,
die Gründe für die Blüte zu finden und zwar in der zeitlichen

Stellung des Griechentums überhaupt, oder auch in den
geographischen Bedingungen oder in der Nötigung, die Enge des Bodens

zu überwinden, oder in der Vermischung der Griechen mit
andern Gruppen, besonders vorgriechischer Bevölkerung, oder im
Gegensatz dazu in (undeutlicher) Beeinflussung durch ältere
orientalische Kulturen. Endlich kommen für eine solche Erklärung
Erscheinungen des griechischen Lebens selber in Betracht, liegen
sie nun auf politischem, wirtschaftlichem oder technischem Gebiete.
Für die Deutung des Verfalles (wofern ein solcher anerkannt
wird) bietet „die Vergänglichkeit aller Dinge" keine besondere
Hilfe und die organische Theorie nur ein Bild; erklären wollte
man den Vorgang aus dem Gesetz des Rückschlags nach
übergroßen Leistungen, oder aus dem südlichen Klima, aus
Rassenmischung, Verfall der Religion und der Sitte, sowie der Wissenschaft;

sowohl das Aristokratische wie das Demokratische im
griechischen Wesen werden beschuldigt, Ursache des Niedergangs
zu sein; die kleinen Staaten werden wie als Ansporn zu den
frühern Leistungen so auch als Grund des Sinkens erklärt; auch
die erreichte Höhe technischer Entwicklung erscheint als Anlass
der Blüte wie des Verfalls; endlich werden die Klassenkämpfe
herangezogen.

Der allgemeine Teil schließt mit dem Hinweis, dass gerade
aus der selbständig gewordenen neuen Kultur eine positive
Bewertung des Griechentums hervorgehen könne; denn sein Wert
liege dann in der Fruchtbarkeit.

* *
*

Diesem Überblick folgen nun fast vierhundert Seiten Nachweise

(Sätze, Wendungen, Worte), dem Gedankengang der
Einführung entsprechend geordnet, in der Art gelehrter Noten an-

534



einandergereiht und hie und da durch Bemerkungen des

Verfassers verbunden, ergänzt, erläutert. Es ist nicht unsres Amtes,
mit Billeter darüber zu rechten, dass er sein Buch so und nicht
anders haben wollte, dass er statt einer formal durchgebildeten
Darstellung ein Repertorium zu liefern wünschte und damit —-

wohl mit vollem Bewusstsein — auf die Lesbarkeit dieses weitaus

größern Teiles selber verzichtete. Man mag sich wundern,
dass neben originalen, wertvollen Stellen massenhaft abgeleitete,
ja abgeschriebene stehen, die zwar eine große Belesenheit
verraten, dem Leser aber oft nur Wiederholungen bieten. Berücksichtigt

ist nicht nur manches aus alten Schriftstellern (und zwar
sind da die Stellen streng und lehrreich gewählt); sondern auch
die philosophische, philologische, historische Literatur Deutschlands,

Englands, Frankreichs samt vielen Vertretern von
Einzelwissenschaften, vornehmlich aus dem achtzehnten und neunzehnten
Jahrhundert, bis in die letzten Jahre hinein. Über dem Reichtum

des Zusammengestellten tritt der Einwand in den Hintergrund,

dass die Methode der Auswahl nicht ganz einleuchtend
wird (es werden sogar Einleitungen zu Anthologien und
dergleichen Qelegenheitssachen zitiert) und dass diese Art
folgerichtig ins Ungemessene führen müsste: man denke sich zum
Beispiel alle Stellen gesammelt, wo von der sogenannten Heiterkeit

der Griechen die Rede ist! Ebenso sei nur angedeutet, dass
eine übersichtlichere Anordnung die Brauchbarkeit sehr erhöht
hätte. Ein Autorenregister hat Dr. Howald beigesteuert; derselbe
hat die Bogen mitgelesen; mir ist wesentlichen Versehen nur
aufgefallen, dass zum Beispiel das Buch von Drews (Seite 130)
nicht von Piaton, sondern von Plotin und dem Untergang der
antiken Weltanschauung handelt und dass Goethe (Seite 157) in
der Rede zum Gedächtnis Wielands von Gehalt (nicht Gestalt)
und Form der Griechen redet.

So ist das Werk für den Fachmann eine wertvolle
Fundgrube. Möchte es auch dem gelehrten Herrn Verfasser ein An-
'ass sein, den Stoff einmal knapp und geschlossen allen
darzubieten, denen die geschilderten Wandlungen in der Betrachtung
des Griechentums von lebendigem Interesse sind.

ZÜRICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

535


	Vom Wesen des Griechentums

