
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Neue Wege und Ziele der romanischen Wortforschung [Schluss]

Autor: Jud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Allons donc!" M. Brieux a certainement aimé YApôtre de M. Paul-

Hyancinthe Loyson, car c'est un drame social, d'une belle vigueur
de pensée et d'une haute loyauté d'exposition.

On a beaucoup critiqué le second acte, qui fait un peu tourner
la pièce au drame passionnel. De toutes les critiques, c'est celle
là qui nous paraît la moins justifiée. Il est très rare que
dans la vie un événement d'un certain ordre se présente seul

et non accompagné d'un ou d'une série d'événements d'un autre
ordre. Il est bien rare que l'amour ne soit pas le moteur
d'actions, même politiques. Octave Baudoin trahit sa femme, il prend
une comédienne en vogue pour maîtresse. Cela explique ses

perpétuels besoins d'argent et l'acte criminel qu'il commet pour
s'en procurer. Sans les mobiles de l'action, cette action intéresse
fort peu, et les discussions les plus ingénieuses ne paraissent
qu'abstraites et sans vie si elles ne sont la conséquence de conflits
moraux.

Quoi qu'il en soit, YApôtre peut figurer parmi les meilleurs
drames français que la politique ait inspirés, avec La vie publique
et les Vainqueurs d'Emile Fabre, YEngrenage de Brieux et le

Député Leveau de Jules Lemaître.
GENÈVE GEORGES GOLAY

an

NEUE WEGE UND ZIELE DER
ROMANISCHEN WORTFORSCHUNG

(Schluss.)

Die gewaltige Umwertung aller sittlichen Begriffe durch das

Christentum musste — wie es gar nicht anders zu denken ist —
auch in der Sprache die tiefsten Furchen hinterlassen. Ist italiänisch
cattivo „schlecht" lautlich nichts anderes als lateinisch captivus
„Gefangener", so ist die Geschichte seiner Bedeutungsentwicklung
um so fesselnder. Kein philosophisches System des Altertums
hat so eindringlich wie das Christentum das Böse dem Guten in
der Welt gegenübergestellt. Die Welt ist vom Bösen durchsetzt,

320



und es besteht für den Menschen keine Hoffnung, durch eigene
Kraft das Böse zu überwinden. Wir sind verstrickt, umgarnt von
der Sünde, belastet durch die Erbsünde, die uns verhindert, die
Kraft des Bösen zu brechen. Ja, Augustin spricht dem Menschen
alle Selbständigkeit, alle eigene Kraft zum Guten ab, und diese
Uberzeugung drückt er in der ihm eigenen prägnanten Weise aus,
wenn er sagt: „per inobcedientiam captivi facti sumus, quia ipse
Adam non obœdiendo peccavit" : der Ungehorsam Adams hat uns
in Schuld verstrickt, und fügt ein anderer unerbittlich hinzu : „omnem
hominem non redemptum diaboli esse captivum" : jeder nicht
durch die Gnade Gottes erlöste Mensch ist dem bösen Geist
verfallen. Das Wort captivus wird von den christlichen
Philosophen wohl im Anschluss an ein griechisches Vorbild mit einem
ganz neuen Vorstellungsinhalt erfüllt: captivus ist jeder von uns,
denn wir alle sind sündbeladen, und jene starre Prädestinationslehre,

nach welcher wir nicht aus eigener Kraft, sondern nur
durch Gottes Gnade zum Guten aufsteigen können, stempelt jeden
Menschen zum captivus, zum Schuldbeladenen und zugleich zum
Schlechten, der nur durch die Liebe Gottes aus der Gefangenschaft

des Bösen befreit werden kann. So rollt die
Begriffsgeschichte von lateinisch captivus „Gefangener" zu italiänisch
cattivo „schlecht" ein ganzes Kapitel altchristlicher Weltauffassung
vor dem Forscher auf und führt uns in jene bewegten Zeiten
zurück, die ungleich der unsrigen die tiefsten metaphysischen
Probleme leidenschaftlich erörterte, deren Widerhall sich auch in die
Sprache, der Trägerin des Gedankenaustausches, fortpflanzte.

In nachhaltiger Weise haben auch heute verschwundene rechtliche

Einrichtungen ihre Spuren in der Sprache hinterlassen, denen
mit großer Liebe schon Jakob Grimm, der Begründer der
germanischen Philologie, nachgegangen war: auf romanischem Gebiet

sind wir über einzelne Ansätze noch nicht hinausgekommen.
Einige wenige Beispiele mögen die Bedeutung einer engeren
Verbindung von Rechtswissenschaft und Wortforschung veranschaulichen.

Im heutigen literarischen Französisch weniger häufig als
früher, lesen wir etwa die Redensart : rompre le fétu avec quelqu'un
»sich mit jemand überwerfen", eigentlich „den Strohhalm mit
jemandem brechen", ein Ausdruck, dem eine Rechtsanschauung
zugrunde liegt, welche heute fast vollständig zurückgetreten ist.

321



Im Rechtsleben der alten Germanen spielt das Rechtssymbol eine

hochbedeutsame Rolle: vermittelst Handschlag wurde in allen
germanischen Ländern die Treue geleistet: die rechte Hand versinn-
licht gewissermaßen bei einem Treuschwur die Verpfändung der

eigenen Persönlichkeit. Statt der Hand kann auch ein Gerät als

Symbol einer rechtlichen Handlung dienen. Besonders beliebt

war bei den in Nordfrankreich ansäßigen Franken der Halm,
welcher in den lateinisch geschriebenen Gesetzen des Volkes als

festuca erscheint. Bei Abtretung von Grund und Boden
überreichte der Verkäufer in Anwesenheit von Zeugen dem Käufer
einen Halm, festuca, le fétu, als Wahrzeichen dafür, dass er von
nun an auf alle Rechte seines bis jetzt ihm zugehörenden Besitzes

verzichte; le fétu est donné, hieß wohl: Ich habe auf mein
Besitzrecht verzichtet!

Die Übergabe der festuca scheint bei den Franken auch als

äußeres Zeichen der Huldigung des Vasallen an seinen König auf-

gefasst worden zu sein So berichtet uns denn der spätfränkische
Chronist Adémar de Cabannes, die fränkischen Großen hätten
Karl dem Einfältigen den Gehorsam verweigert, indem sie bei

einer Versammlung einmütig einen Halm zuerst aufgehoben und
dann weggeworfen hätten. „Rompre le fétu" heißt ursprünglich wohl
nichts anderes als das Symbol der Treue, le fétu, brechen, sich

durch diese symbolische Handlung seinen Verpflichtungen
entziehen, einen Vertrag brechen, dadurch sich mit dem überwerfen,
dem zu dienen man sich verpflichtet hatte. So greift denn diese
Redensart weit zurück in altfränkisch - nordfranzösisches Rechtsleben

: germanischer Geist in sprachlich romanischem Kleide steckt
hier wie in vielen anderen aus der Rechtssprache hervorgegangenen
Ausdrücken; es ist dies ein Feld, das dringend des Pflügers
bedürfte, damit einmal ermessen werden könnte, welch tiefgreifenden
Einfluss germanische Rechtsanschauungen in der französischen
Sprache hinterlassen haben.

Es mögen hier noch zwei andere Fälle Platz finden: Der
erste betrifft die unter den hervorragendsten Rechtshistorikern noch
nicht geklärte Frage nach dem Ursprung derjenigen Institution,
die sich im Laufe der Jahrhunderte zum heutigen Geschworenengericht

ausgebildet hat. Zwei Anschauungen stehen sich hier gegenüber:

diejenige des großen Forschers, Heinrich Brunner, der zuerst

222



das Schwurgericht als typische romanisch-englische Schöpfung
betrachtet, deren Anfänge sich in das unter den Karolingern in
Nordfrankreich ausgebildete Beweisverfahren zurückverfolgen lassen,
während v. Amira eher der Auffassung huldigt, dass der Herd
dieser für die Neuzeit so wichtigen Institution in Dänemark zu
suchen sei, von wo aus die Normannen sie bei ihrer Besitzergreifung
in die Normandie eingeführt hätten. Man hat es bis heute
unterlassen, die für das Geschworenengericht typischen, in romanischen
Gesetzen uns aufbewahrten Rechtsausdrücke zur Entscheidung der
Frage herbeizuziehen: jedenfalls spricht die Tatsache, dass nur im

Schwurgerichtsverfahren verwendete normanische Rechtswörter aus
dem Nordischen stammen, eher zugunsten jener Auffassung, welche
eine Herübernahme des Schwurgerichts aus dem Norden nach
Nordfrankreich voraussetzt.

Der zweite Fall, in dem die Wortforschung die Kenntnis der
altgermanischen Rechtsgeschichte zu fördern berufen ist, liegt auf
oberitaliänischem Gebiete. Es ist bekannt, dass die Lombardei
ihren Namen den sich in Norditalien im Laufe des fünften und
sechsten Jahrhunderts angesiedelten Langobarden verdankt; über
die Rechtsanschauungen dieses Germanenvolkes sind wir ziemlich
eingehend, wenn auch nicht genügend, durch ihre in lateinischer
Sprache abgefassten Gesetze unterrichtet. Nun weisen die ober-
italiänischen Mundarten zum Teil bis heute für den Begriff „sich
verloben" das Wort wadiar, gadiar gagiar, auf, das formell
dem französischen engager entspricht, formell und begrifflich mit
dem englischen wedding „Hochzeit", in alter Zeit auch
„Verlobung", übereinstimmt. Um die Bedeutungsentwicklung des ober-
italiänischen Wortes zu verstehen, müssen wir bei den

Rechtsanschauungen anderer Germanenvölker uns umsehen. Die Ehe
beruht bei den Germanen seit dem frühesten Mittelalter auf einem
Vertrage zwischen den Verwandten der Braut und dem Bräutigam:

Der Vater schenkte die Braut dem Manne, wofür dieser
«ine Gegengabe zu entrichten hatte, die öfters dann der Braut
als sogenanntes Wittum, das heißt als Frauengut, reserviert wurde.
Diesem endgültigen Ehevertrag ging bei einigen germanischen
Stämmen ein Vorvertrag zwischen dem Bräutigam und dem Vater
oder Verwandten der Braut voraus, worin unter Beobachtung
der Öffentlichkeit der letztere dem künftigen Manne sein Mündel

323



zu geben versprach, während der Bräutigam die Braut zu nehmen
gelobte, indem er gleichzeitig ein Pfand hinterlegte. Diesen Einsatz,
dieses Pfand wird im altenglischen bewedding genannt; ein Wort,
zum deutschen Wette gehörig, das in älterer Zeit unter der Form
wetti allgemein Pfandeinsatz bedeutet. Das oberitaliänische gadiar
bezeichnete wohl zuerst die durch die langobardischen Gesetze

direkt uns nicht überlieferte oben dargelegte Sitte der Pfandleistung
des Bräutigams bei der Verlobung; erst später ist wohl,
entsprechend dem Zurücktreten der langobardischen Rechtanschauungen
in Oberitalien, seit dem Jahre 1000, der dem Worte zugrunde
liegende Rechtsbegriff verloren gegangen.

Die meisten Kulturströmungen innerhalb von Westeuropa
sind von Wortwanderungen begleitet: jeder weiß, welche Fülle von
Fremdwörtern in der Tonkunst heute noch an das klassische Land
der Kirchenmusik und an die Heimat der Oper erinnern. Von dem

gewaltigen Erfolg der italiänischen Wandertruppen erzählen uns
Lehnwörter wie le bouffon „Spassmacher" (il buffone) arlequin,
„Harlekin" (arlecchino), der allerdings auch an französische
Überlieferungen anknüpfte, l'intrigue (l'intrigo), le masque, die „Maske,
welche die Schauspieler trugen" (la maschera), improviser (improv-
visare), das Eindringen des verfeinerten ränkevollen Lebens der
italiänischen Renaissance an den mit den Medici von Florenz
mehrfach verschwägerten französischen Hof bezeugen : le courtisan

(italiänisch cortegianö), la brigue „die Intrige", (la briga),
le favori, la favorite „Günstling" (favorito-a), l'altesse „Ihre
Hoheit" (Sua altezza), antichambre (anticamera), la disgrâce
„Ungnade" (la disgrazia). War so Italien im sechzehnten Jahrhundert

die Lehrmeisterin halb Europas, so spielte im Mittelalter wie
später im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert Frankreich die

gleiche Rolle; ein wenig bekanntes Beispiel möge als Zeugnis für
die gesellschaftliche Hegemonie des mittelalterlichen Frankreich
hier Erwähnung finden.

In Frankreich hat die ritterlich höfische Kultur ihre höchste

Ausbildung erfahren; in dem an selbständigen Kommunen reichen
Ober- und Mittelitalien hat der mittelalterliche Feudalstaat nie Fuß
fassen können. Trotzdem hat die nordfranzösische von ritterlichem
Kampfesgeist durchtränkte Heldensage nirgends so großer und
dauernder Volkstümlichkeit sich erfreut wie in Italien. Das geistige

324



und kulturelle Leben besonders Oberitaliens steht während des

dreizehnten und vierzehnten Jahrhunderts unter dem Einfluss Nord-
und Südfrankreichs, der sich bis auf die alltäglichsten
Lebensgewohnheiten, wie die Mahlzeiten, erstreckt. In Nordfrankreich
waren im frühern Mittelalter nur zwei Mahlzeiten üblich : die eine

am Morgen um neun Uhr, le disner, die andere am späten
Nachmittag drei bis fünf Uhr: lateinisch cena, französisch cène, häufiger
aber le souper. Das Wort le disner geht auf das selbe Wort wie
das moderne französische déjeuner zurück ; disjejunare heißt

eigentlich nichts anderes als aus dem Zustand des Nüchternseins
am Morgen durch Einnahme von Speisen heraustreten wie ja
gerade unsere innerschweizerischen Mundarten das „Frühstück
einnehmen" ebenfalls als entnüchtern bezeichnen. Im Laufe des

zwölften und dreizehnten Jahrhunderts wurde die Frühmahlzeit le

disner immer mehr gegen Mittag zu verschoben: Es machte
sich daher die Notwendigkeit eines Morgenimbisses fühlbar, den

man mit déjeuner bezeichnete. Die Anordnung der Mahlzeiten
nach französischer Weise wurde zuerst in den Städten Oberitaliens,
wohl zunächst in den an den Pilgerstraßen nach Rom gelegenen
französischen Herbergen üblich, und heute hat in fast ganz
Oberitalien bis in die Toscana hinunter, das dem französischen disner
entlehnte desinare das alte einheimische Wort pranzo, lateinisch

prandium verdrängt. Eine vom Standpunkt der Kulturgeschichte
zusammenfassende Darstellung der französischen Lehnwörter im
Italiänischen würde sich ganz natürlich ausweiten zu einer
Geschichte des französischen Einflusses in Italien: eine Arbeit, die

immer noch auf einen kundigen Bearbeiter wartet.
Neue fesselnde Aufgaben ergeben sich ferner für unsere

Disziplin durch die immer eingehendere Kenntnis der romanischen
Mundarten nördlich und südlich der Alpen, deren Wortschatz dank

der Tatkraft der Leiter der drei schweizerischen romanischen
Idiotika der Nachwelt dauernd erhalten bleibt.

Das gesamte schweizerische Alpengebiet war bis ins sechste

Jahrhundert völlig romanisch : die heute deutsche Ostschweiz
(St. Gallen, Appenzell, Thurgau) besaß einst eine Sprache, die
dem Romanischen der Bündnerberge nahe stand, und das deutsche
Berner Oberland sowie die Vierwaldstätte sind erst im Laufe des

achten und neunten Jahrhunderts den Romanen verloren gegangen.

325



Gleich wie unsere vorzeitlichen Gletscher auch heute noch durch die

gewaltigen Moränenablagerungen ihre einstige Ausdehnung in der
schweizerischen Tiefebene erkennen lassen, so haben die
zurücktretenden romanischen Mundarten der Ostschweiz in dem siegreichen
Deutschen mancherlei Spuren zurückgelassen, erratische Blöcke,
die ein geübtes Auge leicht zu entdecken vermag. In unseren
romanisch-schweizerischen Alpenmundarten bezeichnet man die

Nachmittagsstunde, in welcher die um die Sennhütte versammelte
Herde gemolken wird, als eytchieva, das ist lateinisch hora octava,
„die achte Stunde" : das selbe Wort hat sich zähe erhalten bis
auf den heutigen Tag in den auf ursprünglich romanischem Boden
lebenden deutschen Mundarten von Oberwallis und Bünden.

Fesselnder aber noch sind jene Probleme, die sich an Wörter
knüpfen, die nicht lateinisch sind, also aus der Zeit vor der
Besitzergreifung unseres Landes durch die Römer stammen. Welcher
Sprachgemeinschaft die vorrömischen Bewohner unseres Landes

angehörten, diese auch den Historiker so stark interessierende

Frage kann nur mit Hilfe der Wortforschung gelöst werden.
Das Wortmaterial unserer romanischen Mundarten der

französischen Schweiz und des Bündnerlandes ist in seinem Grundstock

lateinisch: doch treffen wir eine relativ bedeutende Anzahl

von Ausdrücken, die sich nicht auf's Lateinische zurückführen
lassen, der Natur ihres Begriffes nach aber sehr alt sein müssen :

nicht selten sind diese fremdartig aussehenden Wörter nur auf die

Alpen beschränkt. Den für die Hochalpen so charakteristischen
Baum, die Arve, bezeichnen unsere Französisch - Schweizer als

l'arolle, in den Mundarten arolla: unser schweizerdeutsches Arve
nun geht auf denselben Namen arua zurück, zu welchem arolla
eine mit Hilfe des anscheinend gallischen Suffixes-ulla gebildete
Ableitung darstellt: arolla weist auf eine Grundform arvulla
zurück. Der Name ist nicht lateinisch — Arven wachsen ja auch

gar keine in Mittelitalien, der Heimat der Römer—; die Bewohner
unserer Westschweiz haben also wohl die Bezeichnung der Arve
uns erhalten, welche bei einer Bevölkerung lebendig war, die das

Land vor dem Eintreffen der Römer schon lange besiedelt hatte.
Mit dem Eindringen der deutschen Alemannen seit dem siebenten

Jahrhundert wird der vorromanische Name des Baumes arua
ihnen durch die altansäßige romanische Bevölkerung vermittelt;

326



die Geschichte unseres deutschen Arve und der westschweizerischen

arolla führt uns also in die vorgeschichtliche Zeit unseres
Landes zurück. Für denselben Baum besitzen die Bündner
Romanen die Bezeichnung dschember, dem in den tirolisch-deutschen
Mundarten Zirmele gegenübersteht, das in die deutsche
Schriftsprache unter der Form Zirbelkiefer Eingang gefunden hat. Auch
dieser Name ist vorromanisch, nicht lateinisch. Die für die Alpen
charakteristische Gemse trägt keinen deutschen Namen : das Wort
Gemse geht auf ein altes vorrömisches Wort camoce zurück, das

in den romanischen Mundarten des ganzen Alpengebietes und
auch in Nordportugal lebendig ist. In unseren deutschschweizerischen

Alpenmundarten bezeichnet man einen zwergartig verkrüppelten

Baum oder Ast als Grotze: ein Tannengrotzen ist eine

kleine, verwachsene, buschige Tanne: das Wort tritt in ähnlichen
Bedeutungen jenseits der Alpen in den romanisch - tessinischen
Mundarten unter einer Form auf, die jeden Gedanken an eine

Entlehnung der romanischen Formen aus dem Deutschen
ausschließt. Vielmehr gehen beide Wörter wohl auf einen alten
Stamm crott zurück, der etwas Zwerghaftes, Verkrüppeltes
bezeichnet. Wenn einmal aus dem Wortschatz der gesamten
Alpenmundarten die aus den vorrömischen Sprachen stammenden
Fossilien gehoben sind, dann werden wir einst an die Frage herantreten

können, welcher Sprachgemeinschaft die vorrömischen
Bewohner unserer Alpen angehört haben. Nur auf diesem Wege
können wir einen Einblick in die Art und Weise der Romani-
sierung der Alpenbevölkerung gewinnen: wir werden dann
einsehen lernen, dass die Eroberung des Alpengebietes die Römer
in eine ähnliche Lage versetzte wie die Eroberung Südamerikas
die spanischen Konquistadoren; hier wie dort setzt die Fülle von
eigenartigen Eindrücken einer fremden Lebensweise, einer
unbekannten Vegetation und Fauna die neuen Herren des Landes in
Staunen: sprachlich verlangen neue Eindrücke neue Ausdrucksmittel,

nie vorher gesehene Objekte der materiellen Welt eine neue

Bezeichnung. Den Spaniern waren in Südamerika die Kartoffel
und der Mais unbekannt: demgemäß ist der Name der spanischen
patata und des Maises amerikanischen Ursprungs: auf ähnliche
Weise erging es den Römern bei der Besetzung des Alpengebietes:
Bäume wie die Arve, Lärche, Zwergkiefer und Zwergerle, Tiere

327



wie die Gemse, das Murmeltier, das Schneehuhn waren ihnen
fremd und behielten daher die autochthone Bezeichnung bei, da

das Lateinische keinen entsprechenden Ausdruck hatte. So
vermag denn einst die romanische Wortforschung Licht auf einem
Gebiete zu verbreiten, über dem infolge des Mangels an historischen

Zeugnissen bis heute tiefes Dunkel lag: Wortforschung
leistet hier Vorspann der Geschichte. Mit einer Betrachtung
allgemeiner Natur möchte ich diese spezialwissenschaftlichen
Ausführungen abschließen.

Der Fortschritt der Wissenschaft beruht, man kann es mit
Hugo Schuchardt nicht genug wiederholen, nicht auf der bloßen
Vermehrung des Wissens und auf der Erweiterung des

Wissensgebietes: es muss sich mit ihr die Erhöhung des wissenschaftlichen
Standpunktes, die Vervollkommnung der Methode verbinden. Wie
die Technik ihre Werkzeuge unablässig vervollkommnet, auf neue
Wege sinnt, um die Materie in ihren Bann zu zwingen, so liegt
dem Forscher die unabweisbare Aufgabe ob, sein wissenschaftliches

Rüstzeug neu zu gestalten, seine Untersuchungsmethoden
zu verfeinern, um die unendlich vielgestaltigen Erscheinungen des

Mikrokosmus schärfer erfassen und besser deuten zu können.
Pioniere, Könige der Wissenschaft sind nicht diejenigen, welche
mit Geschick alte Methoden anzuwenden wissen, sondern jene,
welche immer neue Wege zur Erkenntnis suchen. Aber nicht die
Methode allein charakterisiert die wissenschaftliche Leistung eines
Forschers, sondern ebensosehr seine geistige Individualität, welche
bei der Gruppierung der nackten Tatsachen, ihrer Einordnung,
ihrer Verknüpfung unter höheren Gesichtspunkten in ebenso helles
Licht treten kann, wie des Künstlers Eigenart in seinen Werken.
Mit Recht verlangt daher einer unserer größten Forscher, dass,
wie die Geschichte der Kunst die der Künstler ist, die Geschichte
der Wissenschaft die der Forscher werden sollte!

ZÜRICH J. JUD

328


	Neue Wege und Ziele der romanischen Wortforschung [Schluss]

