Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Aus chinesischer Weisheit

Autor: Bertholet, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUS; CHINESISCHER WEISHEIT

Es ist erstaunlich, wie wenig der sogenannte Gebildete unter
uns bisher vom reichbesetzten Tisch chinesischer Kultur gekostet
hat. Was weil man von literarischen Erzeugnissen chinesischen
Geistes? Die Antwort muss beschdmend lauten. Kaum ein
hoheres Lesebuch zwar, das nicht Schillers Spriiche des Confuzius
enthielte. Man liest sie und ldsst Confuzius den groften [der
Chinesen sein, vor dessen Moral man — respektvoll vielleicht —
aus der Ferne den Hut liiftet. Und dabei ist seiner GroBe lein
anderer Geist, den China fast gleichzeitig mit ihm hervorgebracht
hat, noch iberlegen. Es gibt eine prédchtige Anekdote — ihre
Glaubwiirdigkeit ist hier nicht genauer zu untersuchen — die uns
erzahlt: Eines Tages begibt sich Confuzius zu dem um etwa
fiinfzig Jahre dlteren Lao-tsze, um ihn iber Sitten und Gebrduche
der Alten zu fragen. Lao-tsze antwortet ihm: ,Die Menschen,
von denen du sprichst, Herr, sind bereits samt ihren Gebeinen
vermodert. Wenn der Edle seine Zeit findet, kommt er vorwirts;
findet er seine Zeit nicht, so geht er und ldsst das Unkraut sich
hdufen. Ich habe gehort, ein kluger Kaufmann verberge seine
Vorréte in der Tiefe, so dass es leer aussieht, und der Edle, ob-
wohl von vollendeter Tugend, erscheine in seinem duBern Wesen
einfdltig. Lass ab, Herr, von deinem hochfahrenden Wesen und
von deinen vielerlei Wiinschen, von deinem &duBern Getue und
deinen ausschweifenden Pldnen; dies alles ist von keinem Nutzen
fiir dich. Das ist alles, was ich dir zu sagen habe.“ Der also
Abgefertigte aber kehrt zu seinen Jiingern zuriick und spricht:
,von den Vogeln weill ich, dass sie fliegen koénnen; von den
Fischen weiBl ich, dass sie schwimmen kdnnen; von den Vier-
fiiBlern weill ich, dass sie laufen kénnen. Die Laufenden kdénnen
umgarnt werden, die Schwimmenden kdnnen geangelt werden,
die Fliegenden konnen geschossen werden ; was jedoch den Drachen
anbetrifit, so vermag ich es nicht zu begreifen, wie er, auf Wind
und Wolken dahinfahrend, aufsteigt gen Himmel. Ich habe heute
den Lao-tsze gesehen; gleicht er nicht dem Drachen?

Auf diesen kiithnen Geist, der selbst einem Confuzius ein
solches Urteil abgenotigt haben soll, wird ein Buch zuriickgefiihrt,
eines der dunkelsten und schwierigsten, das die Weltliteratur kennt.

230



Aber wo es gelingt, den Schleier zu liiften, da blickt man in
wunderbare Tiefen und wird weiterdringen wollen, um ihm auf
den Grund zu schauen. Es ist nicht ein Buch fiir die Vielen.
Sein Schopfer selber war ein Einsamer und fithlte sich als solchen.
Ein wundervolles Bekenntnis dieses Gefiihls seines Alleinseins,
das er mit den GroBten im Reich des Geistes teilt, hat er selber
in einem seiner Kapitel niedergelegt: ,,Die Menschheit lebt dahin
in hellem Vergniigen, wie bei einem Opferfestschmaus, wie wenn
man im Lenz eine AnhOhe ersteigt. Ich allein bleibe teilnahmlos;
keine Spur solchen Lebens! — Wie beim neugeborenen Kinde,
das noch nicht liachelt! Immer auf der Fahrt, wie ein Heimat-
loser! Die Menschen haben alle Uberfluss; ich allein bin wie
der Bettler auf der StraBe! Ein ,Schwachsinniger* bin ich, ach,
ein ,Wirrkopi“! Die gewoOhnlichen Menschen sind gar hell; ich
allein erscheine umnachtet. Die gewdhnlichen Menschen sind auf-
gerdaumt; ich allein bin sorgenvoll. O, wie zerschlagen, wie ein
Wrack im Meere! Umbhergetrieben wie ein Ding, das nirgends
hingehort! Die Menschen alle sind zu etwas niitz; ich allein bin
unbeholfen wie ein Bauer. Ich allein bin anders als die Menschen.
Bin ich doch ein Verehrer der allndhrenden Mutter.“ Und wieder-
um an einer andern Stelle: ,Derer, die mich verstehen, sind’s
wenige: Das gereicht mir, meine ich, zur Ehre. Weil es iiber-
haupt so zugeht, hiillt sich der vollendete Weise in grobes Ge-
wand und birgt seinen Schatz im Innern.“ Eine Natur, die bei
sich selber zu Hause ist, redet Lao-tsze zu Menschen, die im
eigenen Innern ein stilles Heiligtum errichten wollen. Nur bedarf
es der fachgelehrten Dolmetscher, uns seine Sprache zu kiinden,
und es ist ein Zeichen der Zeit, dass sie sich in allerjiingster
Zeit mit allem Nachdruck zum Worte melden. So ist gerade in
einer Zeitschrift, die zwischen Wissen und Leben vermitteln will,
der Ort, dariiber etwas ausfiihrlicher zu sprechen.

Tao-te-king ist der Name von Lao-tszes Buch. Es ist schon
linger her, dass der Reiz seiner Dunkelheit stets wieder zu er-
neuten Ubersetzungen und Erlduterungen lockte. Nur dass mit
ihrer zunehmenden Zahl ihr Wert keineswegs immer Schritt hielt.
Speziell uns deutschen Lesern war seit der genialen Ubersetzung
von Viktor von StrauB (1870) keine neue geboten worden, die
zugleich eine wirkliche Vertiefung des Verstdndnisses dieses dunklen

231



Buches bedeutet hétte. Und doch. haften auch der StrauBschen
schwere Mangel an, die sie nicht auf die Hohe der gleichfalls von
ihm gefertigten Ubersetzung des Schi-king, des kanonischen Lieder-
buches der Chinesen, stellen. Erst vierzig Jahre nach StrauB's
Tao-te-king ist uns eine neue kommentierte Ubersetzung, wie wir
ihrer bedurften, beschert worden. Es ist Julius von Grills ,Lao-tszes
Buch vom hochsten Wesen und vom hochsten Gut“ (Tiibingen,
J. C.B. Mohr 1910). — Eine Ubertragung aus dem Chinesischen ist
immer zugleich ein gutes Stiick Umpragung und Neuschdpfung.
»Es liegt,“ so sagt der Ubersetzer auch hier, ,im Wesen der
chinesischen Sprache, dass das bei der Ubersetzung von Schrift-
werken der flektierenden Sprachen erreichbare MaB von Buch-
stdblichkeit ausgeschlossen ist. Der Periodenbau ist ein verschie-
dener, und die chinesische Kiirze ldsst am allerwenigsten bei einem
Lao-tsze sich nachahmen. Der Philosoph ringt vieliach mit den
armseligen, rudimentdren Mitteln eines Wortschatzes, dem wir
unsererseits eine wissenschaftliche Terminologie von scharferer,
bestimmterer Ausprdgung gegeniiberstellen konnen und — miissen.
Eine pedantische Anpassung an alle einzelnen Ausdriicke des
Originals wiirde unvermeidlich die Ubersetzung ebenso stilwidrig
und ungenieBbar wie unverstdndlich machen. So ist also ein
gewisser (Grad von Bewegungsireiheit unbedingt zu fordern.“ Sie
wird dem Ubersetzer um so lieber zugestanden werden, je mehr
sich bei ihm etwas vom Hauch kongenialer Nachempfindung seines
Originals verspiiren ldsst. Ich gestehe, dass mir als Nicht-Sino-
logen kein zweites Werk den Tao-te-king so nahe zu bringen
vermocht hat, wie dieses Grillsche, auch nicht die inzwischen im
Diederichschen Verlag erschienene Ubersetzung von Richard Wil-
helm, die ich im iibrigen gerne miterwihne.

Mit ,,hochstem Wesen* und ,hochstem Gut iibersetzt Grill
die beiden chinesischen Begriffe ,tao* und ,,te**, die im Titel von
Lao-tszes Buch') enthalten sind. Als ,,Sinn* und ,,Leben* gibt

1) Nur nebenbei sei hier erwédhnt, was Grill iiberzeugend nachweist,
dass das Buch, so wie es auf uns gekommen ist, nicht aus den Héinden
Lao-tszes hervorgegangen sein kann, dass es vielmehr das Ergebnis einer
von Spitern veranstalteten und erweiterten Sammlung von Spriichen und
Bekenntnissen des Weisen sein muss, Grill vergleicht die Entstehung der
Pensées Pascals. Die Zitate aus dem Tao-te-King sind im Obigen nach
Grills Ubersetzung mitgeteilt.

232



sie Wilhelm wieder. Diese Ubersetzungsunterschiede mdgen sofort
daran erinnern, dass wir es mit den Ausdriicken einer uns vollig
fremden Begriffswelt zu tun haben, welche sich nun einmal nicht
mit entsprechenden der unserigen decken wollen. Schon hier also
ist Ubersetzung bis auf einen gewissen Grad Umprigung und Neu-
schopfung, und das erst recht bei ,,Tao*; gilt es doch mit diesem
Ausdruck, der urspriinglich ,,Weg* und ,,Pfad‘* bedeutet, das Un-
aussprechliche und Unnennbare in Worte zu fassen. ,,Man blickt
nach ihm und bekommt es nicht zu sehen; man nennt es das
Ununterscheidbare. Man lauscht darauf und bekommt es nicht
zu horen: man nennt es das Unvernehmliche. Man greift darnach
und bekommt es nicht in die Hande: man nennt es das Unstofi-
liche.* Und doch leiht dieses Unstoffliche dem Stofflichen erst
Wesen und Wert: ,,DreiBig Speichen kommen in einer Nabe zu-
sammen; aber nur dadurch, dass diese ein leeres Inneres hat,
wird es moglich, den Wagen zu gebrauchen. Man mischt Erde
mit Wasser zu Ton und macht GefdaBe daraus; aber nur der leere
Raum der GefidBe macht sie brauchbar. Man bricht Tiiren und
Fenster in die Wand, um ein Haus herzustellen; aber nur weil sie
etwas Leeres sind, ist das Haus zu brauchen. So dient also das
Stoffliche dazu, etwas Nutzbares zu schaffen, das Unstoffliche, den
wirklichen Gebrauch zu ermdglichen.* Die hier gewdahlten Bilder
sollen freilich nicht dahin missverstanden werden, als héatte Lao-
tsze den Unterschied von Stofflichem und Unstofflichem zu einem
konsequenten Dualismus ausgedacht, im Gegenteil : hinter allem
steht fiir ihn, als kosmisches und ethisches Prinzip zugleich, Tao,
der absolute Urgrund und die Existenzmdglichkeit alles Seins,
etwas wie der ,,Urvater aller Dinge*, die ,,Mutter der Welt, jene
allndhrende, als deren Verehrer er sich im obenerwédhnten Selbst-
bekenntnis ausgab. ,,Es gibt ein Wesen,* so beschreibt er es unter
anderm, ,,unbegreiflich und vollkommen, das vor Entstehung von
Himmel und Erde da war, — so still und kérperlos, einsam und
wandellos, iiberall hindringend und doch nicht in Gefahr zu zer-
gehen... Ich kenne seinen Namen nicht, rede, um es zu be-
zeichnen, vom Tao, heiBe es unzulidnglich das GroBe. GroB in
diesem Sinn heiBt so viel als ins Unendliche fortgehend; unend-
lich fortgehend heiBt so viel als in die fernste Ferne reichend;
fernst reichend heiBt auch wieder fernst zuriickreichend“ usw.

233



,Der Mensch ist abhdngig von der Erde, die Erde ist ab-
hidngig vom Himmel, der Himmel ist abhdngig vom Tao, das Tao
hat sein Gesetz im eigensten Wesen."* Dieses immanente Tao-
gesetz sich auswirken lassen, das ist im Grunde aller Weisheit
Kern. ,,Das Tao macht sich ewig kein Geschéft und schafft doch
unaufhorlich. Wenn Konige und Fiirsten'* — an sie richtet zu
einem guten Teil Lao-tsze seine Ermahnungen — ,seine Hiiter
zu sein vermoOchten, so wirde die Welt aus innerem Antriebe
anders werden.“ Menschlicherseits braucht es also nichts weiteres
als sich der Wirkung Taos hinzugeben und Taos Krifte in sich
aufzunehmen, um ihm das eigene Wesen mdoglichst anzugleichen.
,,Nur immer wieder den Vorrat beschaifen, — das heiBit die vor-
nehmlichste Sorge. Und eines solchen Kréftevorrates bedarf der
Mensch, um ,,zur urspriinglichen Herzenseinfalt und innern Har-
monie, aus der die menschliche Gesellschaft durch das Uberhand-
nehmen der sinnlichen Triebe und die Macht des schlechten Bei-
spieles hinausgedrdangt wurde, zuriickzukehren* (Grill, Seite 188).

Empféanglichkeit fiir Tao — das also ist, auf den kiirzesten
Ausdruck gebracht, der Hauptinhalt von Lao-tszes ethischer For-
derung. Von hier aus erkldrt sich die auf den ersten Blick selt-
sam anmutende Lehre vom ,Nichtmachen* (wu-wei), die im
Mittelpunkt seiner Ethik steht: ,Wer die Dinge ,macht, hat
Schaden davon*. Verpont wird damit alles streberische Hasten
und begehrliche Dridngen; nicht eigenes Schaffen, das von sich
ein Wesen macht, tut's: der Mensch wirkt nur vermoge dessen,
was er ist, genauer: was er durch Tao geworden ist. Unwill-
kiirlich wird man an den bekannten Schillerschen Gedanken er-
innert: ,,Gemeine Naturen zahlen mit dem, was sie tun, edle mit
dem, was sie sind.“ Sein, nicht Tun! Daher auch die unendlich
wohllautenden geddmpften Akzente, die bei Lao-tsze auf die Ein-
schitzung menschlicher Errungenschaften fallen. Man sieht ihn
hier seine ganze Seele in sein Buch legen. ,,Sein Streben war,
sich selbst zu verbergen und ohne Namen zu bleiben,* sagt ihm
der chinesische Geschichtschreiber Si-Ma-Tsien (163—85 v. Chr.)
nach. Diesen eigensten Zug seines Herzens liest er in Tao hin-
ein oder aus Tao selber heraus. ,Ist das Werk vollbracht, so
macht sich Tao kein Verdienst daraus. Es liebt und versorgt alle
Kreatur und ldsst sie nicht seine Herrschaft fiihlen. Ewig an-

234



Spruchslos wie es ist, kann es das Kleinste unter dem Kleinen
genannt werden ... Weil demgeméB der vollendete Weise nie und
nimmer den GroBen spielen will, eben deshalb ist er imstande,
seine wahre GroBe zu erreichen... Schaffen und nichts fiir sich
beanspruchen, wirken und sich nichts darauf zu Gute tun,
iberlegen sein und doch keine Herrschait fiihlen lassen, das
heiBt Tugend im tiefern Sinn.“ So gilt es zu ,,wirken, als wirkte
man nicht, zu schaffen, als schaffte man nicht*. — ,,Leuchten,
nicht Blenden*! Lao-tsze hat einen tiefen Abscheu vor allem
prunkenden Schein und Scheinenwollen. Es ist eine auBerordent-
lich feine Beobachtung, die er macht, so paradox sie klingen mag,
dass die AuBerlichkeiten des Anstandes — und dabei denken wir
namentlich an die mancherlei Vorschriften der Etikette, die gerade
dem Chinesen so unendlich viel bedeuten, — ein Zeichen be-
ginnender Dekadenz seien. ,Der Anstand erweckt nur den Schein
von Redlichkeit und Treue; es ist aber der Anfang des Zerfalls,*
Sagt Lao-tsze. Sein Gedanke erinnert mich an ein Wort, das im
Julius César Shakespeare dem Brutus in den Mund legt:
Merke stets,
Lucilius, wenn Lieb’ erkrankt und schwindet,

Nimmt sie gezwungene Hoflichkeiten an.
Einfdlt’ge schlichte Treu wei nichts von Kiinsten.

Ahnlich meint Lao-tsze: Es liegt in den Formen sozialer Eti-
kette zu viel ein ,,Zeigen** dessen, was ganz von selbst vorhanden
Sein miisste, wo dazu die innern Voraussetzungen, Redlichkeit
und Treue (fiir Lao-tsze wieder unmittelbare Taowirkungen), selber
noch vorhanden sind. In der selben Richtung liegt sein Spruch:
»Wer Kenner des Tao ist, macht nicht Worte; wer Worte macht,
ist nicht Kenner.*

Lao-tsze hat einen unbezwinglichen Glauben in die stille Macht
der unmerklichen Einfliisse des Bescheidenen und Nachgiebigen,
des Selbstlosen und Hingebenden, des Weichen und echt Weib-
lichen. Gedanken dieser Art kniipit er gerne an das Bild des
Wassers, das das Weichste und Nachgiebigste in der Welt sei und
c.ioch durch nichts von dem, was Hartes und Starkes angreife,
ubertroffen werden konne. ,Das Weiche gewinnt es iiber das
Harte, das Schwache iiberwindet das Starke... Das Weib wird
Stets dadurch, dass es sich ruhig fiigt, Meister iiber den Mann...

235



Das Wesen des Zarten sich bewahren, heiflit ein Held sein. ..
Wer sich zu bescheiden weil, ist reich.* Lao-tszes Ideal liegt
von dem eines Nietzsche weit ab: ,,Derjenige, dem es nicht darum
zu tun ist, sich auszuleben, der ist weiser als der, welchem das
Leben das hochste Gut ist.* So weist auch Lao-tszes Umwertung
der landldufigen Werte, nach welcher etwas ,,weniger werden und
doch zunehmen* kann und umgekehrt etwas ,,zunehmen und
weniger werden kann, in eine Nietzschescher Moral entgegen-
gesetzte Richtung. Aber doch sind auch fiir Lao-tsze die, welche
sich ihrer Taokindschaft bewusst werden, in ihrer Art die Starken,
denen nichts etwas anhaben kann. ,,Wer das Leben taogemal zu
erfassen wei}, durchreist die Lande, ohne vor dem Nashorn oder
dem Tiger zu fliechen, begibt sich unter feindliche Heerscharen
hinein, ohne Panzer und Waffen anzulegen. Das Nashorn trifft
keine Stelle, wo es sein Horn hineinstoBen, der Tiger keine Stelle,
wo er seine Kralle hineinschlagen kann. Die Waffe kann nirgends
ihre Spitze eindringen lassen.'* Diese von innerer Harmonie ge-
tragene Seelenruhe hat etwas von naiver Kindeseinfalt an sich.
Lao-tsze selber vergleicht den, welcher der Tugend Vollkraft in
sich hat, dem neugeborenen Kinde, fiir das keine giftigen Insekten
vorhanden sind, die es stechen, keine reiBenden Tiere, die es packen,
keine Raubvogel, die darauf stoBen.

In solcher Reinheit und Seelenruhe findet Lao-tszes ldealis-
mus das, was die Welt zurechtzubringen vermoge. Es ist nicht
verwunderlich, dass er von solcher Hohe des Standpunktes aus
iiber alle Schulweisheit wie Polizeimoral das Vernichtungsurteil
sprechen kann. ,Entschldgt man sich der Schulweisheit, so wird
man frei von Qual.* Und wieder: , Je mehr untersagt und
verboten ist im Reich, desto mehr verarmt das Volk.* Aber doch
lduft Lao-tszes ldeal keineswegs etwa auf ein bloBes laisser aller
hinaus, und darin liegt vielleicht sein groBter Ruhm: ,,Der vol-
lendete Weise speichert nicht einfach in sich auf: Je mehr er
zum Besten anderer verwendet, desto mehr hat er seinem Be-
sitz Zuschuss verschafft; je mehr er verausgabt hat an andere,
desto mehr hat er seinem Reichtum zugelegt.'* Wie sich aber
dieser Verkehr mit andern zu gestalten hat? Noch einmal muss
dafiir Tao oder was Taos Reflex ist, der Himmel, die Norm ab-
geben: ,Die Art des Himmels ist es, zu fOrdern und nicht zu

236



schidigen.* Von hier aus begreifen sich endlich jene bekanntesten
Worte Lao-tszes, die sich mit dem Standpunkt des Evangeliums
am nichsten berithren: ,,Wer gut gegen mich ist, den behandle
ich meinerseits gut; wer nicht gut ist, den behandle ich gleichfalls
gut. Tugend ist doch wohl Giite! Gegen den Aufrichtigen bin
ich aufrichtig; gegen den Nicht-Aufrichtigen bin ich gleichfalls auf-
richtig. Tugend ist doch wohl Aufrichtigkeit!** Also gilt es ,,Feind-
seligkeit mit Wohlwollen zu vergelten.*

Je mehr man sich in Lao-tszes Gedanken hineinliest, um so
mehr tritt der beschrinkt chinesische Charakter ihrer Fassung in
den Hintergrund, und man fiihlt ihnen wie etwas von absoluten
Werten ab: darin beruht das eigentlich Klassische dieses einsamen
Denkers. ,,Confuzius’ Reform galt dem Chinesen als Chinesen,
Lao-tszes Reform dem Chinesen als Menschen,” so hat in einer
Schrift iiber Lao-tsze und seine Lehre Dvordk mit sehr viel Recht
gesagt. Dass man sich mit Lao-tsze neuerdings mehr als je ab-
zugeben anfingt, nannte ich ein Zeichen der Zeit, und ich will
gleich hinzufiigen, dass ich darin ein gutes Zeichen sehe. Ein-
seitiger Ausdruckskultur miide, verlangen wir wieder nach mehr
Innenkultur, und wir suchen dazu die Bausteine, wo immer sie
sich finden, sei es auch unter fernen Zonen, wenn sich nur mit
ihnen bauen lisst!

BASEL ALFRED BERTHOLET
Qoo

MEINE BEKANNTSCHAFT
MIT J. V. WIDMANN

. Wir waren von der Luzerner Allmend am FuBe des Pilatus wieder in
die Kaserne einmarschiert und fassten nun in der heiBen Mittagsonne
die Post.

»Fisilier Lang!*
Ich nahm eine stattliche Drucksache in Empfang und neugierte nicht
wenig nach ihrem Inhalt. Im Zimmer 5 vor meinem Bette brach ich das
reuzband auf: ,Bund“! Dreimal dieselbe Nummer und dazu die vom
Samstagmorgen mit dem Sonntagsblatt — mir wurde hintereinander kalt
und heiB. Was da_wohl entschieden wurde? — Einige Monate vor Beginn
der militirischen Ubung hatte ich nimlich meine lyrischen Erstlinge er-

231



	Aus chinesischer Weisheit

