
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Aus chinesischer Weisheit

Autor: Bertholet, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS; aCH INESISCH ER WEISHEIT
Es ist erstaunlich, wie wenig der sogenannte Gebildete unter

uns bisher vom reichbesetzten Tisch chinesischer Kultur gekostet
hat. Was weiß man von literarischen Erzeugnissen chinesischen
Geistes? Die Antwort muss beschämend lauten. Kaum ein
höheres Lesebuch zwar, das nicht Schillers Sprüche des Confuzius
enthielte. Man liest sie und lässt Confuzius den größten ^der
Chinesen sein, vor dessen Moral man — respektvoll vielleicht —
aus der Ferne den Hut lüftet. Und dabei ist seiner Größe ;ein
anderer Geist, den China fast gleichzeitig mit ihm hervorgebracht
hat, noch überlegen. Es gibt eine prächtige Anekdote — ihre
Glaubwürdigkeit ist hier nicht genauer zu untersuchen — die uns
erzählt: Eines Tages begibt sich Confuzius zu dem um etwa
fünfzig Jahre älteren Lao-tsze, um ihn über Sitten und Gebräuche
der Alten zu fragen. Lao-tsze antwortet ihm: „Die Menschen,
von denen du sprichst, Herr, sind bereits samt ihren Gebeinen
vermodert. Wenn der Edle seine Zeit findet, kommt er vorwärts;
findet er seine Zeit nicht, so geht er und lässt das Unkraut sich
häufen. Ich habe gehört, ein kluger Kaufmann verberge seine
Vorräte in der Tiefe, so dass es leer aussieht, und der Edle,
obwohl von vollendeter Tugend, erscheine in seinem äußern Wesen

einfältig. Lass ab, Herr, von deinem hochfahrenden Wesen und
von deinen vielerlei Wünschen, von deinem äußern Getue und
deinen ausschweifenden Plänen; dies alles ist von keinem Nutzen
für dich. Das ist alles, was ich dir zu sagen habe." Der also

Abgefertigte aber kehrt zu seinen Jüngern zurück und spricht:
„Von den Vögeln weiß ich, dass sie fliegen können; von den

Fischen weiß ich, dass sie schwimmen können; von den
Vierfüßlern weiß ich, dass sie laufen können. Die Laufenden können

umgarnt werden, die Schwimmenden können geangelt werden,
die Fliegenden können geschossen werden; was jedoch den Drachen
anbetrifft, so vermag ich es nicht zu begreifen, wie er, auf Wind
und Wolken dahinfahrend, aufsteigt gen Himmel. Ich habe heute
den Lao-tsze gesehen; gleicht er nicht dem Drachen?"

Auf diesen kühnen Geist, der selbst einem Confuzius ein
solches Urteil abgenötigt haben soll, wird ein Buch zurückgeführt,
eines der dunkelsten und schwierigsten, das die Weltliteratur kennt.

230



Aber wo es gelingt, den Schleier zu lüften, da blickt man in
wunderbare Tiefen und wird weiterdringen wollen, um ihm auf
den Grund zu schauen. Es ist nicht ein Buch für die Vielen.
Sein Schöpfer selber war ein Einsamer und fühlte sich als solchen.
Ein wundervolles Bekenntnis dieses Gefühls seines Alleinseins,
das er mit den Größten im Reich des Geistes teilt, hat er selber
in einem seiner Kapitel niedergelegt: „Die Menschheit lebt dahin
in hellem Vergnügen, wie bei einem Opferfestschmaus, wie wenn
man im Lenz eine Anhöhe ersteigt. Ich allein bleibe teilnahmlos;
keine Spur solchen Lebens! — Wie beim neugeborenen Kinde,
das noch nicht lächelt! Immer auf der Fahrt, wie ein Heimatloser!

Die Menschen haben alle Überfluss; ich allein bin wie
der Bettler auf der Straße! Ein „Schwachsinniger" bin ich, ach,
ein „Wirrkopf" Die gewöhnlichen Menschen sind gar hell ; ich
allein erscheine umnachtet. Die gewöhnlichen Menschen sind
aufgeräumt; ich allein bin sorgenvoll. O, wie zerschlagen, wie ein
Wrack im Meere! Umhergetrieben wie ein Ding, das nirgends
hingehört! Die Menschen alle sind zu etwas nütz; ich allein bin
unbeholfen wie ein Bauer. Ich allein bin anders als die Menschen.
Bin ich doch ein Verehrer der allnährenden Mutter." Und wiederum

an einer andern Stelle: „Derer, die mich verstehen, sind's
wenige: Das gereicht mir, meine ich, zur Ehre. Weil es
überhaupt so zugeht, hüllt sich der vollendete Weise in grobes
Gewand und birgt seinen Schatz im Innern." Eine Natur, die bei
sich selber zu Hause ist, redet Lao-tsze zu Menschen, die im
eigenen Innern ein stilles Heiligtum errichten wollen. Nur bedarf
es der fachgelehrten Dolmetscher, uns seine Sprache zu künden,
und es ist ein Zeichen der Zeit, dass sie sich in allerjüngster
Zeit mit allem Nachdruck zum Worte melden. So ist gerade in
einer Zeitschrift, die zwischen Wissen und Leben vermitteln will,
der Ort, darüber etwas ausführlicher zu sprechen.

Tao-te-king ist der Name von Lao-tszes Buch. Es ist schon
länger her, dass der Reiz seiner Dunkelheit stets wieder zu
erneuten Übersetzungen und Erläuterungen lockte. Nur dass mit
ihrer zunehmenden Zahl ihr Wert keineswegs immer Schritt hielt.
Speziell uns deutschen Lesern war seit der genialen Übersetzung
von Viktor von Strauß (1870) keine neue geboten worden, die
zugleich eine wirkliche Vertiefung des Verständnisses dieses dunklen

231



Buches bedeutet hätte. Und doch, haften auch der Straußschen
schwere Mängel an, die sie nicht auf die Höhe der gleichfalls von
ihm gefertigten Übersetzung des Schi-king, des kanonischen Liederbuches

der Chinesen, stellen. Erst vierzig Jahre nach Strauß's
Tao-te-king ist uns eine neue kommentierte Übersetzung, wie wir
ihrer bedurften, beschert worden. Es ist Julius von Grills „Lao-tszes
Buch vom höchsten Wesen und vom höchsten Gut" (Tübingen,
J.C.B. Mohr 1910). — Eine Übertragung aus dem Chinesischen ist

immer zugleich ein gutes Stück Umprägung und Neuschöpfung.
„Es liegt," so sagt der Übersetzer auch hier, „im Wesen der
chinesischen Sprache, dass das bei der Übersetzung von
Schriftwerken der flektierenden Sprachen erreichbare Maß von
Buchstäblichkeit ausgeschlossen ist. Der Periodenbau ist ein verschiedener,

und die chinesische Kürze lässt am allerwenigsten bei einem
Lao-tsze sich nachahmen. Der Philosoph ringt vielfach mit den

armseligen, rudimentären Mitteln eines Wortschatzes, dem wir
unsererseits eine wissenschaftliche Terminologie von schärferer,
bestimmterer Ausprägung gegenüberstellen können und — müssen.
Eine pedantische Anpassung an alle einzelnen Ausdrücke des

Originals würde unvermeidlich die Übersetzung ebenso stilwidrig
und ungenießbar wie unverständlich machen. So ist also ein

gewisser Grad von Bewegungsfreiheit unbedingt zu fordern." Sie

wird dem Übersetzer um so lieber zugestanden werden, je mehr
sich bei ihm etwas vom Hauch kongenialer Nachempfindung seines

Originals verspüren lässt. Ich gestehe, dass mir als Nicht-Sinologen

kein zweites Werk den Tao-te-king so nahe zu bringen
vermocht hat, wie dieses Grillsche, auch nicht die inzwischen im
Diederichschen Verlag erschienene Übersetzung von Richard
Wilhelm, die ich im übrigen gerne miterwähne.

Mit „höchstem Wesen" und „höchstem Gut" übersetzt Grill
die beiden chinesischen Begriffe „tao" und „te", die im Titel von
Lao-tszes Buch *) enthalten sind. Als „Sinn" und „Leben" gibt

1) Nur nebenbei sei hier erwähnt, was Qrill überzeugend nachweist,
dass das Buch, so wie es auf uns gekommen ist, nicht aus den Händen
Lao-tszes hervorgegangen sein kann, dass es vielmehr das Ergebnis einer
von Spätem veranstalteten und erweiterten Sammlung von Sprüchen und
Bekenntnissen des Weisen sein muss. Grill vergleicht die Entstehung der
Pensées Pascals. Die Zitate aus dem Tao-te-King sind im Obigen nach
Grills Übersetzung mitgeteilt.

232



sie Wilhelm wieder. Diese Übersetzungsunterschiede mögen sofort
daran erinnern, dass wir es mit den Ausdrücken einer uns völlig
fremden Begriffswelt zu tun haben, welche sich nun einmal nicht
mit entsprechenden der unserigen decken wollen. Schon hier also
ist Übersetzung bis auf einen gewissen Grad Umprägung und
Neuschöpfung, und das erst recht bei „Tao"; gilt es doch mit diesem
Ausdruck, der ursprünglich „Weg" und „Pfad" bedeutet, das

Unaussprechliche und Unnennbare in Worte zu fassen. „Man blickt
nach ihm und bekommt es nicht zu sehen; man nennt es das
Ununterscheidbare. Man lauscht darauf und bekommt es nicht
zu hören: man nennt es das Unvernehmliche. Man greift darnach
und bekommt es nicht in die Hände: man nennt es das Unstoffliche."

Und doch leiht dieses Unstoffliche dem Stofflichen erst
Wesen und Wert: „Dreißig Speichen kommen in einer Nabe
zusammen; aber nur dadurch, dass diese ein leeres Inneres hat,
wird es möglich, den Wagen zu gebrauchen. Man mischt Erde
mit Wasser zu Ton und macht Gefäße daraus; aber nur der leere
Raum der Gefäße macht sie brauchbar. Man bricht Türen und
Fenster in die Wand, um ein Haus herzustellen ; aber nur weil sie

etwas Leeres sind, ist das Haus zu brauchen. So dient also das
Stoffliche dazu, etwas Nutzbares zu schaffen, das Unstoffliche, den
wirklichen Gebrauch zu ermöglichen." Die hier gewählten Bilder
sollen freilich nicht dahin missverstanden werden, als hätte Lao-
tsze den Unterschied von Stofflichem und Unstofflichem zu einem
konsequenten Dualismus ausgedacht, im Gegenteil: hinter allem
steht für ihn, als kosmisches und ethisches Prinzip zugleich, Tao,
der absolute Urgrund und die Existenzmöglichkeit alles Seins,
etwas wie der „Urvater aller Dinge", die „Mutter der Welt", jene
allnährende, als deren Verehrer er sich im obenerwähnten
Selbstbekenntnis ausgab. „Es gibt ein Wesen," so beschreibt er es unter
anderm, „unbegreiflich und vollkommen, das vor Entstehung von
Himmel und Erde da war, — so still und körperlos, einsam und

wandellos, überall hindringend und doch nicht in Gefahr zu
zergehen Ich kenne seinen Namen nicht, rede, um es zu
bezeichnen, vom Tao, heiße es unzulänglich das Große. Groß in
diesem Sinn heißt so viel als ins Unendliche fortgehend; unendlich

fortgehend heißt so viel als in die fernste Ferne reichend;
fernst reichend heißt auch wieder fernst zurückreichend" usw.

233



„Der Mensch ist abhängig von der Erde, die Erde ist
abhängig vom Himmel, der Himmel ist abhängig vom Tao, das Tao
hat sein Gesetz im eigensten Wesen." Dieses immanente Tao-
gesetz sich auswirken lassen, das ist im Grunde aller Weisheit
Kern. „Das Tao macht sich ewig kein Geschäft und schafft doch
unaufhörlich. Wenn Könige und Fürsten" — an sie richtet zu
einem guten Teil Lao-tsze seine Ermahnungen — „seine Hüter
zu sein vermöchten, so würde die Welt aus innerem Antriebe
anders werden." Menschlicherseits braucht es also nichts weiteres
als sich der Wirkung Taos hinzugeben und Taos Kräfte in sich
aufzunehmen, um ihm das eigene Wesen möglichst anzugleichen.
„Nur immer wieder den Vorrat beschaffen, — das heißt die vor-
nehmlichste Sorge." Und eines solchen Kräftevorrates bedarf der
Mensch, um „zur ursprünglichen Herzenseinfalt und innern
Harmonie, aus der die menschliche Gesellschaft durch das Überhandnehmen

der sinnlichen Triebe und die Macht des schlechten
Beispieles hinausgedrängt wurde, zurückzukehren" (Grill, Seite 188).

Empfänglichkeit für Tao — das also ist, auf den kürzesten
Ausdruck gebracht, der Hauptinhalt von Lao-tszes ethischer
Forderung. Von hier aus erklärt sich die auf den ersten Blick seltsam

anmutende Lehre vom „Nichtmachen" (wu-wei), die im
Mittelpunkt seiner Ethik steht: „Wer die Dinge .macht', hat
Schaden davon". Verpönt wird damit alles streberische Hasten
und begehrliche Drängen; nicht eigenes Schaffen, das von sich
ein Wesen macht, tut's: der Mensch wirkt nur vermöge dessen,

was er ist, genauer: was er durch Tao geworden ist. Unwillkürlich

wird man an den bekannten Schillerschen Gedanken
erinnert: „Gemeine Naturen zahlen mit dem, was sie tun, edle mit
dem, was sie sind." Sein, nicht Tun! Daher auch die unendlich
wohllautenden gedämpften Akzente, die bei Lao-tsze auf die

Einschätzung menschlicher Errungenschaften fallen. Man sieht ihn
hier seine ganze Seele in sein Buch legen. „Sein Streben war,
sich selbst zu verbergen und ohne Namen zu bleiben," sagt ihm
der chinesische Geschichtschreiber Si-Ma-Tsien (163—85 v. Chr.)
nach. Diesen eigensten Zug seines Herzens liest er in Tao hinein

oder aus Tao selber heraus. „Ist das Werk vollbracht, so
macht sich Tao kein Verdienst daraus. Es liebt und versorgt alle
Kreatur und lässt sie nicht seine Herrschaft fühlen. Ewig an-

234



spruchslos wie es ist, kann es das Kleinste unter dem Kleinen
genannt werden Weil demgemäß der vollendete Weise nie und
nimmer den Großen spielen will, eben deshalb ist er imstande,
seine wahre Größe zu erreichen... Schaffen und nichts für sich
beanspruchen, wirken und sich nichts darauf zu Gute tun,
überlegen sein und doch keine Herrschaft fühlen lassen, das
heißt Tugend im tiefern Sinn." So gilt es zu „wirken, als wirkte
nian nicht, zu schaffen, als schaffte man nicht". — „Leuchten,
nicht Blenden"! Lao-tsze hat einen tiefen Abscheu vor allem
prunkenden Schein und Scheinenwollen. Es ist eine außerordentlich

feine Beobachtung, die er macht, so paradox sie klingen mag,
dass die Äußerlichkeiten des Anstandes — und dabei denken wir
namentlich an die mancherlei Vorschriften der Etikette, die gerade
dem Chinesen so unendlich viel bedeuten, — ein Zeichen
beginnender Dekadenz seien. „Der Anstand erweckt nur den Schein
von Redlichkeit und Treue; es ist aber der Anfang des Zerfalls,"
sagt Lao-tsze. Sein Gedanke erinnert mich an ein Wort, das im
Julius Cäsar Shakespeare dem Brutus in den Mund legt:

Merke stets,
Lucilius, wenn Lieb' erkrankt und schwindet,
Nimmt sie gezwungene Höflichkeiten an.
Einfält'ge schlichte Treu weiß nichts von Künsten.

Ähnlich meint Lao-tsze : Es liegt in den Formen sozialer
Etikette zu viel ein „Zeigen" dessen, was ganz von selbst vorhanden
sein müsste, wo dazu die innern Voraussetzungen, Redlichkeit
und Treue (für Lao-tsze wieder unmittelbare Taowirkungen), selber
noch vorhanden sind. In der selben Richtung liegt sein Spruch:
..Wer Kenner des Tao ist, macht nicht Worte; wer Worte macht,
ist nicht Kenner."

Lao-tsze hat einen unbezwinglichen Glauben in die stille Macht
der unmerklichen Einflüsse des Bescheidenen und Nachgiebigen,
des Selbstlosen und Hingebenden, des Weichen und echt
Weiblichen. Gedanken dieser Art knüpft er gerne an das Bild des

Wassers, das das Weichste und Nachgiebigste in der Welt sei und
doch durch nichts von dem, was Hartes und Starkes angreife,
übertroffen werden könne. „Das Weiche gewinnt es über das
Harte, das Schwache überwindet das Starke... Das Weib wird
stets dadurch, dass es sich ruhig fügt, Meister über den Mann...

235



Das Wesen des Zarten sich bewahren, heißt ein Held sein
Wer sich zu bescheiden weiß, ist reich." Lao-tszes Ideal liegt
von dem eines Nietzsche weit ab: „Derjenige, dem es nicht darum
zu tun ist, sich auszuleben, der ist weiser als der, welchem das
Leben das höchste Gut ist." So weist auch Lao-tszes Umwertung
der landläufigen Werte, nach welcher etwas „weniger werden und
doch zunehmen" kann und umgekehrt etwas „zunehmen und

weniger werden" kann, in eine Nietzschescher Moral entgegengesetzte

Richtung. Aber doch sind auch für Lao-tsze die, welche
sich ihrer Taokindschaft bewusst werden, in ihrer Art die Starken,
denen nichts etwas anhaben kann. „Wer das Leben taogemäß zu
erfassen weiß, durchreist die Lande, ohne vor dem Nashorn oder
dem Tiger zu fliehen, begibt sich unter feindliche Heerscharen
hinein, ohne Panzer und Waffen anzulegen. Das Nashorn trifft
keine Stelle, wo es sein Horn hineinstoßen, der Tiger keine Stelle,
wo er seine Kralle hineinschlagen kann. Die Waffe kann nirgends
ihre Spitze eindringen lassen." Diese von innerer Harmonie
getragene Seelenruhe hat etwas von naiver Kindeseinfalt an sich.
Lao-tsze selber vergleicht den, welcher der Tugend Vollkraft in
sich hat, dem neugeborenen Kinde, für das keine giftigen Insekten
vorhanden sind, die es stechen, keine reißenden Tiere, die es packen,
keine Raubvögel, die darauf stoßen.

In solcher Reinheit und Seelenruhe findet Lao-tszes Idealismus

das, was die Welt zurechtzubringen vermöge. Es ist nicht
verwunderlich, dass er von solcher Höhe des Standpunktes aus
über alle Schulweisheit wie Polizeimoral das Vernichtungsurteil
sprechen kann. „Entschlägt man sich der Schulweisheit, so wird
man frei von Qual." Und wieder : „Je mehr untersagt und
verboten ist im Reich, desto mehr verarmt das Volk." Aber doch
läuft Lao-tszes Ideal keineswegs etwa auf ein bloßes laisser aller
hinaus, und darin liegt vielleicht sein größter Ruhm : „Der
vollendete Weise speichert nicht einfach in sich auf: Je mehr er
zum Besten anderer verwendet, desto mehr hat er seinem
Besitz Zuschuss verschafft; je mehr er verausgabt hat an andere,
desto mehr hat er seinem Reichtum zugelegt." Wie sich aber
dieser Verkehr mit andern zu gestalten hat? Noch einmal muss
dafür Tao oder was Taos Reflex ist, der Himmel, die Norm
abgeben: „Die Art des Himmels ist es, zu fördern und nicht zu

236



schädigen." Von hier aus begreifen sich endlich jene bekanntesten
Worte Lao-tszes, die sich mit dem Standpunkt des Evangeliums
am nächsten berühren: „Wer gut gegen mich ist, den behandle
ich meinerseits gut; wer nicht gut ist, den behandle ich gleichfalls
gut. Tugend ist doch wohl Güte! Gegen den Aufrichtigen bin
ich aufrichtig; gegen den Nicht-Aufrichtigen bin ich gleichfalls
aufrichtig. Tugend ist doch wohl Aufrichtigkeit!" Also gilt es

„Feindseligkeit mit Wohlwollen zu vergelten."
Je mehr man sich in Lao-tszes Gedanken hineinliest, um so

mehr tritt der beschränkt chinesische Charakter ihrer Fassung in
den Hintergrund, und man fühlt ihnen wie etwas von absoluten
Werten ab: darin beruht das eigentlich Klassische dieses einsamen
Denkers. „Confuzius' Reform galt dem Chinesen als Chinesen,
Lao-tszes Reform dem Chinesen als Menschen," so hat in einer
Schrift über Lao-tsze und seine Lehre Dvorak mit sehr viel Recht

gesagt. Dass man sich mit Lao-tsze neuerdings mehr als je
abzugeben anfängt, nannte ich ein Zeichen der Zeit, und ich will
gleich hinzufügen, dass ich darin ein gutes Zeichen sehe.

Einseitiger Ausdruckskultur müde, verlangen wir wieder nach mehr
Innenkultur, und wir suchen dazu die Bausteine, wo immer sie
sich finden, sei es auch unter fernen Zonen, wenn sich nur mit
ihnen bauen lässt!

BASEL ALFRED BERTHOLET
DD

MEINE BEKANNTSCHAFT
MIT J. V. WIDMANN

Wir waren von der Luzerner Allmend am Fuße des Pilatus wieder in
die Kaserne einmarschiert und fassten nun in der heißen Mittagsonne
die Post.

„Füsilier Lang!"
ich nahm eine stattliche Drucksache in Empfang und neugierte nicht

wenig nach ihrem Inhalt. Im Zimmer 5 vor meinem Bette brach ich das
Kreuzband auf: „Bund"! Dreimal dieselbe Nummer und dazu die vom
Samstagmorgen mit dem Sonntagsblatt — mir wurde hintereinander kalt
und heiß. Was da wohl entschieden wurde? — Einige Monate vor Beginn
der militärischen Übung hatte ich nämlich meine lyrischen Erstlinge er-

237


	Aus chinesischer Weisheit

