
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Lyrismus und Philosophie: Freunde oder Feinde?

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturhistorisch interessante Stellen sollen geschützt, eventuell
angekauft und zum Eigentum des Bundes gemacht werden. Nun
gilt es, das begonnene Werk zu fördern, zur Ehre der gesamten
Schweiz, die in dieser Hinsicht den europäischen Staaten mit dem

guten Beispiel vorangehen sollte. Daher ist es fast Pflicht jedes
Schweizers, das Seinige zum Gelingen des Ganzen beizutragen
und dem schweizerischen Bund für Naturschutz beizutreten1).

AARAU PAUL STEINMANN

LYRISMUS UND PHILOSOPHIE:
FREUNDE ODER FEINDE?

i.

„Es sind Viele Gaben, aber es ist Ein Geist!" Diese einheitliche

Mannigfaltigkeit, alle Gegensätze ästhetischer und ethischer,
individueller und sozialer, analytischer und synthetischer Betrachtung

in einfacher Größe umspannend, konnte einst als Ideal,
ja als Ausdruck der Gemeinschaft gelten. Heute ist davon gär
keine Rede mehr. Wir haben weder eine politische noch religiöse
noch sonst eine geistige Größe, die einen derartigen lebendigen
und jedem Gliede bewussten Organismus darstellte. Doch sollte
das ein Wunder sein, da selbst der Einzelne in Gefahr steht, im
Strom der Geschichte die Fülle oder aber die Geschlossenheit
des Lebens zu verlieren? Der Streit zwischen Einheitlichkeit
und Reichtum ist heute zunächst ein inneres Problem. Der Kräfte,
die in uns wohnen, sind viele ; oder die Eine Kraft unseres Lebens
bricht sich mannigfach. Das schöne und fruchtbare Verhältnis aber
ist keine selbstverständliche Bildung, keine Erfahrungstatsache, sondern

im besten Fall eine klare Forderung, wenn denn wenigstens
darüber Klarheit besteht, dass das Spezialistentum, die dornenvolle

Wer dem Schweizerischen Naturschutzbund beizutreten wünscht
(Bedingungen : Jährlicher Beitrag von mindestens 1 Franken oder einmaliger
Beitrag von mindestens 20 Franken) möge dies der Zentralstelle für
Naturschutz, Basel, Spitalstraße 22, mitteilen.

188



Qual der Lebenspostulate ohne die eigene Einsicht in den Sinn
des Opfers überhaupt kein Leben ist.

Der inneren Kräfte sind also viele. Wir können die Gegenstände

der sinnlichen oder geistigen Welt betrachten, beschreiben und
ordnen, also Wissenschaft irgend einer Art treiben, können alle
Einzelerfahrung samt ihren Voraussetzungen einheitlich in ihrem Wesen

zu fassen und als Ganzes zu begreifen suchen, also philosophieren,
können die Summe alles geschichtlich Gegebenen oder doch
Einzelnes zum Ausgangspunkt eigenen Schaffens machen, praktisch
im tätigen Leben, ideal in der Kunst. All das sind wieder
Riesengebiete; und in all den Landen liegen unendlich viele Felder, die
selber wieder große Reiche mit Königen und Knechten sind. Wie
sollte da der Geist nicht Höhe und Hoheit verloren haben, über
den Gefilden zu schweben und Luft und Erde zugleich als sein
Reich zu betrachten? Wie sollte er nicht vergessen haben, dass

es eigentlich gälte, die begreifenden und schaffenden Kräfte mit-
und ineinander zu entwickeln, und beide Formen der Geistigkeit
sich gegenseitig befruchten zu lassen? Und doch bleibt das die
hohe Form des Lebens. Wenn aber die Faulen und Philister
darüber lachen, so darf man sich des schönen Worts getrösten,
nichts sei der Mühe wert, als was die Welt für unmöglich halte.

Das Verständnis für eine solche innere Verfassung ist also

vorausgesetzt: im Selbstbewusstsein sind gegeben die Fähigkeit,
raumzeitliche Erscheinung zu fassen, sie in der leichtesten, das
heißt logisch geordneten Form zu umfassen ; ferner die Nötigung,
alle Erfahrung als Ausgangspunkt produktiven Verhaltens zu
begreifen: also das Gegebene sowohl zu bejahen als zu verneinen,
es nicht als letztlich Bestehendes, sondern als Werdendes gelten
zu lassen, sei es nun, dass wir es praktisch oder künstlerisch
gestalten. Dadurch tritt neben die Erklärung die Bewertung, die
ihrem Wesen nach Urteil und Beziehung auf irgendwie gesetzte
Ziele ist. Wert ist Tugend, Taugen zu etwas, Stärke zu etwas,
und wenn die Ziele anders und höher gesteckt werden, ändern
sich naturgemäß die Werte und die Werturteile. Denn sie sind
Wegweiser.

Wenn also der Inhalt unserer Geistigkeit besteht einerseits
in der Tendenz auf systematisches Begreifen der Erfahrung als einer

189



vielfachen Einheit, anderseits in der Tendenz auf Gestaltung des

Gegebenen in Praxis oder Kunst, in dauernder Belebung des Ewig-
Gestrigen oder des Nur-Heutigen, dann ergeben sich offensichtlich
zwei ganz verschiedene Formen der Innerlichkeit: einerseits das

Streben nach Objektivität als der Fähigkeit, bei allen subjektiven
Bedingungen der Erkenntnis doch alle zufälligen Einzelbeziehungen,
also alle individuellen Werte, möglichst auszuschalten, Betrachter
Gottes, der Welt und des Menschen zu sein, sich aufzugeben und
allein im Erfassen des Objektes den Frieden des Subjektes zu
finden. Dann wird in der Formel „Subjekt—Objekt", die das Wesen
der ihrer selbst bewussten Persönlichkeit bezeichnet, die erste
Größe gegen Null zu abnehmen, die zweite sich der Unendlichkeit
nähern. Diese Tendenz ist in der geschichtlichen Linie von den
Eleaten über den alten Plato zum Neuplatonismus, von da aus

zur Mystik, wo diese Haltung gefühlsbetont und damit Religiosität

wird, endlich von Spinoza-Herder-Goethe bis zur
Identitätsphilosophie unverkennbar; und Schopenhauer weist noch
aus dem Jahrhundert, in dem wir geboren sind, zurück zu dem
nationalen Typus dieser Kontemplationstendenz mit seiner
Verehrung indischer Weisheit.

Das ist die eine Seite. Der möglichen Gegensätze zu diesem
Verhalten gibt es unendlich viele. Denn die Proportion des

Subjektivistischen und Objektivistischen ist unendlich variabel. Aber
alle haben das Gemeinsame, dass es ihnen weder auf Reinheit und

Vollständigkeit des Begreifens, noch auf absolute Bedeutung der eigenen

Subjektivität eigentlich ankommt, sondern nur auf den
Impressionismus des innern Lebens als die Möglichkeit, jederzeit irgend
ein Gelüst bei den Haaren zu ergreifen, irgend ein Ziel zu stecken,
vielleicht auch ein wenig zu verfolgen, irgend eine, wenn auch
weder begründete noch dauernde Wertung für den Augenblick
einzuführen. Unzählig sind die Abarten seelischer Stillosigkeit, die

ganz zu überwinden ein letztes Ziel bedeutet. Non ragioniam di lor,
ma guarda e passa. Uns kommt es hier auf den absoluten Gegensatz

an, wo das Objekt dem Grenzrest Null zustrebt, das Subjekt
alles in allem wird. Auf das Objekt wird natürlich nicht
verzichtet, weil sich das Subjekt ja nur am Gegenstand als Subjekt
erfährt; aber Geltung hat nur das Subjekt, das Begreifen ist hier
Verschlingen, die Anschauung ist zu einem Mahl geworden. Die

190



Bedeutung des Subjekts ist nicht nur die überall im menschlichen
Geiste, auch im Erkennen vorhandene, sondern die Einzelheit, das

Individuelle, Besondere wird gesucht, zum Prinzip erhoben; seine

Wertungen sind die einzigen: der Einzige und sein Eigentum, das
ist die Welt. Es handelt sich um die letzten Konsequenzen der
Romantik, die in ihrer Vollendung nur subjektivste Äußerung des

Subjekts, das heißt Lyrismus sein kann, bis zum letzten und
stärksten Vertreter des Typus, zu Nietzsche.

Er wusste wohl, warum er sich ein Verhängnis nannte. Er
ist vom Philologen zum Philosophen und als solcher sehr viel
mehr als in seinen Versen zum Lyristen geworden (wie wir, um
nicht an der Form des lyrischen Gedichtes kleben zu bleiben,
sagen wollen). An die Stelle des Strebens nach anteilloser, ruhiger,
allgemeiner Erfahrung ist der augenblickliche Genuss der Erkenntnis
getreten ; die Philosophie ist nur noch Kunst, die Reaktionszeit ist
fast null, die Betrachtung ist Bewertung, die Kontemplation Wille,
aber eigentlich nur der Wille, im Objekt sich selbst zu genießen,
Enthusiasmus, Ekstase.

Glut wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse,
Feuer bin ich sicherlich! —

Vom Lehrer des Apollinismus ist Nietzsche so zum Typus
des dionysischen Menschen geworden : das macht die Kurve um
so greller.

Doch — so mag man sagen — von einem innern Problem
sollte die Rede sein. Was sollen uns da Indier, Griechen,
Mystiker, Goethe und Nietzsche? Sie alle sind für uns
Geschichte, also Erfahrung. Ihnen als einem widerspruchsvollen
Ganzen gegenüber stehen wir an der Schwelle der Zukunft.
Und in uns sind diese geschichtlich gegebenen Gegensätze
unentwickelt verborgen. Was soll nun in Zukunft in uns
herrschen: das Objekt oder das Subjekt? Suchen wir als Tropfen
im Meere zu verschwimmen, oder wollen wir mit dem Ham-
mer philosophieren und zertrümmern, was uns widersteht?
Wollen wir den bunten, wilden, vollen, tiefen Augenblick, das

unbedingt Aggressive, Egozentrische, ja Solipsistische, potenziert
Kraftvolle — den absoluten Lyrismus der Ekstase — oder den

191



weißen, weiten, grenzenlosen Raum, das Weltenlicht ohne bunte
Farbenbrechung, den in sich ruhenden Willen ohne Einzelobjekt,
die Kontemplation ohne Einzelziel, das Versinken, ja das
Versunkensein im Ganzen, das Fassen in Andacht und das Gefasst-
werden im Vergehen der Einzelschranken? Das Tal der Freude
oder das Meer der Unendlichkeit? Die Zeit in der Ewigkeit oder
die Ewigkeit in der Zeit?

II.

Es scheint sich also beim lyrischen und philosophischen Ziele
im menschlichen Geiste um Feinde, vielleicht um feindliche Brüder
zu handeln.

Muss dem so sein? Oder ist es vielmehr so, wie Schiller in
seinem tiefsten Briefe an Goethe schrieb, dass das logische und

ästhetische, also das objektiv ordnende und das subjektiv wertende
Verhalten sich zunächst widersprechen, sich aber vereinigen lassen,

wenn zur Intuition die Abstraktion dienend hinzutrete, dass also

zugleich Philosophie und Lyrismus, Streben nach Objektivität und
Wille zur unbedingten Gegenwärtigkeit des Einzelgefühls und
-Strebens unmöglich sind, aber nur aktuell, nicht potentiell? Dass

nur nicht beide den selben Augenblick füllen und zugleich sich
äußern können, dass aber jedesmal in dem momentan Aktuellen
das andere latent vorhanden und wirksam sein könne? So wird
es in der Tat in einem harmonisch entwickelten Geiste sein.

Das absolute Aufgehen des Subjekts in der Betrachtung des

Ganzen und das völlige Verschlingen des Objekts durch das nur
noch seiner selbst bewusste ekstatische Subjekt sind Grenzen, die

nie ganz erreicht sind: denn die angestrebte Objektivität wird
doch vom Subjekt durch dessen Reflexion gesucht, und zwar auf
Grund einer Bewertung dieses Verhaltens, die aber freilich als Ein
Akt vor allem liegt und alles Folgende beherrscht. Amor dei
intellectualis ist doch amor, also subjektiver Affekt; „Leidenschaft"
würde Kierkegaard einfach sagen. Umgekehrt ist der Lyrismus
als die subjektivste Form der Bewertung und Gestaltung doch
ebenfalls an Objekte und ihre Betrachtung gebunden, weil sich
das Subjekt sonst nicht als solches fühlen könnte. Ja, es sucht

ja gerade das Objekt, in dem es sich wie in einem Glase spie-

192



geln könnte, den Gegenstand, der ihm alles in Einem konzentrierte
und gegenwärtig anschaulich machte. Wenn wir also eine innere
Verfassung wünschen, die die Kräfte in harmonisches Verhältnis
setzt, statt die eine möglichst zu unterdrücken, so ist das keine
absolute Neuschöpfung, und auch nicht das zufällige Durcheinander

objektiver Betrachtung und willkürlicher leidenschaftlicher
Bewertung. Nicht durch- oder nebeneinander, sondern in-einander
sollen die Verhaltungsarten sein. Der Lyrismus als das
ekstatische, irrationale Moment, als die Kraft subjektiver Bewertung
soll der philosophischen Tendenz auf Objektivität als Motiv
dienen und dadurch das Individuum zum schöpferisch Wertenden,
also zur Persönlichkeit machen; die objektive Tendenz hingegen
soll dem Lyrismus die Universalität der Objekte zu schaffen suchen,
an der allein er sich nähren kann. Nur dann wird wahr, was
Wilde behauptet: „Wie der Philosoph in den Augen Piatos,
so ist der Dichter der Zuschauer aller Zeiten und aller
Existenz," und anderswo: „Universalität ist das Wesen des
Kunstwerkes."

Plato hat unser Problem zu lösen versucht, indem er
entgegen der nüchternen Einseitigkeit des Sokrates der Kunst (früher
wenigstens) das Recht des Spieles ließ, dem Suchen nach dem
Wesen der Dinge aber, das heißt der Dialektik, allein entscheidenden

Wert zuschrieb. Dazu stimmt, wie er die Dichter in der
Apologie behandelt: sie sind nicht wie die Politiker bloße
Simulanten der Weisheit; aber ihre Einsicht beschränkt sich auf ihre
Inspirationszeiten; daneben wissen sie nichts, sind aber um so
arroganter. Konzeption und Leben erscheinen also ganz getrennt;
keine Rede davon, dass etwa vom heute gewesenen Tage die
Musen singen möchten oder aus dem Leben selber die Harfe
Apollos klänge. Plato selber aber hat die Synthese vollzogen, so
wenig die Formel zu genügen scheint; in dem selben Phädrus,
von dem ich rede, steht das Bekenntnis: w pèv rà peyiara t«v
ayaOwv rjßiv jiyverai Slà pcivlas, Qeia pévroi ëocrei ëiêojiévrjq. „Nun
aber werden uns die größten der Güter durch Wahn zuteil, der
aber ist ein Geschenk der Götter." Sein Mythos redet vom wahren
Sein, wenn es vernünftige Logik nicht mehr vermag. Und wo er
die Dichtung bekämpft, vermisst er eben in ihr diese Beziehung
zur Wahrheit.

193



Unci neben dem antiken Philosophen-Dichter der moderne
Dichter-Philosoph : Goethe ist vielleicht das harmonischste Beispiel
dieser seelischen Einheitlichkeit. Schiller weiß von ihm, dass er
die logischen Methoden instinktiv anwende und Anschauung mit
ideeller Erfassung, ohne es besonders zu wollen, verbinde. Muss

es den tatfremden Goethe-Priestern nicht eigentümlich zumute
werden, wenn sie seinen Brief an Erichsen lesen: „Nach meiner
Ansicht versäumen Sie gar nichts, wenn Sie sich dem tätigen
Leben oder den Wissenschaften widmen ; denn erst alsdann, wenn
Sie in einem dieser Kreise eine weite Bahn durchlaufen haben,
werden Sie Ihres Talentes gewiss werden. Bemächtigt es sich
aller Erfahrungen und Kenntnisse, die Sie gesammelt haben,
mit Gewalt, weiß es alle die fremdesten Elemente in eine Einheit
zu verbinden, so ist das Phänomen da, das Sie zu wünschen
scheinen, das aber auf keinem andern Wege hervorgebracht werden

kann!"

Merkwürdig: die Arbeit für die dichterische Anschauung
besteht in der objektiven Versenkung in die Objekte? Gewiss.
Ekstase ist Geschenk, wer die Intuition sucht, wird sie nie finden,
wer den Schleier der Göttin herunterreißt, wird sich zerstören.
Suchen kann man das Mittelbare; daraus ergibt sich vielleicht
der plötzliche Umschlag in die Unmittelbarkeit. Das Subjekt kann
sich genießen, das möglichst viel des Objektiven in sich fassen
konnte. Säen kann man wollen; beim Ernten ist es anders...

Und noch inniger als bei Plato ist die Beziehung der Dichtung,

überhaupt der Kunst, und in der subjektivsten Form des

Lyrismus, zu der Wahrheit als dem Ziel der Philosophie bei
Goethe:

Dem Glücklichen kann es an nichts gebrechen,
Der dies Geschenk mit stiller Seele nimmt:
Aus Morgenduft gewebt und Sonnenklarheit,
Der Dichtung Schleier aus der Hand der Wahrheit.

III.

Wahrheit ist Licht, Kunst Farbe; Wahrheit ist Raum, Kunst
Form. Was ist größer? Keine Farben ohne Licht, ohne Wahrheit

keine Kunst. Aber Licht ist ewige Reinheit, Kunst ist ewiger

194



Wechsel des gebrochenen, eben darum aber bunten Lichtes. Die
Begriffe, die Ideen sind allgemein, färb- und formlos, erden- und
schrankenfreier, aber auch feiner und blasser. Die sinnliche
Erscheinung in der Kunst ist einzeln, beschränkt, also auch nicht
ganz wahr, sondern allein der Wahrheit Zeichen und Sinnbild,
seine schön gewordene Erscheinung, dauernd scheinendes Werden :

sie gibt, um sinnlich zu bleiben, zu viel, wo der Begriff, um
allgemein zu sein, zu wenig bietet. Das Licht enthält alle Farben ;

aber es neutralisiert sie; wer die Einzelfarbe will, lässt die andere
fahren, freut sich aber des erwählten Einzelnen unmittelbar und
um so intensiver. Die Dichtung ist der Wahrheit Schleier: für den
Menschen ist aber die Wahrheit der Welt von jeher als nuda
Veritas reizlos im sinnlichen Wortverstande, ja oft furchtbar, aber
fruchtbar gewesen ; schön ist der Schleier, und er macht sie schön ;

sie aber ist es, die die Falten wirft.
Es ist bei der Unart des Menschen, seinen Horizont für die

Welt, seinen Teil für das Ganze und den Augenblick für die Ewigkeit

zu nehmen, begreiflich, dass Wahrheit und lebendige
Gegenwärtigkeit nicht ohne weiteres im seligen Frieden leben. Kunst
und ganz besonders die romantischsten Künste der musikalischen
l,nd poetischen Lyrik geben als Schönheit das Wesen des Lebens
m Augenblick. Er aber fließt und kein Wunsch lässt ihn
verweilen. „Auch das Schöne muss sterben, das Menschen und Götter
bezwinget, nicht die eherne Brust rührt es des stygischen Zeus."
Es ist verständlich und vielleicht sogar groß, wenn das Gesetz
des sinnlichsten Kulturvolkes jedes Bildnis und Gleichnis verbietet
dessen was im Himmel, auf Erden und unter der Erde sei. Denn
es rettet das Volk vom Götzendienst. Das Höchste ist das aber
aicht. Sondern nur so wird es erreicht, wenn auch der schöne
Augenblick als der kürzeste, aber der Intensität nach vollkommenste

Ausdruck der Lebenswahrheit gerechten Gerichtes harren
darf. Den wenigsten ist das Reich der Ideen das Reich der Mütter:
and die Freude ist nicht des Teufels Tochter, sondern nur die
Gier.

Ebenso wenig aber als von der bloßen Idee lässt sich die letzte
fföhe von der bloßen Anschauung aus gewinnen. Mag die
e"thusiastische Intuition des Augenblickes alles vor der objektiven
Forschung voraus haben : die Allgemeinheit fehlt ihr doch. Sie

195



muss ihr fehlen, weil sie sinnlich ist und darin ihre Größe und
Stärke hat. Aber das bleibt eine Schranke und eine Verführung.
Nur die Verbindung des Lyrismus als der letzten Fähigkeit momentaner

intuitiver Konzentration und der anteillosen und affektfreien
Umfassung des Ganzen umfängt das volle Gebiet des Geistes und
vollendet den Menschen.

Der Lyrismus konzentriert in den Augenblick die ganze
Vitalität; diese hat ihren Grund in umfassender Entwicklung und
tendiert wieder auf eine solche. Uralt ist auf anderm Gebiete das

Bild, das auch hier das lebendigste ist: Was ist mehr, Körper
oder Same? Ohne Körper kein Same, ohne Same kein Körper.
Sind sie nicht des selben Wesens innerlich gleiche, äußerlich
getrennte Erscheinungen? Ist nicht ihre Wechselwirkung das
Geheimnis und der Sinn des Lebens?

Alles in Eins zu fassen und Alles in Einem zu sehen ist das

Wesen und Ziel der Kunst; Einheit in allem zu finden, das der
Philosophie. Kai iräv: das bleibt des Lebens Ziel, der
Betrachtung und des Schaffens letzte Hoffnung. Erst das ist ganz
amor Dei, nicht was nur amor Dei intellectualis bleibt; Liebe ohne
Fruchtbarkeit ist noch nirgends groß und voll gewesen.

Die Mystiker, an denen der Philister am schönsten seinen
dimensionslosen Horizont beweisen kann, hatten für diese Dinge
der Innerlichkeit eine selten erreichte Feinheit der Anlage und
der Kultur. Fassen wir „Ewigkeit" nicht als bloßen Zeitbegriff,
sondern als Gegenbegriff der Endlichkeit und Individuation schlechthin,

so liegt geradezu die Formel dieser Lösung in dem Spruche
Jakob Böhmes:

Wem Ewigkeit ist wie Zeit
Und Zeit wie Ewigkeit,
Der ist befreit
Von allem Leid.

Also ist der Lyrismus samt seiner Beziehung zur Philosophie
bejaht. Droht nun aber die subjektivistische Fassung des Welt-
und Lebensbildes nicht noch gefährlicher zu werden als ohnehin,
schon, da ja doch die Erkenntnis selbst bei allem Willen zur
Entäußerung von wilder Willkür ihre subjektiven Grenzen nicht
verleugnen kann? Wäre es da nicht besser, man hielte die Philo-

196



sophie auch einfach für eine Sammlung analytischer Einzelwissenschaften?

Kaum. Denn man denke an"das Wesen des Enthusiasmus

überhaupt. Dadurch, dass der Einzelne Einzelnes erlebt,
betont und wertet, bindet er sich nicht, sondern löst und erlöst
sich von seiner Sonderbeziehung. Nachher wird ihn das Bedürfnis
neuer Stärkung von selber zur objektiven Betrachtung zurückführen.

Im frühern Bilde hieße das: Der Same schafft den neuen
Organismus, ohne den alten zu zerstören. Für diesen mag schließlich

der Spruch Spinozas gelten: „Nichts gibt es in der Natur,
was der geistigen Liebe zuwider wäre oder was sie aufheben
könnte." Und jede Liebe wird dann symbolisch sein und
im Einzelnen das Ganze, im kleinsten Gott sehen. Weder
Blüte noch Frucht sind das Wesen des wachsenden Lebens.
Zu seiner Zeit aber ist das Schöne des Wahren herrliche
Vollendung.

Auch die Erziehung ermangelt aller Größe und Fülle, wenn
die Verbindung beider Geisteskräfte nicht gesucht und einigermaßen

erreicht wird. Nicht dass man sich von ödem Drill des

formalen Verstandes zu ebenso einseitigem Kultus der sinnlichen
Anschauung wende, wollen und bedürfen wir. Gut und voll ist
erst das Ineinander des Wahren und Schönen: Der Lyrismus
sei die organische Fähigkeit eigener persönlicher Bewertung,
eigentlichen Selbstbewusstseins, darin und darum aber fordert
eben er selber die hingebende Forschung nach allgemeiner
Wahrheit.

„Das Werdende, das ewig wirkt und lebt,
Umfass' euch mit der Liebe holden Schranken,
Und was in schwankender Erscheinung schwebt,
Befestiget mit dauernden Gedanken."

ZÜRICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

197


	Lyrismus und Philosophie: Freunde oder Feinde?

