Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9(1911-1912)

Artikel: Lyrismus und Philosophie: Freunde oder Feinde?
Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Naturhistorisch interessante Stellen sollen geschiitzt, eventuell an-
gekauft und zum Eigentum des Bundes gemacht werden. Nun
gilt es, das begonnene Werk zu férdern, zur Ehre der gesamten
Schweiz, die in dieser Hinsicht den europdischen Staaten mit dem
guten Beispiel vorangehen sollte. Daher ist es fast Pflicht jedes
Schweizers, das Seinige zum Gelingen des Ganzen beizutragen
und dem schweizerischen Bund fiir Naturschutz beizutreten?).
AARAU PAUL STEINMANN

LYRISMUS UND PHILOSOPHIE:
FREUNDE ODER FEINDE?

»Es sind Viele Gaben, aber es ist Ein Geist!“ Diese einheit-
liche Mannigfaltigkeit, alle Gegensidtze dsthetischer und ethischer,
individueller und sozialer, analytischer und synthetischer Betrach-
tung in einfacher GroBe umspannend, konnte einst als Ideal,
ja als Ausdruck der Gemeinschaft gelten. Heute ist davon gar
keine Rede mehr. Wir haben weder eine politische noch religitse
noch sonst eine geistige GroBe, die einen derartigen lebendigen
und jedem Gliede bewussten Organismus darstellte. Doch sollte
das ein Wunder sein, da selbst der Einzelne in Gefahr steht, im
Strom der Geschichte die Fiille oder aber die Geschlossenheit
des Lebens zu verlieren? Der Streit zwischen Einheitlichkeit
und Reichtum ist heute zunéchst ein inneres Problem. Der Krifte,
die in uns wohnen, sind viele; oder die Eine Kraft unseres Lebens
bricht sich mannigfach. Das schone und fruchtbare Verhiltnis aber
ist keine selbstverstdndliche Bildung, keine Erfahrungstatsache, son-
dern im besten Fall eine klare Forderung, wenn denn wenigstens
dariiber Klarheit besteht, dass das Spezialistentum, die dornenvolle

1) Wer dem Schweizerischen Naturschutzbund beizutreten wiinscht
(Bedingungen : Jahrlicher Beitrag von mindestens 1 Franken oder einmaliger
Beitrag von mindestens 20 Franken) moge dies der Zentralstelle fiir Natur-
schutz, Basel, SpitalstraBe 22, mitteilen.

188



Qual der Lebenspostulate ohne die eigene Einsicht in den Sinn
des Opfers iiberhaupt kein Leben ist.

‘Der inneren Krifte sind also viele. Wir konnen die Gegen-
stande der sinnlichen oder geistigen Welt betrachten, beschreiben und
ordnen, also Wissenschaftirgend einer Arttreiben,konnenalle Einzel-
erfahrung samt ihren Voraussetzungen einheitlich in ihrem Wesen
zu fassen und als Ganzes zu begreifen suchen, also philosophieren,
konnen die Summe alles geschichtlich Gegebenen oder doch Ein-
zelnes zum Ausgangspunkt eigenen Schaffens machen, praktisch
im tdtigen Leben, ideal in der Kunst. All das sind wieder Riesen-
gebiete; und in all den Landen liegen unendlich viele Felder, die
selber wieder groBe Reiche mit Konigen und Knechten sind. Wie
sollte da der Geist nicht Hohe und Hoheit verloren haben, iiber
den Gefilden zu schweben und Luft und Erde zugleich als sein
Reich zu betrachten? Wie sollte er nicht vergessen haben, dass
es eigentlich gélte, die begreifenden und schaffenden Kréafte mit-
und ineinander zu entwickeln, und beide Formen der Geistigkeit
sich gegenseitig befruchten zu lassen? Und doch bleibt das die
hohe Form des Lebens. Wenn aber die Faulen und Philister dar-
uber lachen, so darf man sich des schonen Worts getrdsten,
nichts sei der Miihe wert, als was die Welt fiir unmoglich halte.

Das Verstdndnis fur eine solche innere Verfassung ist also
vorausgesetzt: im Selbstbewusstsein sind gegeben die Fahigkeit,
raumzeitliche Erscheinung zu fassen, sie in der leichtesten, das
heiBt logisch geordneten Form zu umfassen; ferner die Notigung,
alle Erfahrung als Ausgangspunkt produktiven Verhaltens zu be-
greifen: also das Gegebene sowohl zu bejahen als zu verneinen,
€s nicht als letztlich Bestehendes, sondern als Werdendes gelten
zu lassen, sei es nun, dass wir es praktisch oder kiinstlerisch
gestalten. Dadurch tritt neben die Erklarung die Bewertung, die
ihrem Wesen nach Urteil und Beziehung auf irgendwie gesetzte
Ziele ist. Wert ist Tugend, Taugen zu etwas, Stdrke zu etwas,
und wenn die Ziele anders und hoher gesteckt werden, dndern
Sich naturgemiB die Werte und die Werturteile. Denn sie sind
Wegweiser.

_ Wenn also der Inhalt unserer Geistigkeit besteht einerseits
In der Tendenz auf systematisches Begreifen der Erfahrung als einer

189



vielfachen Einheit, anderseits in der Tendenz auf Gestaltung des
Gegebenen in Praxis oder Kunst, in davernder Belebung des Ewig-
Gestrigen oder des Nur-Heutigen, dann ergeben sich offensichtlich
zwei ganz verschiedene Formen der Innerlichkeit: einerseits das
Streben nach Objektivitit als der Fahigkeit, bei allen subjektiven
Bedingungen der Erkenntnis doch alle zufélligen Einzelbeziehungen,
also alle individuellen Werte, moglichst auszuschalten, Betrachter
Gottes, der Welt und des Menschen zu sein, sich aufzugeben und
allein im Erfassen des Objektes den Frieden des Subjektes zu
finden. Dann wird in der Formel ,,Subjekt—Objekt“, die das Wesen
der ihrer selbst bewussten Personlichkeit bezeichnet, die erste
GroBe gegen Null zu abnehmen, die zweite sich der Unendlichkeit
ndhern. Diese Tendenz ist in der geschichtlichen Linie von den
Eleaten iiber den alten Plato zum Neuplatonismus, von da aus
zur Mystik, wo diese Haltung gefiihlsbetont und damit Religi-
ositat wird, endlich von Spinoza-Herder-Goethe bis zur Iden-
titdtsphilosophie unverkennbar; und Schopenhauer weist noch
aus dem Jahrhundert, in dem wir geboren sind, zuriick zu dem
nationalen Typus dieser Kontemplationstendenz mit seiner Ver-
ehrung indischer Weisheit.

Das ist die eine Seite. Der moglichen Gegensidtze zu diesem
Verhalten gibt es unendlich viele. Denn die Proportion des
Subjektivistischen und Objektivistischen ist unendlich variabel. Aber
alle haben das Gemeinsame, dass es ihnen weder auf Reinheit und
Vollstandigkeit des Begreifens, noch auf absolute Bedeutung der eige-
nen Subjektivitdt eigentlich ankommt, sondern nur auf den /mpres-
sionismus des innern Lebens als die Moglichkeit, jederzeit irgend
ein Geliist bei den Haaren zu ergreifen, irgend ein Ziel zu stecken,
vielleicht auch ein wenig zu verfolgen, irgend eine, wenn auch
weder begriindete noch dauernde Wertung fiir den Augenblick ein-
zufithren. Unzéhlig sind die Abarten seelischer Stillosigkeit, die
ganz zu iiberwinden ein letztes Ziel bedeutet. Non ragioniam di lor,
ma guarda e passa. Uns kommt es hier auf den absoluten Gegen-
satz an, wo das Objekt dem Grenzrest Null zustrebt, das Subjekt
alles in allem wird. Auf das Objekt wird natiirlich nicht ver-
zichtet, weil sich das Subjekt ja nur am Gegenstand als Subjekt
erfahrt; aber Geltung hat nur das Subjekt, das Begreifen ist hier
Verschlingen, die Anschauung ist zu einem Mahl geworden. Die

190



Bedeutung des Subjekts ist nicht nur die dberall im menschlichen
Geiste, auch im Erkennen vorhandene, sondern die Einzelheit, das
Individuelle, Besondere wird gesucht, zum Prinzip erhoben; seine
Wertungen sind die einzigen: der Einzige und sein Eigentum, das
ist die Welt. Es handelt sich um die letzten Konsequenzen der
Romantik, die in ihrer Vollendung nur subjektivste AuBerung des
Subjekts, das heiBt Lyrismus sein kann, bis zum letzten und
starksten Vertreter des Typus, zu Nietzsche.

Er wusste wohl, warum er sich ein Verhdngnis nannte. Er
ist vom Philologen zum Philosophen und als solcher sehr viel
mehr als in seinen Versen zum Lyristen geworden (wie wir, um
nicht an der Form des lyrischen Gedichtes kleben zu bleiben,
sagen wollen). An die Stelle des Strebens nach anteilloser, ruhiger,
allgemeiner Erfahrung ist der augenblickliche Genuss der Erkenntnis
getreten; die Philosophie ist nur noch Kunst, die Reaktionszeit ist
fast null, die Betrachtung ist Bewertung, die Kontemplation Wille,
aber eigentlich nur der Wille, im Objekt sich selbst zu genieBen,
Enthusiasmus, Ekstase.

Glut wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse,
Feuer bin ich sicherlich! —

Vom Lehrer des Apollinismus ist Nietzsche so zum Typus
des dionysischen Menschen geworden: das macht die Kurve um
SO greller.

Doch — so mag man sagen — von einem innern Problem
sollte die Rede sein. Was sollen uns da Indier, Griechen,
Mystiker, Goethe und Nietzsche? Sie alle sind fiir uns Ge-
Schichte, also Erfahrung. Ihnen als einem widerspruchsvollen
Ganzen gegeniiber stehen wir an der Schwelle der Zukunft.
Und in uns sind diese geschichtlich gegebenen Gegensitze
unentwickelt verborgen. Was soll nun in Zukunft in uns herr-
§chen: das Objekt oder das Subjekt? Suchen wir als Tropfen
Im Meere zu verschwimmen, oder wollen wir mit dem Ham-
mer philosophieren und zertriimmern, was uns widersteht?
Wollen wir den bunten, wilden, vollen, tiefen Augenblick, das
unbedingt Aggressive, Egozentrische, ja Solipsistische, potenziert
Kraftvolle — den absoluten Lyrismus der Ekstase — oder den

191



weillen, weiten, grenzenlosen Raum, das Weltenlicht ohne bunte
Farbenbrechung, den in sich ruhenden Willen ohne Einzelobjekt,
die Kontemplation ohne Einzelziel, das Versinken, ja das Ver-
sunkensein im Ganzen, das Fassen in Andacht und das Gefasst-
werden im Vergehen der Einzelschranken? Das Tal der Freude
oder das Meer der Unendlichkeit? Die Zeit in der Ewigkeit oder
die Ewigkeit in der Zeit?

11

Es scheint sich also beim lyrischen und philosophischen Ziele
im menschlichen Geiste um Feinde, vielleicht um feindliche Briider
zu handeln.

Muss dem so sein? Oder ist es vielmehr so, wie Schiller in
seinem tiefsten Briefe an Goethe schrieb, dass das logische und
dsthetische, also das objektiv ordnende und das subjektiv wertende
Verhalten sich zundchst widersprechen, sich aber vereinigen lassen,
wenn zur Intuition die Abstraktion dienend hinzutrete, dass also
zugleich Philosophie und Lyrismus, Streben nach Objektivitdt und
Wille zur unbedingten Gegenwartigkeit des Einzelgefiihls und
-Strebens unmaoglich sind, aber nur aktuell, nicht potentiell? Dass
nur nicht beide den selben Augenblick fiillen und zugleich sich
duBern konnen, dass aber jedesmal in dem momentan Aktuellen
das andere latent vorhanden und wirksam sein konne? So wird
es in der Tat in einem harmonisch entwickelten Geiste sein.

Das absolute Aufgehen des Subjekts in der Betrachtung des
Ganzen und das vollige Verschlingen des Objekts durch das nur
noch seiner selbst bewusste ekstatische Subjekt sind Grenzen, die
nie ganz erreicht sind: denn die angestrebte Objektivitdit wird
doch vom Subjekt durch dessen Reflexion gesucht, und zwar auf
Grund einer Bewertung dieses Verhaltens, die aber freilich als Ein
Akt vor allem liegt und alles Folgende beherrscht. Amor dei
intellectualis ist doch amor, also subjektiver Affekt; ,Leidenschaft®
wiirde Kierkegaard einfach sagen. Umgekehrt ist der Lyrismus
als die subjektivste Form der Bewertung und Gestaltung doch
ebenfalls an Objekte und ihre Betrachtung gebunden, weil sich
das Subjekt sonst nicht als solches fiihlen konnte. Ja, es sucht
ja gerade das Objekt, in dem es sich wie in einem Glase spie-

192



geln konnte, den Gegenstand, der ihm alles in Einem konzentrierte
und gegenwairtig anschaulich machte. Wenn wir also eine innere
Verfassung wiinschen, die die Krifte in harmonisches Verhiltnis
setzt, statt die eine maoglichst zu unterdriicken, so ist das keine
absolute NeuschOpfung, und auch nicht das zufdllige Durchein-
ander objektiver Betrachtung und willkiirlicher leidenschaftlicher
Bewertung. Nicht durch- oder nebeneinander, sondern in-einander
sollen die Verhaltungsarten sein. Der Lyrismus als das eksta-
tische, irrationale Moment, als die Kraft subjektiver Bewertung
soll der philosophischen Tendenz auf Objektivitait als Motiv
dienen und dadurch das Individuum zum schopferisch Wertenden,
also zur PersoOnlichkeit machen; die objektive Tendenz hingegen
soll dem Lyrismus die Universalitdt der Objekte zu schaffen suchen,
an der allein er sich ndhren kann. Nur dann wird wahr, was
Wilde behauptet: ,Wie der Philosoph in den Augen Platos,
So ist der Dichter der Zuschauer aller Zeiten und aller Exi-
stenz,“ und anderswo: ,Universalitit ist das Wesen des Kunst-
werkes. “

Plato hat unser Problem zu lGsen versucht, indem er ent-
gegen der niichternen Einseitigkeit des Sokrates der Kunst (friiher
wenigstens) das Recht des Spieles lieB, dem Suchen nach dem
Wesen der Dinge aber, das heiBt der Dialektik, allein entschei-
denden Wert zuschrieb. Dazu stimmt, wie er die Dichter in der
Apologie behandelt: sie sind nicht wie die Politiker bloBe Simu-
lanten der Weisheit; aber ihre Einsicht beschrinkt sich auf ihre
Inspirationszeiten; daneben wissen sie nichts, sind aber um so
arroganter. Konzeption und Leben erscheinen also ganz getrennt;
keine Rede davon, dass etwa vom heute gewesenen Tage die
Musen singen mochten oder aus dem Leben selber die Harfe
Apollos klinge. Plato selber aber hat die Synthese vollzogen, so
wenig die Formel zu geniigen scheint; in dem selben Phédrus,
von dem ich rede, steht das Bekenntnis: viv pév ta péywora Tov
ayalov ynuiv yiyverar Suix pavias, Oela pévror Séaer didouévns. ,Nun
aber werden uns die groBten der Giiter durch Wahn zuteil, der
aber ist ein Geschenk der Gotter.“ Sein Mythos redet vom wahren
Sein, wenn es verniinftige Logik nicht mehr vermag. Und wo er
die Dichtung bekédmpft, vermisst er eben in ihr diese Beziehung
Zur Wahrheit.

193



Und neben dem antiken Philosophen-Dichter der moderne
Dichter-Philosoph: Goethe ist vielleicht das harmonischste Beispiel
dieser seelischen Einheitlichkeit. Schiller weil von ihm, dass er
die logischen Methoden instinktiv anwende und Anschauung mit
ideeller Erfassung, ohne es besonders zu wollen, verbinde. Muss
es den tatfremden Goethe-Priestern nicht eigentiimlich zumute
werden, wenn sie seinen Brief an Erichsen lesen: ,Nach meiner
Ansicht versdaumen Sie gar nichts, wenn Sie sich dem tétigen
L.eben oder den Wissenschaften widmen; denn erst alsdann, wenn
Sie in einem dieser Kreise eine weite Bahn durchlaufen haben,
werden Sie lhres Talentes gewiss werden. Bemichtigt es sich
aller Erfahrungen und Kenntnisse, die Sie gesammelt haben,
mit Gewalt, weill es alle die fremdesten Elemente in eine Einheit
zu verbinden, so ist das Phdnomen da, das Sie zu wiinschen
scheinen, das aber auf keinem andern Wege hervorgebracht wer-
den kann!“

Merkwiirdig: die Arbeit fiir die dichterische Anschauung be-
steht in der objektiven Versenkung in die Objekte? Gewiss. Ek-
stase ist Geschenk, wer die Intuition sucht, wird sie nie finden,
wer den Schleier der Gottin herunterreit, wird sich zerstoren.
Suchen kann man das Mittelbare; daraus ergibt sich vielleicht
der plotzliche Umschlag in die Unmittelbarkeit. Das Subjekt kann
sich genieBen, das moglichst viel des Objektiven in sich fassen
konnte. Sden kann man wollen; beim Ernten ist es anders...

Und noch inniger als bei Plato ist die Beziehung der Dich-
tung, uberhaupt der Kunst, und in der subjektivsten Form des
Lyrismus, zu der Wahrheit als dem Ziel der Philosophie bei
Goethe:

Dem Gilicklichen kann es an nichts gebrechen,
Der dies Geschenk mit stiller Seele nimmt:

Aus Morgenduit gewebt und Sonnenklarheit,

Der Dichtung Schleier aus der Hand der Wahrheit.

1.

Wahrheit ist Licht, Kunst Farbe; Wahrheit ist Raum, Kunst
Form. Was ist groBer? Keine Farben ohne Licht, ohne Wahr-
heit keine Kunst. Aber Licht ist ewige Reinheit, Kunst ist ewiger

194



Wechsel des gebrochenen, eben darum aber bunten Lichtes. Die
Begriffe, die Ideen sind allgemein, farb- und formlos, erden- und
Schrankenfreier, aber auch feiner und blasser. Die sinnliche Er-
Scheinung in der Kunst ist einzeln, beschrdnkt, also auch nicht
ganz wahr, sondern allein der Wahrheit Zeichen und Sinnbild,
seine schon gewordene Erscheinung, dauernd scheinendes Werden :
sie gibt, um sinnlich zu bleiben, zu viel, wo der Begriff, um all-
gemein zu sein, zu wenig bietet. Das Licht enthdlt alle Farben;
aber es neutralisiert sie; wer die Einzelfarbe will, ldsst die andere
fahren, freut sich aber des erwihlten Einzelnen unmittelbar und
um so intensiver. Die Dichtung ist der Wahrheit Schleier: fiir den
Menschen ist aber die Wahrheit der Welt von jeher als nuda
veritas reizlos im sinnlichen Wortverstande, ja oft furchtbar, aber
fruchtbar gewesen; schon ist der Schleier, und er macht sie schon;
Sie aber ist es, die die Falten wirit.

Es ist bei der Unart des Menschen, seinen Horizont fiir die
Welt, seinen Teil fiir das Ganze und den Augenblick fiir die Ewig-
keit zu nehmen, begreiflich, dass Wahrheit und lebendige Gegen-
Wdrtigkeit nicht ohne weiteres im seligen Frieden leben. Kunst
und ganz besonders die romantischsten Kiinste der musikalischen
und poetischen Lyrik geben als Schénheit das Wesen des Lebens
im Augenblick. Er aber flieBt und kein Wunsch ldsst ihn ver-
Weilen. ,Auch das Schdéne muss sterben, das Menschen und Gotter
bezwinget, nicht die eherne Brust riihrt es des stygischen Zeus.“
Es ist verstindlich und vielleicht sogar grofl, wenn das Gesetz
des sinnlichsten Kulturvolkes jedes Bildnis und Gleichnis verbietet
dessen was im Himmel, auf Erden und unter der Erde sei. Denn
€S rettet das Volk vom Gétzendienst. Das Hochste ist das aber
Nicht. Sondern nur so wird es erreicht, wenn auch der schone
Augenblick als der kiirzeste, aber der Intensitit nach vollkom-
Menste Ausdruck der Lebenswahrheit gerechten Gerichtes harren
darf. Den wenigsten ist das Reich der Ideen das Reich der Miitter:
E‘?d die Freude ist nicht des Teufels Tochter, sondern nur die

ier.

Ebenso wenig aber als von der bloBen Idee ldsst sich die letzte
Hohe von der bloBen Anschauung aus gewinnen. Mag die
Enthusiastische Intuition des Augenblickes alles vor der objektiven
Forschung voraus haben: die Allgemeinheit fehlt ihr doch. Sie

195



muss ihr fehlen, weil sie sinnlich ist und darin ihre GroBe und
Stdrke hat. Aber das bleibt eine Schranke und eine Verfiihrung.
Nur die Verbindung des Lyrismus als der letzten Fahigkeit momen-
taner intuitiver Konzentration und der anteillosen und affektfreien
Umfassung des Ganzen umféngt das volle Gebiet des Geistes und
vollendet den Menschen.

Der Lyrismus konzentriert in den Augenblick die ganze
Vitalitdt; diese hat ihren Grund in umfassender Entwicklung und
tendiert wieder auf eine solche. Uralt ist auf anderm Gebiete das
Bild, das auch hier das lebendigste ist: Was ist mehr, Korper
oder Same? Ohne Koérper kein Same, ohne Same kein Korper.
Sind sie nicht des selben Wesens innerlich gleiche, duBerlich ge-
trennte Erscheinungen? Ist nicht ihre Wechselwirkung das Ge-
heimnis und der Sinn des Lebens?

Alles in Eins zu fassen und Alles in Einem zu sehen ist das
Wesen und Ziel der Kunst; Einheit in allem zu finden, das der
Philosophie. "Ev kai mwav: das bleibt des Lebens Ziel, der Be-
trachtung und des Schaffens letzte Hoffnung. Erst das ist ganz
amor Dei, nicht was nur amor Dei intellectualis bleibt; Liebe ohne
Fruchtbarkeit ist noch nirgends groB und voll gewesen.

Die Mystiker, an denen der Philister am schOnsten seinen
dimensionslosen Horizont beweisen kann, hatten fiir diese Dinge
der Innerlichkeit eine selten erreichte Feinheit der Anlage und
der Kultur. Fassen wir ,Ewigkeit* nicht als bloBen Zeitbegriff,
sondern als Gegenbegriff der Endlichkeit und Individuation schlecht-
hin, so liegt geradezu die Formel dieser Lésung in dem Spruche
Jakob Bohmes:

Wem Ewigkeit ist wie Zeit
Und Zeit wie Ewigkeit,
Der ist befreit

Von allem Leid.

Also ist der Lyrismus samt seiner Beziehung zur Philosophie
bejaht. Droht nun aber die subjektivistische Fassung des Welt-
und Lebensbildes nicht noch gefahrlicher zu werden als ohnehin
schon, da ja doch die Erkenntnis selbst bei allem Willen zur Ent-
duBerung von wilder Willkiir ihre subjektiven Grenzen nicht ver-
leugnen kann? Waére es da nicht besser, man hielte die Philo-

196



sophie auch einfach fiir eine Sammlung analytischer Einzelwissen-
schaften? Kaum. Denn man denke an”das Wesen des Enthusias-
mus iiberhaupt. Dadurch, dass der Emzelne Einzelnes erlebt,
betont und wertet, bindet er sich nicht, sondern [ldst und eridst
sich von seiner Sonderbeziehung. Nachher wird ihn das Bediirfnis
neuer Stirkung von selber zur objektiven Betrachtung zuriick-
fiihren. Im friihern Bilde hieBe das: Der Same schafft den neuen
Organismus, ohne den alten zu zerstoren. Fiir diesen mag schlieB-
lich der Spruch Spinozas gelten: ,Nichts gibt es in der Natur,
was der geistigen Liebe zuwider wdre oder was sie aufheben
konnte.* Und jede Liebe wird dann symbolisch sein und
im Einzelnen das Ganze, im kleinsten Gott sehen. Weder
Bliite noch Frucht sind das Wesen des wachsenden Lebens.
Zu seiner Zeit aber ist das Schone des Wahren herrliche Vol-
lendung.

Auch die Erziehung ermangelt aller GroBe und Fiille, wenn
die Verbindung beider Geisteskrdfte nicht gesucht und einiger-
maBen erreicht wird. Nicht dass man sich von 6édem Drill des
formalen Verstandes zu ebenso einseitigem Kultus der sinnlichen
Anschauung wende, wollen und bediirfen wir. Gut und voll ist
erst das [Ineinander des Wahren und Schonen: Der Lyrismus
sei die organische Fahigkeit eigener persénlicher Bewertung,
eigentlichen Selbstbewusstseins, darin und darum aber fordert
eben er selber die hingebende Forschung nach allgemeiner
Wahrheit.

,Das Werdende, das ewig wirkt und lebt,
Umfass’ euch mit der Liebe holden Schranken,
Und was in schwankender Erscheinung schwebt,
Befestiget mit dauernden Gedanken.“

ZURICH GOTTFRIED BOHNENBLUST
.‘“l -. s . - : % .-::'. : ., P
QM..:‘.'b ;,.w ) m&; *

.&‘?o .8 of’r-o’."fb’.’t ;.:_:... "......_3 ] .' :: :f:?:_.:_':":c‘::- .:. ¥

‘

197



	Lyrismus und Philosophie: Freunde oder Feinde?

