
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Gottfried Keller und Conrad Ferdinand Meyer in ihrem persönlcihen und
literarischen Verhältnis

Autor: Frey, Lina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTFRIED KELLER UND CONRAD FERDINAND
MEYER IN IHREM PERSÖNLICHEN UND

LITERARISCHEN VERHÄLTNIS

Unter diesem Titel hat Paul Wüst1) ein gründliches und anregendes
Buch geschrieben, welches die interessante Frage so weit erschöpfend
beantwortet, als es das vorhandene Material heute zulässt.

Die nachfolgenden Ausführungen wollen keine Rezension des Wüstschen
Buches sein, sondern einigen Gedanken Ausdruck geben, die durch
dasselbe und durch den Gegenstand überhaupt hervorgerufen wurden.

Als Gottfried Keller die Augen geschlossen hatte, ließ sich Conrad
Ferdinand Meyer kurz nacheinander zweimal öffentlich über ihn vernehmen.
Das erstemal zwei Tage nach dem Tode (15. Juli 1890) in der „Neuen
Zürcher Zeitung", das zweitemal in dem auf 1. Oktober des gleichen Jahres
erschienenen Heftder „Deutschen Dichtung"(herausgegeben von K.E.Franzos)
unter dem nicht von ihm selbst herrührenden Titel „Erinnerungen an
Gottfried Keller". Weder die eine noch die andere dieser Kundgebungen macht
den Eindruck, unmittelbar aus dem unabweisbaren Drang des bewegten
Gefühls hervorgebrochen zu sein ; und was ihr Urheber als sekundäre
Veranlassung der „Erinnerungen" brieflich andeutet — „und wohl ein bisschen
Klugheit" — macht sich auch in der Zuschrift an die „Neue Zürcher
Zeitung" einigermaßen bemerkbar.

Man fühlt bei dieser deutlich, Meyer hielt es für geboten, er glaubte,
man erwarte es von ihm, dass er bei dieser feierlichen Gelegenheit, die
eine Art Landestrauer war, sein Wort sage. Aber die Unsicherheit des
Gefühles, die er Gottfried Keller gegenüber Jahre lang empfunden und mit
Unbehagen ertragen hatte, macht sich auch hier noch geltend. Schon die
Form und Adresse ist überraschend: eine Kundgebung „An mein Volk"
sollten diese Zeilen nicht sein, das wäre dem Verfasser wohl zu feierlich
und vielleicht auch etwas prätenziös erschienen. So gab er sie als eine
Kondolation — an die „Neue Zürcher Zeitung". Was verschlug es, dass
Gottfried Keller dieser nie angehört hatte, war doch die Zeitung die oder
eine der Vertreterinnen des Volkes, das mit Gottfried Keller so viel verloren
hatte. Und so entsprach C. F. Meyers Stellung zu dem Verstorbenen auch
weniger der Ausdruck des Schmerzes als eine Präzisierung dessen, was
Gottfried Keller seiner Schweiz gewesen war und bleiben musste. Es sind
Zeilen voll Würde und — mit gewusster und gewollter Selbstentäußerung —
Worte, dazu angetan, Keller die ideale Rolle eines Schutzgeistes der Heimat

ausdrücklich zuzuerkennen, die er in Wahrheit schon lebend innehatte
und seither behielt.

Aber es wäre unrecht, diese schönen und ergreifenden Zeilen nur der
Berechnung zuzuschreiben. Sie sind sicherlich, wenn auch nicht daraus
entstanden, so doch formuliert unter dem Eindruck einer Rührung, die nachher

in dem Maße wuchs, als sich das Bild des Toten in den nachfolgenden
Monaten für C. F. Meyer verklärte.

Gottfried Keller und Conrad Ferdinand Meyer in ihrem persönlichen und literarischen
Verhältnis von Paul Wüst. 1911. H. Haessel Verla in Leipzig. IX und 197 Seiten.

845



Die „Erinnerungen" sind freilich noch unter dem Drucke unbestimmter
Befürchtungen entstanden — überaus vorsichtige und in jedem Wort genau
abgewogene Dokumente. Sie sind ausdrücklich verfasst worden, um der
Öffentlichkeit das Bild der Beziehungen zwischen dem Dahingegangenen
und dem Nachgebliebenen zu geben, das der Schreibende in der Öffentlichkeit

fixiert zu wissen wünschte. Sicherlich hat Conrad Ferdinand Meyer
kein Wort geschrieben, das nicht der Wahrheit entsprach ; aber ob er alles
geschrieben hat, was er hätte schreiben können? Das darf wohl ebenso
sicher verneint werden.

Es ist bezeichnend, wie ängstlich er in Briefstellen die Auffassung zu
bestimmen sucht, die er seinen „Erinnerungen" wünscht. Diese Vorsorge
macht ihn selbst schwankend. Bald nimmt er seine Ausführungen ganz
harmlos, dann spricht er von der großen Vorsicht, mit der er geredet und —
geschwiegen habe; handkehrum nennt er sich „d'une extrême franchise"
und mehr als einmal fordert er auf, zwischen den Zeilen zu lesen.

Es ist klar, er fürchtete etwas, dem er im voraus zu begegnen, das er
im Entstehen zu entkräften suchte. Er sah wohl im Geist einen Kranz
von Sagen und Anekdoten sich um sein Verhältnis zu Keller legen, in denen
er den Kürzeren ziehen würde; er scheute die Rolle des Abgewiesenen, die
ihm ein bösartiger Klatsch zuweisen könnte („Ich würde mich gar nicht
wundern, wenn in seinem Nachlass etwas Unangenehmes für mich zum
Vorschein käme — ich verzeihe es im voraus" [an Rodenberg, 19. Juli].)
Nichts von diesen Befürchtungen ist eingetreten. Keinerlei unliebsame
Entdeckungen aus dem Nachlass, kein böswilliger Klatsch störte ihm die immer
stärker anwachsende Stimmung wehmütigen Gedenkens und Verklärens

„und jetzt besonders, da nichts Persönliches mehr hineinspielt, wird er
mir doppelt lieb", vgl. Wüst, Seite 156). So reichlich die Keller-Anekdoten
bisher gesprossen sind — und ihnen allen liegt auch da, wo sie übers Ziel
schießen, die Freude an „unserem Gottfried" zugrunde — die Keller-Meyer-
Anekdoten sind ausgeblieben. Gottfried Keller ist in Zürich eine volkstümliche

Figur gewesen und geblieben ; Conrad Ferdinand Meyer ist das nie
gewesen und kann es nie sein. Aber vor boshafter Nachrede schützt ihn
denn doch seine Künstlergröße und seine innere Vornehmheit.

Gerade diese beiden Qualitäten haben seine Haltung Gottfried Keller
gegenüber bestimmt. Sie und seine Gerechtigkeit ließen ihn die diametral
entgegengesetzte Individualität Kellers würdigen und wenigstens in dem
vielleicht etwas idealisierten Destillat, das sich ihm nach Kellers Tod als dessen
eigentliches Wesen ergab, auch gewissermaßen „lieben". („Im Grunde habe
ich ihn lieb gehabt.")

Sind die „Erinnerungen" fast ein diplomatisches Aktenstück, so sind es
die zwischen Keller und Meyer gewechselten Briefe vielfach nicht minder.
Sie bestätigen im ganzen das Bild in den „Erinnerungen". Aber bei allem
Feinen, Originellen und Liebenswürdigen im einzelnen ist doch dieser
Briefwechsel keine restlos erfreuliche Sache. Beide standen unter dem Druck
eines imaginären Zwanges, ausgeübt von der sogenannten öffentlichen
Meinung. Beide sind dadurch aus ihrer natürlichen Haltung herausgedrückt
worden. Was Gottfried Keller an gelegentlicher Temperamentsentgleisung
leistete, ist bei C. F. Meyer durch eine seinem späteren Wesen sonst nicht
mehr entsprechende Unsicherheit und durch ein zuweilen unglückliches
Verfehlen des Tones erwidert, und das Stück, das sie vor der Öffentlichkeit zu

846



spielen hatten, endete schließlich in einer auf Verbeugungen und Gebärden
beschränkten Pantomime. Gottfried Keller verstummt ganz, Conrad Ferdinand

Meyer zieht sich auf resignierte Korrektheit zurück.
Bei ihm kann man von Resignation sprechen, bei Keller nicht. Überblickt

man den Gang der Beziehungen, so hat man folgenden Eindruck:
Als ein Junger hat C. F. Meyer kaum den Gedanken gehabt, Gottfried
Kellers Bekanntschaft zu suchen. Dieser hatte bereits seine zwei Gedichtbände,

seinen Grünen Heinrich, seine Leute von Seldwyla und seine
„Kalendergeschichten", wie Paul Wüst sie nennt, hinter sich und stand als
anerkannter und berühmter Dichter vor der Öffentlichkeit, als C. F. Meyer in
der Verborgenheit schwer mit seinen unbeholfenen poetischen Erstlingen
rang, ein völlig Unbekannter, beinahe ein Belächelter. Nur eine oberflächliche

Erwägung kann annehmen, der Verkehr mit Keller wäre damals für
ihn nutzbringend und ersprießlich gewesen ; ermisst man C. F. Meyers
damalige physische Verfassung, so empfindet man die Gefahr, die für den
Sensiblen und Unsicheren darin gelegen hätte, mit einem so unverhohlenen
Draufgänger wie Gottfried Keller zusammenzustoßen, der bei allem
Wohlwollen und aller Loyalität für talentierte Anfänger doch mit diesem Zarten
und seinen wunderlichen Erstgeburten kaum viel anzufangen gewusst hätte
und ihn mit einem Wort auf Jahre entmutigen konnte. Erst als ein Fertiger
und Getesteter, erst als er daran denken durfte, dem Meister an die Seite
zu treten, hat C.F.Meyer Keller gesucht. Warum? Kaum um künstlerischen
Rat zu finden. Dazu war er sich seiner selbständigen Richtung wohl schon
zu bewusst. Aber abgesehen von dem persönlichen Interesse, das ein solcher
Mann bot, das man aber nicht allzuhoch anschlagen darf bei C. F. Meyers
Eigenart, es war die Zeit, da dieser auch nach auswärts literarische
Verbindungen anknüpfte — sein Briefwechsel zeigt es — ; und es war fast
unmöglich, dass die beiden sich in dem engen Raum des damaligen Zürich
fern blieben. Wenigstens in dem noch engeren Raum von Mariafeld. Hier
veranstaltete der gastfreundliche François Wille (1876) das erste Zusammensein

der Beiden, das gut ablief. Ob dieses auf die eigene Initiative des
Gastgebers zurückging, ob vielleicht die kluge Schwester Betty mitgeholfen
hat, ist belanglos. Aber kaum geschah das Zusammentreffen ohne Meyers
vorheriges Einverständnis. Dann beginnt der schriftliche Verkehr, indem
Meyer den Jenatsch schickt. Es wäre menschlich und natürlich, wenn Conrad

Ferdinand Meyer, nachdem er endlich vor der Lesewelt durchgedrungen
war, auf die Anerkennung des einzigen Rivalen, der in der Heimat in
Betracht kommen konnte, und des größten Dichters seiner Zeit ein besonderes
Gewicht gelegt hätte. Hat er ja auf die Stimme seiner auswärtigen
literarischen Freunde noch immer mit einer gewissen Ängstlichkeit hingehorcht,
die er nicht nötig hatte, die jedoch in seiner Natur lag. Aber Kellers
Zustimmung war keine uneingeschränkte. Der literarische Briefwechsel Meyers
mit Keller, durch ein Dezennium (1876—86) hindurch fortgeführt und bei den
beiden völlig auseinandergehenden Schöpfungen des Pescara und des Salander
endend, bestand vorwiegend aus ein paar kurzen Begleitworten zu der
Sendung der neuerschienenen Werke des einen und des andern und ebenso
kurzem Dank und kritischer Würdigung. Dabei ereignete sich, dass die Beiden,
die sich persönlich nicht fanden, es auch literarisch zu keinem wirklich
befriedigenden und ersprießlichen Austausch bringen konnten.

Gottfried Keller hat ersichtlich beides mehr geduldet als gewünscht

847



Er hat wohl überhaupt nie einen persönlichen oder literarischen Verkehr
von sich aus gesucht oder angebahnt aus bekannten Gründen seines
Charakters. Er wie Meyer waren durch Verbitterung hindurch und mit
geschärfter Empfindlichkeit aus ihr hervorgegangen. Aber Meyer hat sie teils
überwunden, teils verbergen gelernt; Keller nie, er ist auch mit dem Alter
kaum milder geworden. Individualitäten, Verhältnisse, Lebensauffassungen,
alles war bei den Beiden entgegengesetzt: dazu glaubte Keller in Meyers
Art eine gewisse Herablassung zu empfinden, die er nicht ertrug und die ihn
mit tiefem Misstrauen, besonders in jedes Lob, erfüllte. Meyer seinerseits
litt unter der unzugänglichen Schroffheit und dem Unberechenbaren im
Wesen Kellers.

Nur das künstlerische Interesse und der gegenseitige künstlerische
Respekt erhielt den Briefwechsel am Leben. Die Äußerungen über die
einzelnen Werke sind auf beiden Seiten bei aller Zurückhaltung und Knappheit

aufschlussreich und originell, aber nur einmal kommt es zu einem
vollen Ton der Anerkennung: bei den Gedichten. Auf dem Gebiet der
Novelle gingen die Briefschreiber völlig auseinander, und die Kürze der
vorsichtigen Aussetzungen lässt meist ein starres non possum durchblicken.
Weder auf der einen noch auf der andern Seite ist eine Fracht der
künstlerischen Aussprache zu gewahren. Jeder ging nach wie vor seinen Weg,
und ein Goethe-Schiller-Briefwechsel wurde es so wenig als ein Goethe-
Schiller-Verhältnis.

Zu breitangelegten künstlerischen Erörterungen fehlte bei beiden Teilen
in erster Linie die Grundlage eines persönlichen Vertrauensverhältnisses.
Dann die Überzeugung von der absoluten Richtigkeit dessen, was der andere
schuf. Und das mochte vielfach daher rühren, dass man sich auf dem einen
Gebiet der Novelle doch ganz anders stieß, als es zum Beispiel bei Goethe
und Schiller der Fall war, mit denen so gern auf Keller und Meyer
exemplifiziert wird. Bei diesen zwei völlig getrennte Welten; was bei Keller und
Meyer Fragen des Stils, der Färbung, der zum Teil gewollten Kunstübung
war, das waren dort universelle Verschiedenheiten, es waren die großen,
in den beiden genialen Schöpfern konzentrierten divergenten Strömungen
des Jahrhunderts, der ganzen Kulturentwicklung ihrer Zeit.

Dann fehlte Keller wie Meyer die Zeit für breite briefliche Auslassungen

— beide im Gedränge ihrer so verschieden gelebten Tage, beide vor dem
letzten Schnitt der Parze bangend und in Hast ihre Ernte bergend, beide
schon von den Vorboten ihrer Altersschicksale bedroht. Und schließlich —
beide waren theoretischen Erörterungen eigentlich abgeneigt. Wie sie, gleichfalls

sehr im Gegensatz zu Schiller und Goethe, einer unphilosophischen
Zeit angehörten, so fehlte beiden die universale Geistesanlage und das
Bedürfnis, außer der Produktion auch die Gesetze derselben theoretisch zu
bewältigen. Sie lebten künstlerisch aus Zeit und Gegenwart, auch wo sie
Vergangenheitsstoffe gestalteten.

Und hier liegt vielleicht der Schlüssel ihres schwierigen Verhältnisses,
ihrer Berührungen und — ihrer Zukunftswirkungen, so weit sich diese der
Mutmaßung öffnen.

Deutlicher und einfacher als bei Keller lässt sich das, was man vielleicht
zeitgenössische Beschränkung nennen darf, bei Meyer festlegen. Man ist
leicht geneigt, ihn als Pathetiker anzusprechen und als solchen, wie Schiller,
über die Schranken seiner Zeit erhoben zu sehen. Aber diesem Pathetiker

848



fehlt zwar nicht die pathetische Gebärde, die er meisterlich beherrscht, wohl
aber das überzeitliche Pathos, die hinreißende Leidenschaft für eine Idee,
jenes Feuer, das die Gebärde von innen heraus schafft und füllt. Er ist
kein Apostel, sondern ein Gestalter. Und ebensowenig hebt ihn seine
Neigung zu historischen Motiven, um derentwillen man ihn zu gleichem
Unrecht an Schillers Seite sieht, über seine Zeit. Man darf seine geschichtlichen

Studien nicht zu sehr betonen, er hat es selbst nicht getan. Die
Geschichte hat ihm die meisten seiner Stoffe geliefert, aber seine Auffassung
ist keine eigentlich historische. Er liebt es, historische Figuren nach lebenden

Modellen zu bilden und vielfach aus der eigenen Individualität zu
sättigen, die allgemeinen historischen Hintergründe nur zu skizzieren und auch
im Detail eine gewisse Mitte zwischen der historischen Wahrheit und den
Analogien der Gegenwart innezuhalten.

In dieser Mitte liegt sein Stil: Realität nur, so weit sie die stilisierte
Umrisslinie zulässt, die ihm Bedürfnis ist. Niemand wird seinen Pescara
zum Beispiel als einen Menschen des sechzehnten oder seine Richterin als
eine Frau des neunten Jahrhunderts ansehen können. Den Eindruck der
Zeitwahrheit erreicht er einfach nur auf negativem Wege durch Vermeiden
des spezifisch Modernen. Der deutlichste Beweis für diese à peu-près
Historik ist seine Sprache, die so ziemlich überall dieselbe ist. In seinem
Verhalten zu der historischen Wahrheit geht er entschieden noch auf dem
Wege der Freytag, Dahn, Ebers weiter, die er sonst so weit unter sich lässt.
Die Modernsten der historischen Erzählung haben diesen Weg völlig
verlassen und brauchen einen absoluten historischen Realismus, zum Beispiel
die Handel-Mazetti, auch sie von einem nahen Wandel des Stiles
unverkennbar bedroht.

Dieses Stilgefühl, das im Aufbau sich vom Realismus abwandte und
doch für Charakteristik und Details der realistischen Mittel nicht entraten
konnte, scheidet Meyer von Schiller. Es hat den Dramatiker in ihm mit
seinen unerbittlichen Fesseln erwürgt. Es hängt aufs innigste mit seiner
Richtung nach der Renaissance zusammen.

Die Renaissance ist nicht nur C. F. Meyers ergiebigstes Stoffgebiet —
sie war ein Bedürfnis seiner Individualität, sie hat den Dichter in ihm gelöst,
sie hat ihm seine Methode gegeben, sie hat auch seine Mängel gedeckt.
Die Renaissance hat eine Zeitlang unsere bildende Kunst gelenkt, unser
Kunstgewerbe tyrannisiert. Durch Conrad Ferdinand Meyer ist die Renaissance

des endenden neunzehnten Jahrhunderts auch in die Literatur
gedrungen. Aber diese Bewegung ist noch zu seinen Lebzeiten zurückgeflutet;
dass sie ihn nicht auch mit sich fortgeschwemmt hat, verdankt er menschlichen

und künstlerischen Qualitäten, die über aller Zeit stehen und die
am reinsten in seinen Gedichten zum Ausdruck kommen. Aber nimmer
konnte ihm diese Renaissance, diese retrospektive, aus keiner welthistorischen

Entwicklung, sondern aus der künstlerischen Sterilität hervorgegangene

Mode die Tiefe geben, aus der ein Schiller und Goethe
hervorgegangen sind.

Stärker als bei C. F. Meyer sind die universellen Elemente bei Gottfried
Keller. Er, der anfängliche Maler, hat schon ein weiteres Gebiet der
künstlerischen Tätigkeit umspannt, er hat die Schmerzen seiner Heimat mitgelitten,

ihre Kämpfe ausgekämpft, er hat ein tiefes aktives Ethos in dem
erregbaren Gemüt getragen. Aber auch ihn hat die Ungunst des Schicksals

849



in eine Zeit gestellt, deren vitalste Interessen der Poesie keine Nahrung
geben, auch ihm hat die Enge der Verhältnisse nur einen dürftigen Boden
gewährt. Die welthistorischen Schlachten auf allen geistigen Gebieten sind
internationale geworden, und jene günstige Konstellation, die einem Schiller
und Goethe die nationale Eigenart in die großen humanen Bewegungen zu
tragen erlaubte, hat wohl nie über der Schweiz geleuchtet.

Aus allen den bis in die letzten Fasern sich erstreckenden
Verschiedenheiten ihrer Naturen ließ sich von vornherein annehmen, dass von einer
Beeinflussung des einen unserer Dichter durch den andern kaum die Rede
werde sein können. Dass Nationalität, Stoffgebiete und gleiche Gattung
dennoch Berührungen herbeiführen könnten, war dabei nicht ausgeschlossen.
Paul Wüst hat nun sorgfältig und erschöpfend alles das nebeneinander gestellt,
was man als Parallelen in den einzelnen Werken ansprechen könnte. Er
geht dabei einfacherweise chronologisch vor. Eingehend und treffend setzt
er die verschiedene Stellung der beiden zur Historie auseinander und weist
den Gedanken (Kösters) zurück, Keller sei durch Meyer auf das historische
Gebiet gelockt worden. Er meint freilich von Keller: Die Verarbeitung
historischen Materials „war im Grunde gegen seine Natur" und stützt sich
auf eine mündliche Äußerung, die Kellers Unsicherheit auf diesem Boden
belege. Man darf vielleicht trotzdem hervorheben: Von einer instinktiven
oder prinzipiellen Abneigung Kellers gegen die Geschichte überhaupt kann
wohl kaum die Rede sein. Er stand nicht nur als Staatsschreiber, sondern
seiner ganzen Anlage nach seit seinen männlichen Jahren im öffentlichen
Leben, und es ist undenkbar, dass ihn, den die politischen Schicksale seiner
Heimat in der Gegenwart aufs stärkste ergriffen, ihre Vergangenheit gleichgültig

gelassen habe. In derTat waren ihm die geschichtlichen Verhältnisse
und Zustände, die er seinen historischen Novellen zugrunde legt, nicht nur
wohl vertraut und bekannt, sondern er hatte sie mit Gefühl und Phantasie
so durchdrungen, dass sie sozusagen ganz in sein persönliches Wesen
übergingen. Denn sie waren das unter der Oberfläche der Gegenwart
weiter pulsierende Leben seiner geliebten Heimat, das er wie mütterliches
Blut in den Adern fühlte. Gottfried Keller hat, und das muss hervorgehoben

werden, nur die Geschichte seiner engeren Züricher Heimat
dargestellt.

Auch Meyer hat sich zuerst nach heimatlichem Stoff umgesehen, ehe
er die Grenze überschritt: der in der Nähe Zürichs sterbende „Hutten", der
„Schuss von der Kanzel", „Plautus im Nonnenkloster", „Das Amulet",
„Jenatsch" gehören in den Umkreis der Heimat, wozu noch die unausgeführten

„Komthur", „Toggenburger", „Lustige Klosteraufhebung" kommen. Aber
diese Vorwürfe, so weit wir sie übersehen können, sind mit Ausnahme des
„Schusses" von Anfang an vom allgemeingeschichtlichen Gesichtswinkel
aus gesehen und ihre Existenz nährt sich aus tausend Adern, die sich von
jenseits der Lokalgrenzen in sie ergießen; sie sind ohne den größeren
Lebenskreis des Allgemeinhistorischen undenkbar. Es ist sehr bezeichnend,
dass, von dem eingewanderten Hutten zu schweigen, weder General
Werdmüller, noch Schadau und Boccard, noch Gertrude, noch selbst Jenatsch
eigentlich Schweizer genannt werden können. Alle diese Personen könnten
als „historische Figuren" auch auf anderm Boden existieren. Gertrud ist
allgemein „germanisch", General Werdmüller dürfte eher aus dem nördlichen
Deutschland stammen (der Feind der „Faffen" hat sehr wesentliche Züge

850



von François Wille), Schadau ist deutscher, Boccard welscher Abstammung,
Jenatsch ausgesprochener Romane. In den Nebenfiguren fließt mehr
Schweizerblut. Bezeichnend ist auch, dass C. F. Meyer gegen den vielleicht
den lokalsten Charakter tragenden „Schuss" einen Widerwillen empfand
und seiner Abneigung gegen „das Schweizerische" im Toggenburgerstoff
direkt Ausdruck verlieh. Der Grund hievon ist sicher nicht in mangelnder
Heimatliebe, sondern eher in der Erkenntnis zu suchen, wie sehr die
schweizerische Eigenart der Steigerung und Stilisierung widerstrebt hätte.

Anstatt der großen Heldenspieler der Weltgeschichte, die Conrad
Ferdinand Meyer immer mehr in den Mittelpunkt seiner Handlung stellte und
deren Psyche er mit „dem Leben der Gegenwart" und der eigenen
Persönlichkeit füllte, hat Keller sich auch in seinen historischen Novellen an
die kleinen und mittleren Leute gehalten. Er hat sie mit wunderbarer
Intuition in die Denkweise ihrer Zeit zu tauchen verstanden und bei der
größten kulturhistorischen Treue warmes Leben geschaffen. Dass ihn dabei

persönlich ein gewisses Gefühl der Unsicherheit einmal beschlich, tut
der erstaunlichen Wahrheit gerade in der „Ursula" keinen Abbruch. Keinen-
falls aber hat er hier unter Meyerschem Einfluss gearbeitet, und nirgends
ist seine Art entfernter von Meyer als gerade hier.

Aber ebensowenig können wir im „Schuss" oder einer andern Novelle
Meyers eine erhebliche Annäherung an Keller erblicken. Der Charakter des
Generals weist sicherlich keine Verwandtschaft mit dem Landvogt von Greifensee

auf, wie gern angenommen wird. Dieser steht mit seiner Untertanenschaft

in einem freundlichen landsmannschaftlichen Verhältnis, Werdmüller
schließt sich als ein Sonderling und Menschenverächter ab ; die Spässe des
Landvogts sind hell, lustig und wohlmeinend, Werdmüller hat einen
unverkennbaren Zug der Grausamkeit und des bloßen Spielens mit den Menschen.
Sein Vorgehen bringt einen „Freund" um Amt und Ehre, der Landvogt sieht
sich nur „einen zierlichen Scherz" winken. Vor allem aber die ganze Technik:
Meyer hat in die Mitte seiner Handlung eine jener zugespitzten Rechnungen
gestellt, wie er sie, besonders in seinen ersten Novellen, liebt: im Schuss
die Auswechslung der Pistolen, die gerade so gut auch versagen könnte,
im Amulet die des Amuletes, im Plautus die Rechnung auf die zwei
ververwechselten Kreuze, im Leubelfing die Handschuhe des Lauenburgers,
deren kompositorische Bedeutung etwas zweifelhaft ist, und dergleichen
mehr; er glaubt solcher Hilfsmittel der dramatischen Spannung nicht ent-
raten zu können, die er mit gereifter Meisterschaft später durch Umwandlungen

in der Psyche seiner Helden ersetzt. Keller erzählt, hier sich der
Rahmenhandlung meisterlich bedienend, in ruhigem epischem Fluss.

In der Bewältigung des historischen Materiales ist Meyer Keller
entschieden überlegen. Während dieser nicht ansteht, zusammenhängende
Partien historischer Darlegung unaufgearbeitet, wenn auch mit patriotischer
Teilnahme durchwärmt, in seine „Ursula" hineinzustellen, weiß Meyer
ein derartiges Vorgehen, so reich auch das Material zudrängt, von Anfang
an, schon im Jenatsch, zu vermeiden. Er arbeitet alles in seine Personen
und ihre Schicksale restlos hinein. Nie kommt er der mangelnden Kenntnis
des Lesers einen Schritt entgegen und unterdrückt konsequent, was sich
nicht aus der Situation oder dem Charakter seiner Helden ergibt.

Die psychologische Ausarbeitung ist neben der kunstreich geführten
und in Bildern entrollten Handlung sein stärkstes Interesse: je schärfer

851



seine künstlerische Eigenart sich entwickelt, desto mehr versinkt der Boden
der historischen Geschehnisse, in Riesendimensionen überschattet von dem
entfalteten psychologischen Einzelproblem. Keller lässt Land und Leute,
jede Einzelheit des versunkenen Lebens an die Sonne seiner Phantasie
emportauchen, und die Geschicke seiner Helden spiegeln die des ganzen
Volkes.

ZÜRICH LINA FREY

OHO

GUDRUN

Die farbige frohe Welt mittelalterlicher Dichtung versucht man heute
auf vielfache Weise dem gegenwärtigen Empfinden wieder zugänglich und
lebendig zu machen. Man überträgt altfranzösische und altitaliänische
Novellen, veranstaltet Prachtausgaben mittelhochdeutscher Epen und lässt den
alten Tristanroman in neuen Formen auferstehen. So besitzen wir
beispielsweise bereits zwei deutsche Übersetzungen von Joseph Bédiers
Neugestaltung des wunderbaren Stoffes, dem feinsinnigen Versuche, in
wissenschaftlicher und künstlerischer Arbeit die ältere Fassung des Romans von
Tristan und Isolde zu einem modernen Buche umzuformen. Leider liegt
die reizvollste Übertragung mittelalterlicher Erzählungen immer noch wenig
gekannt abseits vom Wege: das „Spielmannsbuch" von Wilhelm Hertz, das
so entzückende Stücke wie Aucassin und Nicolette, Lanval, Guingamur und
wie sie alle heißen mit sprachmächtigem Übersetzungsgeschick wiedergibt
und gleichzeitig die ganze vielgestaltige Stoffwelt eines fahrenden Sängers
vor Augen führt.

Fast scheint es, als ob die Gegenwart eine besondere Vorliebe für
mittelalterliche Dichtung besäße. Auf alle Fälle ist es eine Abwechslung.
Und schließlich ganz selbstverständlich bei der ungeheuren Buchindustrie
unserer Tage, der die entlegensten Literaturen und Dichtungen nicht fremd
bleiben. Es darf uns also nicht wundern, wenn moderne Dichter in ihrem
Suchen nach Stoffen in das Reich mittelalterlicher Sagen und Motive
herabgestiegen sind. Von allen, die diesen Stoffkreis betraten, hat wohl Ernst
Hardt mit seinem „Tantris, der Narr" den stärksten Erfolg davongetragen,
nicht nur weil sein Stück mit zwei Preisen ausgezeichnet wurde (denn auch
das, als angenehme Reklame, half die Wirkung verstärken), sondern doch
viel eher deshalb, weil hier ein begabter Künstler ein dankbares Motiv
dramatisch gestaltet und in geistreicher Weise modernisiert hatte.

Zwei Jahre hat der Dichter mit einer neuen Schöpfung gewartet: jetzt
tritt er mit einer „Gudrun" auf den Plan. Man kennt das alte Epos, das
schon auf der Schule als die „Nebensonne der Nibelungen" gepriesen wird,
dieses farbige und starke Gedicht, das von dreifachem Frauenraub erzählt,
von Kriegsschiffen und Meeresbrandung, von klingenden Kämpfen und königlichen

Frauen, und das doch wieder süßeste Musik durchtönt, das bei aller
großartigen Härte so viel Rührendes und Naives enthält: an mancher Stelle
weit eher Idyll als Heldenlied. Im Mittelpunkte aber steht Gudrun, das
treue und mutige Mädchen, die liebende Braut, die duldende Heldin. Dreizehn

Jahre lang erträgt sie im fremden Lande die niedersten Magddienste,
weil sie sich dem Könige, der sie geraubt und ihren Vater erschlagen, nicht

852


	Gottfried Keller und Conrad Ferdinand Meyer in ihrem persönlcihen und literarischen Verhältnis

