
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Odysseus und Nausikaa

Autor: Trog, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


de crimes dont, après une minute de réflexion, elle se frappera
la poitrine de remords et de honte. Toutes les grandes âmes,
après avoir subi l'influence de leur milieu, ont réagi, se sont
séparées de la masse, ont lutté contre la masse; or, dans cette lutte
inégale, l'armure qui les rendit invincibles, c'est cette conscience
individuelle qui fit pousser à un pauvre petit moine augustin,
en face de l'Empire, en face de l'Eglise ameutés et vociférants,
le cri d'où sortit la Réforme: Je ne peux pas autrement!

* **
Je n'en dis pas davantage. Toute doctrine morale étant une

forteresse destinée à nous couvrir contre les maux de la vie, mais
surtout contre nos instincts anarchiques et brutaux, on peut dire
que la morale de M. Maeterlinck est une place démantelée;
surtout, elle manque de ce donjon central qui nous sert, aux jours
de détresse, de haut refuge et de suprême retraite. Certes, elle
a beaucoup de charme; comme décor d'Opéra Comique, avec un

peu de clair de lune, de „clair de lune las", c'est tout ce que
peut désirer de mieux un boulevardier qui croit avoir du vague
à l'âme. Mais nous avons besoin de granit, et non pas de carton
peint; et, Dieu merci, nous pouvons invoquer des autorités plus
hautes que celle de ce Shakespeare invertébré qui a traduit le

choral héroïque de Carlyle dans la prose émasculée d'Ernest
Renan.

PARIS SAMUEL CORNUT

ODYSSEUS UND NAUSIKAA
TRAGÖDIE VON ROBERT FÄSI »)

Das äußere Gerüst und der seelische Kern der Fabel gehören der
homerischen Sage an: nach zehnjährigen Irrfahrten findet Odysseus, als
Schiffbrüchiger von der Königstochter Nausikaa beschützt, gastliche
Aufnahme beim König der Phäaken, den er wieder verlässt, um endlich in die
Heimat zu gelangen. — Die weitere Gestaltung des Motivs ist aber Fäsis
Eigentum : Die phäakische Insel, „mit Fülle und Überfülle von den Göttern
gesegnet", wurde von fremden Heeren, Krieg und Laster verwüstet und ihr
daher das Gesetz gegeben :

1) Schulthess & Co., Zürich 1911.

565



Das drinnen sei gut, aber das draußen sei böse;
Es sei weder ein hinaus, noch ein herein.
Kein Nachen werde gezimmert, kein Ruder geschnitten;
Wirft euch das Meer den Fremden an die Küste,
Seid hartgeherzt, werft ihn dem Meer zurück.

Das Volk verhält sich darum finster und feindselig gegen den Willen
des Königs, dass „einmal die Gnade sich über das Gesetz erhebe" und der
Fremde als Gast aufgenommen werde. Odysseus, um nicht der Zerstörer
ihres ruhigen Glücks zu sein, will sich als Opfer ins Meer stürzen. Auf
einen Schrei Nausikaas hin hält er aber inne, um zu leben und bei den
Phäaken zu bleiben.

So ist es wahr? Der Fluch des Irrens löst sich?
Ich bin am Ziel? Es ist ein Ziel für mich?

Nausikaa tanzt für ihn und reicht ihm den Kranz aus Ölblättern.
Das Volk erbittert sich aber immer stärker über Odysseus, der es aus

seiner Sorglosigkeit reißt und große Werke schaffen lässt. „Ein trennend
Messer kamst du unsrer Eintracht." Es werden schlimme Gerüchte laut
über die Fahrten des Helden, dessen Namen noch niemand weiß. Odysseus

erzählt von seinem Aufenthalt bei Kalypso und seiner Fahrt in die
Unterwelt. Er wird beschuldigt, Unheil und Tod heraufgebracht zu haben.
Als der Hauptmann der Wache, der Nausikaa liebt, auf ihn losdringt, schlägt
er ihn. Mit Bitten und Drohen und endlich mit Gewalt sucht das Volk
Odysseus als Opfer zu zerreißen, aber Nausikaa wirft sich schützend vor
ihn. Im Triumph fordert er sie zu seinem Weib, um durch sie ganz eins
mit den Phäaken zu werden, und die Erregung der Menge schlägt in den
Jubel des Hochzeitfestes um.

Aus Hass und Hohn lässt der Hauptmann der Wache den alten Mentes
ein, der Odysseus sucht. Dieser will aber nichts vom Draußen wissen (um
die nur halb betäubte Sehnsucht nicht zu wecken) und hört scheinbar
unwillig die Erzählung an, die in steigender Dringlichkeit die Not der Heimat
schildert. Bei der höchsten Gefahr: ein Unwürdiger will Krone und
Gemahlin an sich reißen, gibt er sich aber zu erkennen und befiehlt die heimliche

Rüstung des Schiffes. Den Königssohn Laodamas, der seine Absicht
ahnt und sich ihm in den Weg stellt, stößt er nieder und eilt ans Ufer.—
Nausikaa, die das Hochzeitsbett gerüstet hat, kommt, um den Geliebten zu
holen, und da sie erfährt, dass er zum Meer stieg, gleitet sie hinab, um
sich mit ihm zu vereinen. Der König fasst sich in Größe:

Lasst uns die Trümmer räumen, die Toten begraben,
Neu sät die Saat, neu stellt die Häuser auf,
Und des gedenkend, dass es Zelte sind
Für einen Tag und eine Nacht gebaut,
Und dass das Glück scheu ist wie Morgentraum.

Das Drama ist keine eigentliche Tragödie und dramatisch im weitern
Sinn nur die Form, das Problem aus dem Helden heraus in die Mitspieler
zu projizieren. Da diese aber, obwohl seine Gegner, nie an ihn
heranwachsen, und er immer eins ist mit seinem Willen, auch wenn das Ziel,
darauf er ihn richtet, ein falsches scheint, spitzt sich die Handlung nicht zum
Konflikt zu. So kann der Held irrig, aber nie gegen sich selbst handeln.
Von Anfang an zieht sich eine weiterstrebende, oft kaum vernehmbare und
zwar unterbrochene, aber nie umgebogene Melodie bis zum notwendigen
Schluss. — Das Drama will musikalisch gewertet werden. Das wird auch

566



seine szenische Wirksamkeit beeinflussen und sie zum großen Teil von der
Diktion abhängig machen. Es ist durchaus notwendig, dass die gegensätzlichen,

oft nur blitzartig auftauchenden Motive dem Zuhörer bewusst
gemacht werden (zum Beispiel das flüchtige Wahrnehmen des fremden Schiffes
mitten im Jubel des beginnenden Hochzeitsfestes). Wie denn überhaupt
der Schwerpunkt des poetischen Gehaltes in der Sprache liegt, die, zwar
nicht immer originell — an Nietzsche, Wilde, Hofmannstal und sogar Wagner
erinnernd — doch von starker Plastik, Leuchtkraft und Konzentration ist
und Bilder besitzt, die stellenweise die glutvolle Symbolik des Hohen
Liedes erreicht. Der eigenartige, dithyrambisch freie Vers klingt oftmals
hinreißend — ohne aber leer oder phrasenhaft zu werden — und hält sich
immer in großer Zucht und Selbstgebundenhpit. Er erfordert eine äußerst
kultivierte Sprechkunst, besonders um den Lyrismen gerecht zu werden.
Es ist die Frage, ob, bei der Erzählung von der Not Penelopes, die kurze,
balladenhafte Strophe angebracht sei, oder ob der Stilwechsel nicht besser
vermieden worden wäre. Die Schilderung von Stimmungen und Situationen
nimmt überhaupt etwas zu viel Raum ein; so sind vor allem die
Volksszenen zu breit angelegt. Und wenn man die prachtvolle Liebesszene —
am Ende des zweiten Aktes — auch nicht missen möchte, ist es doch
durchaus ein Fehler, dass diese Situation, die den Höhepunkt des Stückes
darstellt, auseinandergerissen und, um Nausikaas willen, die Stimmung wiederholt

werden muss, wobei sie von ihrer Stärke einbüßt, da sie nur ein
einmaliges Erlebnis sein kann.

Der ganzen stilisierten Anlage des Dramas entsprechend bleiben die
Charaktere durchaus im Typischen stehen und sind lediglich Ausdruck des
Problems und der Stimmung. Außer den beiden Hauptpersonen treten nur
der König und Laodamas reliefartig etwas hervor. Im Zusammenhang mit
der Zeitlosigkeit des Motivs ist dies durchaus logisch. Denn es ist ein
allgemein und immer wahres menschliches Problem, das mit Homer und
griechischer Mythologie als solcher zunächst nichts zu tun hat. Der Dichter
hat denn auch in keiner Weise hievon Gebrauch gemacht; kein Name ist
genannt, ja überhaupt kein Glaube an die Macht der Götter vorhanden.
Die Menschen schaffen sich ihre Schicksale selber und besitzen die tiefere
Frömmigkeit des Vertrauens auf die eigene Kraft.

Odysseus und Nausikaa. — Sie sind die Verkörperung der stärksten
Gegenpole, die sich dennoch bei einem Aufeinanderwirken nicht ergänzen,
sondern vernichten müssten. Es ist ein Drama der Sehnsucht, deren
Erfüllung tragisch sein würde. Auch die Nausikaas ; obwohl sie eben daran
zugrunde geht, dass sie nicht Wirklichkeit wird. — Zu blass und passiv
gezeichnet, um ihrer Persönlichkeit unsere tiefere Teilnahme zu erwecken,
interessiert sie uns überhaupt nur in bezug auf Odysseus. Sie ist lauter
Erwartung ihres Schicksals, und ihre träumerische Phantasie hat sich das
Meer zum Objekt ihrer Sehnsucht geschaffen, dem sie mit Angst und Liebe
entgegensieht. So muss ihr Odysseus als die Verkörperung ihrer — mehr
märchenhaften als mythologischen — Wunschgestalten erscheinen, als ein
Geist des Meeres, und sie erlebt ihn infolgedessen so unwirklich, dass sie
auch seinen Verlust nicht realisieren kann, sondern ihm als dem „Herrn
der Wasser" hingebend ins Meer folgt. — Ein einziges Mal ist sie wirklich
handelnd: zu Beginn des Dramas, als sie den goldenen Ball fortwirft, ein
Symbol dafür, sich ihr Schicksal selber herbeizuführen. Aber, obwohl daran

567



der ganze Verlauf des Dramas geknüpft ist — indem durch das Suchen des
Balles Odysseus aufgefunden wird und Nausikaa sich zu seiner besonderen
Beschützerin macht — trägt die Geste doch zu sehr den Charakter des
Zufälligen und mehr kindlich Unmutigen als des Gewagten, um Nausikaa
zu einer reifen und wollenden Gestalt zu machen (im Gegensatz zu der
homerischen). Sie muss aber notwendig solchermaßen passiv und ihrer
selbst unbewusst bleiben, um äußerstes Extrem von Odysseus zu sein. —
Aus dieser ganzen traumhaften Einstellung, aus diesem Warten auf das
Wunder ist ihr Tod durchaus natürlich und selbstverständlich. Und hier
vollzieht sich eine Entwicklung. In der ersten Szene mit Odysseus (am Schluss
des zweiten Aktes) noch das Kind, das dem Geliebten seine Gärten und
Freuden zeigen will und ihm im Grund ganz fremd gegenübersteht, macht
die Liebe sie zum reifen Weibe, das also nur noch ganz Sehnsucht nach
der Erfüllung ist, dass es, da diese unmöglich wird, ganz selbstverständlich
nicht mehr leben kann, und nun taucht sie wieder in ihr Märchenreich, in
dem es keine Unmöglichkeiten gibt. Und dieses rasche Zurücksinken in
die Phantasiewelt lässt erraten, dass sie kaum ganz von ihr gelöst war,
und man muss annehmen, dass ihr deshalb auch die Verwirklichung ihrer
Sehnsucht eine Enttäuschung gewesen wäre, so dass ihr Untergang,
beinahe auf der höchsten Spannung des Gefühls, das den notwendig
erfolgenden Umschlag noch nicht erreicht hat, so wenig tragisch wirkt wie
derjenige von Romeo und Julia, die auf dem Höhepunkt des Glückes sterben,
um nicht die Reaktion erleben zu müssen. Sie sind alle zu wenig reif, um
diese, als ein Gesetz im Rhythmus des Geschehens, bewusst und willig
durchschreiten zu können.

Auch Odysseus erlebt einen Höhepunkt in der (gefühlsmäßig
antizipierten) Vereinigung der beiden Liebenden. Für ihn bedeutet sie aber
keine Axe, mit der alles steht oder fällt, und das Tragische wird auch hier
nur gestreift. Denn wenn Odysseus auch in Nausikaa sein neues Ziel
erblickt und seinen ganzen Willen nur darauf richtet, würde er, auch wenn er
es erreicht hätte, bald erkannt haben, dass sie ihm nicht Ende, sondern
nur Durchgang und Umweg hätte sein können und — wenn sie auch daran
zugrunde geht — seine Befreiung Notwendigkeit. Um „treu zu sein, bricht
er die Treue." — Treu sein sich selbst — das ist das Leitmotiv des Dramas.

Eine Treue, die selbst die Erfüllung zerstört, weil sie die Vernichtung
der Sehnsucht wäre, die allein Großes schafft.

Zehn Jahre diente Odysseus fremdem Ziel; zehn Jahre „befuhr er
der Sehnsucht ewige Meere"; sein einziges Ziel ist die Erreichung „seiner
Krone", seine Sehnsucht: die Heimat.

Ach meine Heimat, wie bist du voll von königlichen Schätzen;
Sie harren, dass man sie hebe.
Wie schlummern die Löwenkräfte dir im Schoß;
Sie warten, dass man sie erwecke.

Aber „es war alles Zukunft; aber Zukunft ist alles geblieben." Jetzt
kennt er nur die Fremde, keine Heimat. „Ewig ward ich abgedrängt, ewig
verschlagen." Eine andere, wilde und traurige Heimat wurde ihm : das Meer.
Und so gejagt, schiffbrüchig, heimatlos und arm kommt er auf die Insel, wo

Genug des Guten ist und Fülle und Überfülle.

— Ihr haltet das Glück,
Aus freien Stücken verweilet es bei euch.
Es ist ihm wohl in eurer Mitte.

568



Nach sorglosem Tag erwarten die Menschen sorglos die Nacht, ihr
Leben ist ein Fest. Und Odysseus,

Fremd überall und feind und einzig,
Niemand ist seinesgleichen,

glaubt sich am Ziel, „wie er's sah in den wachen Träumen der Sehnsucht".
Ich irrte im Irren noch einmal ;

Nicht meine Pfade, auch mein Ziel war irr.
Ich gierte mein Leben lang nach Einem,
Und unerbeten fällt mir ein Andres in den Schoß.

Er nimmt die Krone von Ölblättern aus den Händen Nausikaas:
Es rauscht wie Bronnen der Vergessenheit um dich.
Es ist erlitten, es ist ausgelitten
Die Flut der letzten, höchsten Sehnsucht stürzt
Vollbrausend in das Bett der Stillung ein.

Über sich hinaus wollte er schaffen, selbstsüchtig, eigenwillig und
einsam. Nun aber will er es auf andere Weise tun :

Sieh, alles liebt und mehrt sich, alles, alles,
Und wenn es untergeht im ewigen Reigen,
So gibt es willig seinen Kindern Raum.

— Du, Ingeburt der großen Schöpferin,
Gib mir Bestand und Dauer über mich,
Führe mich ein in ihren großen Reigen.
Gebt mir Nausikaa, so werd ich euer,
Und zeugend ein Geschlecht mit eurem Blut
Zeug ich mich neu und werd ich eins mit euch!

Und hier liegt sein Irrtum. Denn so wenig er seine im Lebenskampf
erworbene Persönlichkeit durch den biologischen Prozess an die folgende
Generation weitergeben kann, findet er sein Glück bei den ewig Genugsamen,

deren Gebet jeden Abend ist:
Die neue Sonne sei der alten gleich,
Und ewig sei das Heute wie das Gestern.

Seine Werke wollen geschaffen werden. Er sucht die Phäaken zu
seiner eigenen Größe emporzuziehen, durch ihren Schlaf wie ein Erwecker zu
fahren, wider ihren Willen ihr Glück zu schaffen, sie über ihren früheren
Zustand hinauszuheben — und, da sie ihm nicht folgen können, zu ihnen
hinunter zu steigen. Aber die Stimme seiner Sehnsucht und der Hass seiner
Feinde bringen ihm das halbverdrängte und doch allem zugrunde liegende
Ziel ins Bewusstsein.

Wenn du glücklich bist, was stöhnst du?
Im Taumel der Taten betäubst du deine Qual,
Hier ist nicht deine Heimat, hier ist dein Kerker:
Du fühlst, du bist betrogen um dich selbst.

Ein Einsamer bleibt er unter ihnen, am einsamsten dort, wo er die
Gemeinsamkeit und den Zusammenhang am tiefsten sucht, in der Liebe,
und endlich, da er sein Lebenswerk aufs höchste gefährdet sieht, in der
Not der Heimat, findet er sich selbst, indem er erkennt:

Der Feinde größter, der Odysseus liebt.
Ich bin Ich,
Alles hat Seinesgleichen, ich bin einzig
in eigner Herrlichkeit, entgegen aller Welt,

und er reißt sich los, indem er an Laodamas sogar zum Schlächter werden
muss, um seine Krone aus Penelopes Händen zu empfangen.

569



Ein Heldenschicksal und der Stoff eine Episode aus einem bunten,
abenteuerreichen Epos. Und doch Held nicht so sehr und Einzelleben, dass
kein Zusammenhang uns mit ihm verbände. Denn auch der Held tritt nicht
aus der Gemeinsamkeit des Menschlichen heraus, und sein Schicksal ist
nicht qualitativ, nur dynamisch von dem unseren verschieden. Nur mit der
stärksten Intensität und folglich mit den größten Konflikten erlebt er das
Problem, das allen gemeinsam ist: den Rahmen unseres von der Natur in
uns gelegten Lebens auszufüllen und die Gesamtheit unserer Kräfte fruchtbar

zu machen. Je weiter die Ziele gesteckt sind, um so stärker die
Widerstände, die wir zu überwinden haben — die stärksten in uns selber, und
Größtes wird kaum ohne Zerstörung dessen geschaffen, was uns in der
Gegenwart aufhalten will, die nur Stufe sein soll für Zukünftiges.

So ist es ein Drama, das sich, in Romanform gestaltet, ganz im Innern
des Helden abspielen könnte, das uns aber auf der Bühne als unser aller
objektiviertes Problem gegenübertritt. Und in dieser Zeitlosigkeit und diesem
allgemein menschlichen Wert verknüpft es sich wieder mit Homer als der
konzentrierte Gehalt der ganzen Odyssee, die ein wundervolles und oft
variiertes Symbol ist von unsrer aller Lebensreise auf dem Weltmeer, die
um so weg- uud inhaltreicher und deren Ziel um so größer sein wird, je
stärker die Sehnsucht nach unserem höchsten Maß und ihre Kraft sich in
Werke umzusetzen.

ZÜRICH ANTONIA WOLFF

SCHAUSPIELABENDE
Das neue Jahr brachte im Zürcher Stadttheater eine hübsche Novität.

Paul Apel, ein Dramatiker von vierzig Jahren, hat ein „heiteres Traumspiel"
geschrieben, das sich betitelt: Hans Sonnenstößers Höllenfahrt. Wo es
bis jetzt in Deutschland gespielt wurde — und auch die entscheidende
Theaterstadt Berlin befindet sich unter diesen Städten —, hat es sich reichen
Beifall errungen. Dieser ist ihm auch in Zürich nicht untreu geworden.
Und man darf sagen, mit Recht. Ein frischer, munterer Ton geht durch
das Stück. Contre les philistins geht's, was immer Freude macht, wenn's
mit Geist und Eigenart geschieht. Und dies Zeugnis darf Apel ausgestellt
werden, wenn er auch nicht eben ein Davidsbündler ist; aber er hat Witz
und gute Laune und Phantasie.

Den Traum als Mahnung und Warnung dramatisch zu verwerten, ist,
wie jedermann weiß, nicht neu. Um nur von neuern Dichtern zu reden, darf
da vor allem an Grillparzers „Der Traum, ein Leben" erinnert werden: wie
der ehrgeizige Rustan im Traum in schwere Schuld sich verstrickt, um dann
erwacht erleichert aufzuatmen: „kommt der Tag, ist alles klar, und ich bin
dann kein Verbrecher, nein, bin wieder, der ich war." Wie man weiß, hat
auch unser Joseph Victor Widmann einmal zu dieser Form gegriffen in dem
Drama „Jenseits von Gut und Böse", wo ein durch sein Renaissancestudium
auf verbotene Gedankenwege gelockter Professor im Traum als Tyrann von
Rimini, als Sigismondo Malatesta zum Verbrecher an seinem Weibe wird,
und durch dieses Traumerleben dann zur moralischen Ein- und Umkehr

570



sich bekehrt. Paul Apel kommt uns nicht so tragisch. Auch Hans Sonnenstößer,

der Philosophiestudent und Dichter, schwankt zwischen zwei Frauen ;

aber als ein Lediger, der noch die Wahl hat. Und diese Wahl wird für ihn
durch den Traum, den er hat und den wir szenisch leibhaftig miterleben,
entschieden. Soll er, der bitterarme Kerl, dem das Brot nachgerade die
einzige Nahrung geworden ist, seine Existenz warm und ungesorgt betten,
indem er sich mit einem wohlhabenden Rentierstöchterlein verheiratet, der
Not ein Ende machen, selbst auf die Gefahr hin, dass das graue Philistermilieu

in der Familie seines Minchens seine Dichterflügel lähmen, das beste
ihn ihm ersticken wird ; oder soll er resolut dieser Versuchung den Rücken
kehren und an der Seite der herzigen, gescheidten, verständnisvollen filia
hospitalis ein zwar einfaches, aber innerlich um so reicheres und sonnigeres
Leben führen?

That is the question. Und der Traum beantwortet die Frage; er
enthüllt dem guten Hans das ihm drohende Elend mitten unter trivialsten,
taktlosesten, zutäppischen, jedes Höhenfluges unfähigen Menschen in so schreckbaren

Farben, dass er, der das im Traum sein Weib gewordene Minchen
Schmidt kurzerhand ersticht und deshalb den Tod durch Henkershand
erleiden soll, lieber noch dieses blutige Los erdulden als zum lebenslänglichen
Zusammensein mit Minchen und ihrem Familienanhang (worunter eine
unsagbare Tante Pauline) begnadigt werden will. Aber es nützt ihm nichts:
das Philisterheer streckt die Hand gierig und schadenfroh nach ihm aus,
und furchtbar tönt's im Chor: Er ist unser; er ist kaputl Aus diesem
entsetzlichsten Alpdrücken reißt sich Hans Sonnenstößer empor. Die Erde hat
ihn wieder; nicht aber das Minchen Und der ganze Klüngel der Schmidts.
Die liebe Else, die Verwandte seiner Zimmerwirtin, steht vor dem Erwachten
wie eine Erscheinung aus einer höheren Welt. Jetzt weiß Hans, wo sein
Stern steht, und statt zu Rentier Schmidts zum Nachtessen mit drohender
Verlobung als Dessert zu gehen, schließt er die Else in die Arme. Sein
idealer Sinn hat gesiegt. Zum Teufel mit den reichen Philistern!

Ein Hauptreiz des Stückes beruht in der überaus gewandten und feinen
Art, wie der Traumhandlung der spezifische sprunghafte, bunte, Nächstes
und Entferntes verbindende, Vernunft und Unsinn hold paarende Charakter
des Traumvorgangs gewahrt ist. Das gibt eine ganz neue Lustspielwirkung
ab, und darin beruht das Originelle und dichterisch Wertvolle dieser
anmutigen dramatischen Schöpfung.

Von einer andern Novität, die wir zu Ende des vergangenen Jahres
noch vorgesetzt erhielten, Ludwig Thomas Einakter „Lottchens Geburtstag",

lohnt sichs nicht näher zu reden. Man kann nur bedauern, dass der
witzige Münchner, dem wir vom „Simpiizissimus" her gut sind und über
dessen Komödie „Moral" wir ebenso herzlich gelacht haben wie über die
Einakter „Die Medaille", „Die Lokalbahn" und „Erster Klasse", auf ein solches
Niveau gröbster und widrigster Karikatur herabsinken konnte.

ZÜRICH H. TROG

571


	Odysseus und Nausikaa

