
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 9 (1911-1912)

Artikel: Nietzsche und die Bibel

Autor: Baumgartner, O.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIETZSCHE UND DIE BIBEL
Wir treffen in der deutschen Literatur außer Goethe nicht

viele Schriftsteller an, die mit derselben Genialität und in
demselben Umfange wie Nietzsche aus der W^/fliteratur sich

Anregung geholt hätten. Für Nietzsches „Lernkunst" erstehen uns
Zeugen von den Eleaten bis zu Spitteier hin. Den letzten
psychologischen Akt in diesem Aneignungsprozess zu schildern oder das

Resultat in seine ursprünglichen Komponenten zu zerlegen ist
ebensowenig möglich, als man den Assimilierungsprozess eines Blattes
erklären kann, es sei denn mit dem Schlagwort „Vitalismus" hier,
dort mit dem der „Genialität". Von allen Lehrmeistern Nietzsches
ist dem Zarathustraleser wohl die Bibel der einleuchtendste. Und
doch, wenn man von der absichtlichen Verwendung der
Bibelsprache im Zarathustra absieht, dürfte es nicht ganz mühelos
sein, den Bibeleinfluss in Nietzsches Art nachzuweisen.

Schon in seinem Verhältnis zur Kulturgeschichte hat Nietzsche-
Zarathustra eine gewisse Ähnlichkeit mit dem Evangelium. Beide
sind das Produkt einer stark verzweigten aber innerlich einheitlichen

Kulturströmung, die sich durch Jahrhunderte und alle

Kulturvölker hinzieht. Beide geben dieser Strömung konzentrierten
Ausdruck und bilden zugleich ihren Abschluss. Das Evangelium
fasst die Tendenzen der religiösen Entmaterialisierung, die bis zu
den griechischen, indischen und chinesischen Weisen hinaufreichen,
zusammen. Künstlerisch gesprochen: der architektonische Salto
mortale des spitzen gotischen Winkels verdrängt den breit lastenden

griechischen Giebel und den römischen Rundbogen. Das
Bekenntnis der Moderne aber kehrt von diesem himmelanstürmenden
Idealismus auf die Erde, in die Wirklichkeit zurück. Nietzsche
umfasst im Kern alle antichristlichen Tendenzen, von der Renaissance

an bis zum modern wissenschaftlichen Materialismus. Die

Entstehung seines Zarathustra besiegelt den Durchbruch der
Realistik auf der ganzen Kunstlinie und in unserm ganzen Dasein.

Evangelium und Zarathustra sind in Form und Inhalt von
ihren Vorgängern abhängig, das neue Testament vom alten,
Zarathustra von der Bibel. „Nicht dass man etwas Neues sieht, sondern

dass man das Alte, Altbekannte, von jedermann Gesehene

und Übersehene wie neu sieht, zeichnet die eigentlich originalen

526



Köpfe aus", sagt Nietzsche im Ecce Homo. Die Grundidee des
Zarathustra, die Ewige-Wiederkunftsidee, ist ebensowenig eine
„Erfindung" Nietzsches, wie das Christentum seine griechischen
und orientalischen Verwandtschaften ableugnen kann. Versucht
das Evangelium den Ton der alten Gesetzbücher zu treffen, so
ist der Zarathustra seinem ganzen Charakter, seiner innern und
äußern Form nach aufs engste mit der Bibel verwandt. Nicht
umsonst nennt Nietzsche immer wieder die Bibel das „Meisterstück"

der deutschen Prosa und das „einzige deutsche Buch". Er
war von seinerWesensverwandtschaft mit den biblischen Rhapsoden
selber aufs Tiefste durchdrungen. Er wusste, dass wir eine restlose

künstlerische Einheit zwischen Moralisieren und Dichten seit
der Bibel Luthers nicht mehr erlebt haben.

Nietzsches Predigertum hat eine doppelte Wurzel. Einmal
war dem Pastorensohn Nietzsche aus einer alten Tradition heraus
etwas religiös-lehrhaftes angeboren. Schwärmerisch-inbrünstige
Rezitationen von Bibelsprüchen und geistlichen Liedern und der
Plan, gleich seinem Vater Prediger zu werden, sagen es deutlich.
Anregungen aus Hölderlin und Studien im Diogenes Laertius führten
den Jüngling zur Verquickung christlichen Erlösertums mit der
heidnischen Wiederkunftsidee in den Empedokles-Plänen. In Sor-
rent wappnete sich der Mann durch Bibelstudien zu seinem Zara-
thustrawurfe. Die Abneigung gegen den nüchternen Deismus des

Aufklärungszeitalters führte zum „Anti-Strauß" und die endgültige
Problematisierung der Moralbegriffe zu „Jenseits von Gut und
Böse". Die Geschichte der moralischen Entwicklung Nietzsches
zwischen diesen beiden Zeitpunkten bildet der Zarathustra. Diese
Geschichte ist so fein mit der Folie des Evangeliums umhüllt und

umsponnen, dass man nicht mehr zwischen „Vorbild" und
Selbstbildnis, zwischen „Entlehntem" und Erlebtem zweifelsfrei zu
unterscheiden imstande ist. Aber selbst wenn uns ein gütiger Zufall
die wenigen Stellen, die wir noch nicht biographisch zu deuten
vermögen, restlos erklärte, so liefe doch neben der biographischen Deutung

nur um so markanter die starke Verwandtschaft zum Evangelium.
Die merkwürdige Ähnlichkeit in der Legendenbildung um den

Verfasser des Zend-Avesta und den Nazarener Jesus mag die
frappante Parallele zwischen Nietzsches Zarathustraeingang und
dem Beginn der Erlöserlaufbahn Christi verursacht haben. Eine

527



Reihe anderer Verwandtschaften ist Gemeingut aller
Prophetenerzählungen. So sitzt der Prophet mit den Kindern und
Jünglingen in den Schulen vor den Lehrstühlen der „Weisen", oder
er tritt als Wunderarzt auf, hat eine Jüngerschar und einen
Lieblingsjünger, wohl auch Jüngerinnen. Aber der Zarathustra kennt
auch die speziell evangelische Gestalt des unentschlossenen „reichen
Jünglings", das Bild des schäumenden Besessenen, den Dialog
der Pilatusszene zwischen dem Machthaber und dem Propheten,
die Melancholie der biblischen Opferung, Abendmahlsfeier, Höllenfahrt

und Weltende. Dazu gesellen sich noch unwillkürliche,
buchstäbliche Reminiszenzen, wie zum Beispiel die Zarathustrastellen :

„Und erst wenn ihr alle mich verleugnet habt, will ich euch
wiederkehren"; oder „Also sprach Zarathustra und lachte dabei zum
andern Male... da gedachte er seiner verlassenen Freunde und
weinte bitterlich". „Wachet und horcht, ihr Einsamen" etc.

Entspringen die Anlehnungen der Zarathustrafabel an die

Bibellegende zum Teil wenigstens dem Mangel an Kontinuität und

System in Nietzsches Phantasie, dem Unvermögen, eine Handlung
oder Fabel aufzubauen, so zeigt sich die künstlerische Größe
Nietzsches am stärksten aus den Zarathustrasymbolismen, zu denen
sich die Fabeln des Evangeliums in Nietzsches Geist verdichten.

Dahin gehört das Wort: „Wer ein Erstling ist, der wird immer
geopfert. Nun aber sind wir Erstlinge." Der schon in der Bibel
angedeutete Symbolismus vom „Tafeln schreiben und zerbrechen" wird
im Zarathustra zur typischen Redewendung: „Zerbrecht mir die alten
Tafeln", „Neue Werte auf neue Tafeln schreiben", „Eine neue Tafel
stelle ich über euch; eine Tafel der Güter hängt über jedem Volke" etc.
Die Versuchung Jesu durch den Satan auf dem Berge wird zur
Ausdrucksweise : „Auf hohe Berge steigen, um den Versucher zu versuchen".
Die bekannte Episode bei der Hochzeit zu Kanaa wird zum Prophetensymbol:

der Prophet ist „unter leeren Eimern ein Brunnen Weins".
Die biblische Fischersymbolik wird im Zarathustra noch abstrakter.
Die Propheten heißen hier kurzweg „Fischfänger" und Zarathustra ist
der „boshafteste aller Fischfänger mit meinem besten Köder ködere
ich mir heute die wunderlichsten Menschenfische". Die Fabel der Bibel
von der Auferstehung der Toten wird im Zarathustra zum Zeichen der
Prophetenzeit: „Überall sieht man Auferstandene".
Das Wort vom „Bergprediger", vom Marterholz und dem

Schrei des Erlösers, die Bergsymbolik und der „Weg des

Propheten" sind direkt aus der Bibel übernommen. Die kleine
Episode zwischen dem Erlöser und den Kindern muss sich
verschiedene satirische Umdeutungen gefallen lassen:

528



Aus dem Bibelwort: „Lasset die Kindlein zu mir kommen und
wehret ihnen nicht, denn solcher ist das Himmelreich", macht Nietzsche:
„Lasset den Zufall zu mir kommen, unschuldig ist er wie die Kindlein".
Auch Zarathustra ist ein Kinderfreund, aber ihn fürchten die Mütter
und die biblische Szene erhält eine andere Wendung: „Jüngst riss ein
Weib sein Kind an sich, das zu mir wollte: nehmt die Kinder weg,
schrie es, solche Augen versengen Kinderseelen". Zarathustra macht
den höheren Menschen zum Vorwurf, dass sie wieder wurden wie die
Kindlein und zum Esel beteten : „Siehe doch die Kindlein läsSest du
zu dir kommen, und wenn dich die bösen Buben locken, so sprichst
du einfältig Ja".

„Achtet mir meine Brüder auf jene Stunde, wo euer Geist in
Gleichnissen reden will: da ist der Ursprung eurer Tugend." Aus
dem Taumel der Begeisterung heraus entspringt das Gleichnis.
Aus dem ein Menschenalter lang angehäuften Bilderschatz flössen
Nietzsche zu seinem Zarathustra die Bilder zu. Manches schwer
Genießbare und ohne Kenntnis seines Ursprungs Unverständliche
floss da mit unter. Manches seltsame Bibelgleichnis erhielt hier
nachträglich seine höchste Auslegung und Vollendung.
Pfeilsymbolik, Töpfergleichnis, Sauerteig- und Salzsymbol, Tier- und

Pflanzenvergleich, Garten- und Quellsymbol und das Bild des

Säemanns verraten alle die Nähe der Bibel. Aber auch die Art
der Bilder, das Methonymische, mitten im Versinnlichungsprozess
Abgebrochene, das Langatmige, Breite oder auch Dramatische
erinnert an die Bibel.

„Der Gerechte ist Glut und Kohle", „der Übermensch ist eine
Brücke", sagt Nietzsche, Geistiges und Sinnliches im Gleichnis wie die
Bibel unmittelbar nebeneinander stellend. Gleich wie in dem biblischen
Gleichnis vom Salze treffen wir dies Gemisch auch in dem entsprechenden

Zarathustra-Gleichnis an: „Wenn ich selbst ein Korn bin von dem
erlösenden Salze, das macht, dass alle Dinge im Mischkruge gut sich
mischen : denn es gibt ein Salz, das Gutes und Böses bindet und auch
das Böseste ist zum Würzen würdig und zum letzten Überschäumen..."
Langatmig und von biblischer Breite sind viele der Zarathustra-
Gleichnisse. Oft erzählt Nietzsche auch, wie die Bibel (im Säemann-
gleichnis etc.), ganze Parabeln, wie zum Beispiel die Fabel vom Hirt
und der Schlange, vom Bisse der Natter oder vom gläsernen Sarge.
Zuweilen wird ein Gleichnis unvermittelt unterbrochen, und später zur
endgültigen Belehrung fortgesetzt, wie im Zarathustrakapitel „Vom
Baum am Berge", vergleichbar der evangelischen Parabel vom Guten
Hirten.

Im großen und ganzen kommt die poetische Plastik nicht zu
einer anschaulichen Ruhe und vollen Gestaltung, weil die
lehrhafte Leidenschaft wie in der Bibel den Entwicklungsprozess be-

529



schleunigt und vor dem „Ganzbildwerden" abbricht. Dafür
ergreifen aber auch die so entstandenen Bilder mit der
Unwiderstehlichkeit einer musikalischen Offenbarung. In auffallende Nähe

zur Bibel rückt aber das Zarathustragleichnis oft durch seine

gewaltige Drastik.
Mit Vorliebe wendet Zarathustra den Tiervergleich ins Drastische:

„Wir sind alle hübsche lastbare Esel und Eselinnen", „Die Weisen ziehen
immer als Esel des Volkes Karren", „Katzen sind immer noch die Weiber
und Vögel, oder besten Falles Kühe". Die Bibel vergleicht einen nach
dem Himmelreich trachtenden Reichen mit einem Kamel, das durch ein
Nadelöhr gehen will. „Der Schmerz macht Hühner und Dichter gackern",
sagt Nietzsche. „Meine Wunden stinken und eitern vor meiner
Torheit", ruft der Sünder in den Psalmen aus. „Die Welt gleicht darin dem
Menschen, dass sie einen Hintern hat. aber darum ist die Welt selber
noch kein kotiges Ungeheuer", spricht Zarathustra.

Von feinfühligem und starkem künstlerischen Können wiederum
sprechen die Bibelparodien im Zarathustra. Sie sind weniger ein

Zeugnis des Hasses (wie zum Beispiel einige Partien im Anti-
Christ) als vielmehr ein im Erfolg wechselvoller Versuch, über
die auf den Kopf gestellten Bibelworte hinaus der Wahrheit näher
zu kommen. Das Christentum ist Nietzsche ein Zusammenbrechen
der Kraft, ein Stehenbleiben auf dem Wege zum Prometheus.

„Wahrlich, zu früh starb jener Hebräer, den die Prediger des
langsamen Todes ehren... vielleicht hätte er leben gelernt und die Erde
lieben gelernt und das Lachen dazu. Glaubt es, meine Brüder, er starb
zu früh, er selber hätte seine Lehre widerrufen ..." „Kranke und
Absterbende waren es, die verachteten Leib und Erde und erfanden das
Heilige und die erlösenden Blutstropfen." „Es ist ein Gott, du sollst
keinen andern Gott haben neben mir... Ein alter Grimmbart von Gott,
ein eifersüchtiger vermaß sich also, und alle Götter lachten damals..."
Das Mysterium vom „Ebenbild Gottes" wird im Kapital „Die Erweckung"
mit den Worten lächerlich gemacht: „Welche verborgene Weisheit ist
es, dass er lange Ohren trägt und allein Ja und nimmer Nein sagt?
Hat er nicht die Weit erschaffen nach seinem Bilde, nämlich so dumm
als möglich?" Und die Bibelerzählung von der Erschaffung des Weibes
parodiert er, indem er den „Gebildeten" sprechen lässt: „Es hat wohl
da ein Gott, als ich schlief, mir heimlich etwas entwendet, wahrlich
genug, sich ein Weibchen daraus zu bilden. Wundersam ist die Armut
meiner Rippen." Wenn Zarathustra seine Jünger segnet, so geschieht
das „nicht darob, dass ein Geist, den sie heilig nennen, ihre Vorfahren
in gelobte Länder führte, die ich nicht lobe. Denn wo der schlimmste
aller Bäume wuchs, das Kreuz, an dem Lande ist nichts zu loben. Ich
lobe das Land nicht, wo Butter und Honig — fließt". Das Symbol
der christlichen Gemeinde „ein Hirt und eine Herde" verzerrt sich vor
Nietzsches Augen zu dem Bilde „Kein Hirt und eine Herde". Die
Begriffe Gut und Böse sind vom Menschen geschaffen: „Wahrlich die

530



Menschen gaben sich alles ihr Gutes und Böses... nicht fiel es
ihnen als Stimme vom Himmel." Darum ist selbst ihre Sünde so
verächtlich: „Nicht eure Sünde, eure Genügsamkeit schreit gen Himmel,
euer Geiz selbst in eurer Sünde schreit gen Himmel". Es gibt keine
himmelschreienden Sünden, aber auch keine heilige Einfalt: „Alles ist
ihr unheilig, was nicht einfältig ist." Es ist auch „nicht mehr wahr, dass
die Armen selig sind. Das Himmelreich aber ist bei den Kühen." „Selig
sind die geistig Armen, sonderlich, wenn man ihnen immer recht gibt."
„Und wahrlich, wenn der Mensch die ganze Welt gewönne und lernte
das eine nicht, das Wiederkäuen, was hülfe es?" In den Titeln „Auf
dem Ölberge", „Das Abendmahl", „Von der unbefleckten Erkenntnis",
und auch in den Szenen (zum Beispiel in der „Erweckung" und im
„Eselsfest") wird die Bibel parodiert. Die ganze Bibelparodie schließt
ab mit einem schneidenden Misston, der Verhöhnung des Abendmahles
im „Eselsfest" mit den Schlussworten: „Vergesst diese Nacht und dieses
Eselsfest nicht, ihr höheren Menschen. Das erfandet ihr bei mir, und
feiert ihr es abermals, dieses Eselsfest, tuts euch zu Liebe, tuts mir
zu Liebe und zu meinem Gedächtnis."
Und trotz dieser inneren Gegensätze ist Nietzsche mit der

Lutherischen Bibel so eng verwachsen, dass er eine ganze Reihe
ihrer Lieblingswendungen, wie das falsche Imperfektum „sähe"
und die beliebte Einleitung „So ihr aber .", das „wahrlich, wahrlich

samt den unzähligen gehäuften „aber", „als", „antwortete
und sprach" und so fort, in seinen Stil aufnimmt. Die Verwandtschaft

zeigt sich aber auch aus den Darstellungsformen. Der
Monolog wird selten zum Dialog, die Argumentation aus einer
Situation oder Handlung heraus ist beliebt, zwischen Fabel und
Lehre macht sich oft ein Mangel an logischer Verknüpfung
bemerkbar, welcher der Erzählung etwas Sprunghaftes gibt.
Gedanken und Gefühle tauchen aus derselben plötzlich auf und gehen
wieder unter. Die Sprache der Bibel und des Zarathustra ist
geschriebene Rhetorik, eine erstarrte Predigt. Wie wiederkehrende
Leitmotive in einer Symphonie kehren hier mitunter in langer
Litanei die stereotypen Redewendungen wie „selig sind die,
welche..." oder „Ich liebe die, welche..." usf. immer wieder.

Als eine der großen durch die Jahrtausende geprägten
Naturformen tritt uns die Bibel aus der Geschichte des Menschengeistes

entgegen. Weniger hart als dies Urgestein, in sich selbst
zerklüftet und tausendfach gespalten, aber doch gleich jenem aus
einem großen Gusse steht Nietzsches Zarathustra daneben.

ZÜRICH O. G. BAUMGARTNER

531


	Nietzsche und die Bibel

