
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung

Autor: Ermatinger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTFRIED KELLERS
WELTANSCHAUUNG

EIN AKADEMISCHER VORTRAG

In dem geistigen Flusse unserer Zeit macht sich eine neue
philosophische Welle mit immer größerer Kraft geltend; eine
starke Sehnsucht breitet sich aus nach reicheren Werten, als sie
der reine Materialismus zu bieten vermag. Von Männern des

praktischen Lebens, von Gelehrten und Künstlern hört man die
Klage über die geistige Verödung, die die Herrschaft der streng
positivistischen Weltbetrachtung der Volksseele gebracht habe, über
die Zerstückelung des Weltbildes durch die heutige Gelehrsamkeit.
In allen möglichen Variationen ertönt heute wieder jenes Wort
des Faust:

Man sehnt sich nach des Lebens Bächen,
Ach, nach des Lebens Quellen hin.

Je schmerzlicher jeder in sich und andern die Mechanisierung
des Lebens empfindet, wie sie durch den Industrialismus
hervorgebracht wird, um so größer das Bedürfnis nach einer Vermehrung

und Steigerung jener Werte, die allein dem Wandel aller
irdischen Dinge zu trotzen scheinen, weil sie als Ideen über der
sinnlichen Wirklichkeit schweben — das Bedürfnis nach
Weltanschauung. Mit der Hast, wie sie unser betriebsames Zeitalter
kennzeichnet, graben eifrige Verleger, wie Diederichs, gewichtige
Philosophische Werke aus dem Schutt der Vergangenheit hervor;
Naturforscher, wie Ostwald, suchen die Resultate ihrer Wissenschaft

zu allgemeinen philosophischen Systemen auszubauen ;

Literarhistoriker, wie Walzel, gehen dem Ideenzusammenhange in
dem Schaffen der dichterischen Persönlichkeit mit neuem Eifer
nach; ein Geschichtsforscher, wie Lamprecht, sieht in der
Tatsache, dass ein philosophisch gebildeter Mann auf den Posten
des deutschen Reichskanzlers berufen worden ist, den Anbruch
einer neuen idealistischen Ära im deutschen Geistesleben, und der
Philosoph, Wilhelm Windelband, spricht von einer Erneuerung
des Hegelianismus.

Angesichts dieser Erscheinungen ist es nicht ohne Interesse,
die Weltanschauung Gottfried Kellers in den wesentlichsten Zügen

271



ihrer Entwicklung und in ihrem Zusammenhange mit den geistigen
Strömungen seiner Zeit darzustellen. Und dies um so mehr, als

er selber die Wichtigkeit einer durchgebildeten Weltanschauung
für das Schaffen des Dichters betont hat. In dem letzten seiner
wertvollen Artikel über Jeremias Qotthelf hat er im Jahre 1855,
nach dem Tode des Pfarrers von Lützelflüh, in großen Zügen
dessen menschliche und künstlerische Persönlichkeit charakterisiert.
Dem Lobe, das er der tiefen und großartigen Einfachheit, der
Wahrheit und Ursprünglichkeit von Gotthelfs Schaffen spendet,
gesellt er das Bedauern darüber, dass Gotthelf es verschmäht habe,
den Reichtum seiner Natur zu künstlerischer Schönheit zu läutern.
Zum Teil, erklärt er, sei an seiner Formlosigkeit eine übelangebrachte

Askese, zum größeren Teil eine nicht durchgebildete,
kurzatmige Weltanschauung Schuld gewesen. Aus diesem mangelhaften,

vernagelten Bewusstsein dessen, was unser heutiges Tun
und Lassen anbetrifft, musste von selbst ein mangelhaftes Formgefühl

hervorgehen, da „wir heutzutage zu tief mitleidend darin
stecken, als dass ein schiefes und widersprechendes ethisch-politisches

Prinzip nicht auf alle geistige Tätigkeit einwirken sollte."
Die Gotthelf-Aufsätze begleiten als eine Art kritischer

Kommentar Kellers Schaffen am Grünen Heinrich : er misst sein eigenes
großes Können an den Werken des Berners, schöpft aus ihnen
tiefste Kenntnis des epischen Stiles und stellt ihrer ungehobeltnaiven

Kraft die Kunst einer nicht minder ursprünglichen und
reichen, dazu aber auch ästhetisch geschulten Persönlichkeit
entgegen. Wenn er Gotthelf eine „nicht durchgebildete, kurzatmige
Weltanschauung" vorwarf, so tat er es in dem Bewusstsein, dass

er sich selber, wie der Grüne Heinrich zeigt, die Erwerbung einer
solchen saure Mühe hatte kosten lassen, und dass er gerade zu

jener Zeit eine gewisse Abklärung erreicht hatte. Dabei versteht

er unter Weltanschauung nicht ein wohlgeordnetes System
metaphysischer Anschauungen, wie es zum Beispiel der logische
Pantheismus Spinozas ist, sondern einfach ein „ethisch-politisches"
Prinzip. Wenn das metaphysische System ein mehr oder weniger
starres Gerüst von Gedanken darstellt, das die Gesamtheit des

quellenden und flutenden Lebens in eiserne Arme presst, so ist

Weltanschauung im Sinne Kellers ein zugleich dynamischer und

logischer Grundbegriff, der Mittelpunkt einer organischen Persön-

272



lichkeit. Einerseits durchaus unveränderlich und individuell
bestimmt, sodass der einzelne sich in jeglichem Verhältnis zum
Leben darnach orientiert, ist dieser Mittelpunkt als Kern der
Persönlichkeit anderseits doch so entwicklungsfähig wie das Leben
selber, imstande, alle Erscheinungen in sich aufzunehmen und
sie — individuell — zu deuten, imstande aber auch, mit dem
fortschreitenden Leben selber sich zu wandeln. Weltanschauung in
diesem Sinne ist so das Produkt von zwei Faktoren: den einen
bildet die persönliche Veranlagung mit ihren Willensimpulsen und
ihrem besondern Vermögen, Eindrücke der Außenwelt in sich
aufzunehmen und logisch zu organisieren, den andern bildet der Stoff,
den die Außenwelt uns zuführt. Weltanschauung in diesem Sinne
ist nicht das Resultat rein logischer Konstruktion, sondern die
Frucht rational-irrationalen Erlebens.

Es dürfte eine der interessantesten und fruchtbarsten
Aufgaben einer psychologischen und ästhetischen Literaturgeschichte
sein, in dieser Weise den Lebensmittelpunkt einer dichterischen
Persönlichkeit zu bestimmen. Gelingt dies, so muss von diesem
Zentrum aus Licht auf des Dichters ganzes Schaffen fallen, dann
müssen nicht nur die Wahl und der Umfang des Stoffes, den er
darstellt, sich erklären lassen, sondern es wird sich auch zeigen,
dass sein künstlerischer Stil bis ins einzelne durch diesen vitalen
Kern seines Wesens bestimmt ist, seine Auffassung und Behandlung

der innern und äußern Form, die Führung der Handlung,
die Darstellung der Charaktere, die Anwendung des Dialogs usw.,
und man wird beobachten können, wie mit der Umwandlung und
Entwicktung der Weltanschauung auch das dichterische Schaffen
ln seiner Art und Ausübung sich ändert.

In Gottfried Kellers Weltanschauung spiegelt sich der geistige
Werdegang der mittleren Jahrzehnte des neunzehnten Jahrhunderts.
In den dreißiger Jahren war es, als das Bewusstsein der Zeit in
'hm lebendig wurde. Der Augenblick hätte nicht leicht fruchtbarer
sein können. Es war eine Periode großer Ideenfülle, inhaltschwerer
Gegensätze und unabsehbarer Perspektiven. Es war die Zeit, wo
sich aus dem Idealismus der romantischen Welt der moderne Realismus

losrang, wo aber die beiden gegensätzlichen Weltbetrachtungen
sich noch so nahe standen, dass die eine von der andern be-

273



fruchtet wurde, dass der eindringende Blutstrom des Realismus
die zarten und ätherischen Gebilde der Romantik mit kraftvoller
Lebensfülle schwellte, und dass der romantische Ideenreichtum
die Schöpfungen der realistischen Dichtung durchleuchtete und ihnen
jene Beziehung aufs Unendliche und Rätselhafte verlieh, ohne die
es keine großen Kunstwerke gibt. In dieser Mischung von
idealistischen und realistischen Werten dürfte auch der Wert von
Kellers Schaffen liegen.

Bis um das Jahr 1830 beherrschte die idealistische
Philosophie noch das ganze Gebiet des deutschen Geisteslebens. Wenn
Kant durch seine kritische Methode den anthropozentrischen
Gesichtspunkt in der bisherigen Weltbetrachtung nachgewiesen und an
die Stelle der frühern metaphysischen Systeme die erkenntnis-theo-
retische Untersuchung über die Möglichkeit und den Umfang des
menschlichen Wissens gesetzt hatte, so konnte er doch nicht hindern,
dass seine Schüler aus seiner Philosophie eine neue Metaphysik
entwickelten. Eine pantheistische Strömung wird gegen Ende des
achtzehnten Jahrhunderts immer mächtiger und bestimmt das gesamte
deutsche Geistesleben zu Anfang des neunzehnten. Mancherlei Quellen

nähren sie: Spinoza, der durch Herder und Goethe entdeckt
wird ; der englische Moralphilosoph und Ästhetiker Shaftesbury, der
seinerseits wieder den Blick des Forschenden auf Plato lenkt; vor
allem aber Goethe selber, der sich von der früheren rein
mechanischen Naturerklärung schon sehr frühe losgerungen und zu einer
pantheistisch - dynamischen Weltanschauung bekannt hat. Kraft,
nichts als Kraft, in allem wirkend, zerstörend und aufbauend —
das ist schon dem Dreiundzwanzigjährigen der Inbegriff der Natur,
und was der Mensch mit seinen Sinnen als Wirklichkeit
wahrnimmt, das ist nur der Gottheit lebendiges Kleid. Gewaltig hat
Goethes Geistesleben auf die Romantik gewirkt. Die ganze
Romantik ist sozusagen das Evangelium von Goethes Persönlichkeit
und Weltanschauung, nur dass die Schüler den Meister vielfach
missverstanden und schließlich in eine abstrakte Mystik
ausschweiften, wo jener sich mit sinnvoller Symbolik begnügt, den

innigen Zusammenhang von Geist und Natur betont hatte.
Pantheistisch, wie die ganze Weltanschauung der Romantik, sind auch
die metaphysischen Systeme Fichtes, Schellings, Schleiermachers
und Hegels.

274



Als Hegel 1831 starb, da war seine Identitätsphilosophie im
deutschen Geistesleben fast allgewaltig. Er war nicht origineller
als Fichte oder Schelling, sondern nur konsequenter und glücklicher.

Auch für ihn ist wie für Schelling das Sein mit dem Werden,
das Denken mit dem Reich der Erfahrung, Gott mit der Welt
identisch. In der Welt verbirgt sich die göttliche Vernunft, das
Absolute oder die Idee, und der Prozess des Weltgeschehens ist
das Bestreben der Idee, zur Klarheit über sich selber zu kommen.
Gott erhebt sich und genießt sich in dem Weltprozesse, und dieses
Bedürfnis der Idee, sich selber zu erkennen, verursacht die stete

Entwicklung des Lebens. So ist der Gedanke des Fortschritts
dem Hegeischen Idealismus immanent. Zugleich aber auch der
Gedanke des Stillstandes; denn aus der Identität von Wirklichkeit
und Weltvernunft ist der berüchtigte Satz geflossen: alles was ist,
ist vernünftig.

Wenn ein Realpolitiker wie Bismarck in seiner Jugend dem
Pantheismus verfallen war, so wird man sich nicht wundern, in
Gottfried Kellers frühestem Schaffen mancherlei Spuren rein
romantischen Denkens zu begegnen. Nur zwei Momente will ich
hier hervorheben: einmal die Bedeutung, welche das Motiv der
Nacht bei ihm hat, und zweitens die Rolle, die der romantische
Witz in seinem Schaffen spielt.

Die Nacht ist für den Romantiker der Schoß geheimnisvoller
Naturoffenbarung. Das Licht des Tages breitet eine fremde Welt
um uns aus; es zaubert rings eine verwirrende Menge von Einzeldingen

mit ihren besonderen Formen und Farben hervor, wir
sehen nur noch die tausendfältigen, ewig wechselnden Gestalten
des individuellen Lebens und dringen nicht mehr durch die Hülle
in das ewige Wesen der Dinge ein, in ihren Geist, in das, was
nach der pantheistischen Weltanschauung das Göttliche in ihnen
ist. So verwirrt und zerstreut uns die helle Tagesbeleuchtung, sie
macht uns oberflächlich. Ganz anders die Nacht. Wenn sie mit
ihrem dunkeln Mantel die Wirklichkeit bedeckt, die grellen Farben
verschwinden und die Umrisse verschwimmen, dann treten in un-
serm Geiste die inneren Bilder der Dinge um so schärfer hervor

— die Bilder, die nun aller zufällig-individuellen Merkmale
entkleidet sind, die das Ewige, das Wesentliche und das Göttliche
darstellen, die mit einem Worte Ideen der Dinge sind. So kann

275



sich der Geist in den göttlichen Urgrund der Welt vertiefen, und
rätselvolle Wunder erschließen sich ihm. Novalis, der Dichter und

Philosoph, der mit seinem Denken in dem Mittelpunkt der
Romantik steht, hat der Begeisterung über die Offenbarungskraft der
Nacht tiefsinnigen Ausdruck verliehen in seinen wundervollen
Hymnen an die Nacht. Da heißt es zum Beispiel in der
Prosafassung der ersten Hymne...

„Abwärts wend' ich mich zu der heiligen, unaussprechlichen,
geheimnisvollen Nacht. Fern ab liegt die Welt — in eine tiefe
Gruft versenkt — wüst und einsam ist ihre Stelle Was quillt
auf einmal so ahnungsvoll unterm Herzen und verschluckt der
Wehmut weiche Luft? Hast auch du ein Gefallen an uns, dunkle
Nacht? Was hältst du unter deinem Mantel, das mir unsichtbar
kräftig an die Seele geht? Köstlicher Balsam träuft aus deiner
Hand, aus dem Bündel Mohn. Die schweren Flügel des Gemüts
hebst du empor. Dunkel und unaussprechlich fühlen wir uns
bewegt — ein ernstes Antlitz seh' ich froh erschrocken, das sanft
und andachtsvoll sich zu mir neigt und unter unendlich verschlungenen

Locken der Mutter liebe Jugend zeigt. Wie arm und
kindisch dünkt mir das Licht nun — wie erfreulich und gesegnet
des Tages Abschied."

In der gleichen Bedeutung taucht das Motiv der Nacht in den
ersten schriftstellerischen Versuchen Gottfried Kellers auf. Man
braucht nicht eine direkte Abhängigkeit von Novalis anzunehmen,
es genügt auch, einfach an den Zusammenhang mit der romantischen

Zeitstimmung zu denken. Immerhin ist es interessant, dass

uns im Gefolge des Nachtmotivs bei Keller die gleichen Vorstellungen

begegnen, die wir bei Novalis getroffen. In einem Gedicht
vom 7. Juli 1837 wird am Schlüsse die „undurchdringliche, stumme,
heilige Nacht" angeredet — Novalis spricht von der heiligen,
unaussprechlichen, geheimnisvollen Nacht. Vor allem merkwürdig
aber ist der Prosaaufsatz „Eine Nacht auf dem Uto", ebenfalls
ein Werk des Achtzehnjährigen.

Beim letzten Strahl der Sonne kommt der Jüngling auf
der Höhe des Berges an. Er wirft sich unter eine Fichte,
um hier die Wunder der Nacht zu genießen. Unnennbare
Gefühle, sehnsüchtige Phantasien, leuchtende Bilder der Hoffnung
drängen sich in seine Seele, während der Widerschein der

276



gesunkenen Sonne allmählich verbleicht und dem dunkeln Blau
der Dämmerung Platz macht. Die Farben verschwimmen in
Grau, die Gefilde verschwinden vor seinen Blicken. Frische
Winde kühlen ihm die brennenden Wangen und flattern wohltuend
durchs Haar, und wie bei Novalis aus dem Bündel Mohn
köstlicher Balsam träuft, so streut Morpheus in Kellers Schilderung
ihm Körner auf die Augen, und wie Novalis in der Nacht ein
Antlitz erschaut, so hat auch der Jüngling auf dem Uto eine Vision.
Ein freundlicher Geist erscheint ihm und offenbart ihm die
Herrlichkeit Gottes. Das Felsenhaupt des Berges ist zu einem
flammenden Altar geworden, um den die ganze Menschheit anbetend
kniet. „Auf dem Altare strahlte ein geheimnisvolles Licht von
unbestimmter Gestalt und unbekanntem Namen, aber erquickende,
belebende Wärme ging von ihm aus, es verbreitete goldenen,
sonnigen Schein durch die ganze Natur." Das scheint in poetischer

Allegorie das reine Bekenntnis des romantischen Pantheismus

zu sein ; jenes Licht auf dem Altar wäre dann die zentrale
Weltsonne, die die ganze Natur durchstrahlt. Aber im gleichen
Aufsatz bekennt sich Keller auch zum Glauben an einen persönlichen

Weltenschöpfer und eifert gegen die Rotte der kurzsichtigen
Freigeister, der Gottesleugner, die die Geheimnisse der Natur
ergründet zu haben glauben, wenn sie diese als einen bloßen
Mechanismus betrachten. So mischen sich in dem Aufsatz in
seltsamer Weise pantheistisch-dynamische Ideen mit den Anschauungen

des positiven Christentums.
Noch in den Gedichten des Jahres 1846, als Keller das

romantische Jugendsehnen im ganzen überwunden hatte, ertönen die
Wunderklänge romantischer Nachtpoesie. Da ist eine Reihe von
sechs Gedichten mit „Nacht" überschrieben, und das erste verkündet:

Nun bin ich untreu worden
Der Sonn' und ihrem Schein;
Die Nacht, die Nacht soll Dame
Nun meines Herzens sein.

Im gleichen Liede begegnet die rein romantische Anschauung
yon der Unwirklichkeit alles sinnlichen Lebens:

Sie (die Nacht) ist eine alte Sibylle
Und kennt sich selber kaum;
Sie und der Tod und wir alle
Sind Träume von einem Traum.

277



Und das letzte Gedicht, das tiefste von allen, liest aus der
goldenen Sternenschrift der Nacht die Wunder der Schöpfung und
«rschließt die verborgenen Gründe des Lebens:

Heilig ist die Sternenzeit,
Öffnet alle Grüfte,
Strahlende Unsterblichkeit
Wandelt durch die Lüfte.

Mag die Sonne nun bislang
Andern Zonen scheinen!
Hier fühl' ich Zusammenhang
Mit dem All und Einen.

Die letzte Strophe, die der Dichter in den Gesammelten
Gedichten weggelassen hat, lautete:

Lieblich diese Sonne lacht
Und der Tag wird heiter:
Doch wer nächtlich einsam wacht,
Kennt — noch etwas weiter.

Das ist, wenn auch poetisch mangelhaft ausgedrückt, das

deutliche Bekenntnis des religiösen Idealismus.
Aus diesem romantischen Idealismus fließt nun auch die Vorliebe

für den geistreichen Witz im poetischen Stile. Für die Hegel-
sche Philosophie ist nichts wirklich als die Idee, und der Prozess
des Werdens ist die ewige Veränderung der Idee, die sich ihrer
bewusst zu werden strebt. Dem Menschen offenbart sich diese

göttliche Idee, also das wahre Sein, in seinem Geistesleben. So

liegt der Schluss nahe genug, dass die Wirklichkeit so ist, wie
der Mensch sie sich denkt. Das Individuum kann also auch mit
der Wirklichkeit anfangen, was es will, kann sie betrachten,
beleuchten und darstellen, wie es als denkendes Subjekt will. Die
Wirklichkeit wird so zum Spielball seines persönlichen Denkens,
nicht der Gegenstand existiert an sich, sondern wirklich ist nur
die Idee, die das Individuum davon hat, und wenn es ihm
gelingt, durch die Kraft seines Geistes einem andern die gleiche Idee

von einem Gegenstande beizubringen, so ist das der beste Beweis
dafür, dass es keine absoluten Dinge, sondern nur Ideen von den

Dingen gibt. Die Denkkraft bedarf demnach der Sprachkraft, um
die eigenartige Idee von dem Dinge auch in andern zu erzeugen.
Dem hyperidealistischen Denken, dem die Wirklichkeit ein Spiel
ist, entspricht der Witz, der mit den Tatsachen spielt, indem er
sie in eine geistreich-subjektive Beleuchtung stellt.

278



Ungefähr auf diese Weise ist Heine durch die Hegeische
Philosophie in seiner Neigung zum witzigen Spiel mit der
Wirklichkeit gestärkt worden; ein ähnliches Resultat hat lange vor
Hegel und Heine eine vorwiegend idealistische Weltanschauung
bei Jean Paul gezeitigt, der die Wirklichkeit auch nicht naiv-objektiv,
sondern in dem Fazettenspiegel seines Witzes tausendfach
zersplittert und gebrochen wiedergibt. Und Jean Paul und Heine
gehören zu den Lieblingsschriftstellern von Kellers Jugend, es sind
diejenigen, die auf sein erstes Schaffen am stärksten eingewirkt.

Diese idealistisch-spielerische Betrachtung und Darstellung der
Wirklichkeit hat den Maler Gottfried Keller lange in die Irre
geführt.

In dem Grünen Heinrich erzählt er, wie er in der
natürlichländlichen Atmosphäre, die im Hause seines Oheims herrschte,
dazu kam, eine Buche oder eine junge Esche in ängstlicher Treue
nach der Natur zu zeichnen. Damals betrachtete er die Wirklichkeit

mit den scharfen Augen des durch keine Kunstmanier
verbildeten naiven Menschen. Aber nach der Rückkehr von dem
Dorfe kommt Heinrich in die Lehre Habersaats, und nun geht
der „Schwindelhaber" in reicher Üppigkeit auf. Nun treibt jener
Hang zur Phantastik, der durch die Spukwelt der Frau Margret
genährt worden ist, seine tollen Blüten. In dem Meister — er
heißt in Wirklichkeit Peter Steiger — lebt die romantische Tradition.

Er liebt das Sonderbare und Krankhafte, das er mit dem
Malerischen verwechselt, und so ermuntert er den Schüler, hohle,
zerrissene Weidenstrünke, verwitterte Bäume und abenteuerliche
Felsgespenster mit den bunten Farben der Fäulnis und des Zerfalls

aufzusuchen. Bald zeigt sich die verhängnisvolle Wirkung
dieser lügenhaften Kunst. Die geil emporschießende Phantasie
uberwuchert jede künstlerische und sittliche Wahrhaftigkeit. Der
Jüngling fertigt Zeichnungen eigener Erfindung an, häuft darin die
seltsamsten Gebilde zusammen, tolle Fratzen, zerlumpte Kerle in
Phantastischer Umgebung und gibt diese Zeichnungen dem Lehrer
als Studien nach der Natur aus.

Aber nicht nur in den Versuchen des Malers hat der
extravagante Idealismus des romantischen Witzes sein phantastisches
Spiel getrieben, auch in den Gedichten der ersten Sammlung,
sogar noch in der ersten Ausgabe des Grünen Heinrich findet man

279



solche grellgefärbten und seltsam gestalteten Motive; in dem Sonett
„Winterabend" wird zum Beispiel die beschneite, von dem Purpur
der scheidenden Sonne gerötete Erde mit einer Leiche verglichen,
über die ein berauschter Zecher niedersinkend den Becher voll
roten Wein ausgießt.

Diese grelle Phantastik der spätromantischen Zeit kündigt das
Ende der ganzen einseitig idealistischen Weltbetrachtung an. Bald
nach 1830 kippt der deutsche Idealismus in die materialistisch-
positivistische Weltanschauung um.

Im Grünen Heinrich berichtet Gottfried Keller, wie Heinrich
nach der Rückkehr von einem seiner Besuche im Heimatdorf zu
Hause eine Goetheausgabe vorfindet, die ein Trödler ihm zum
Kaufe angeboten. Der Jüngling fällt über die Bücher her, liest
vierzig Tage lang darin, nimmt manches zum zweitenmal vor, und
wie er aus Mangel an Geld die Bücher dem Trödler wieder
zurückgeben muss, da ist eine Umwälzung in seinem ganzen
Gedankenleben vor sich gegangen. Er geht ins Freie und merkt,
dass er die Welt mit andern Augen ansieht. Er empfindet an den

Dingen der Natur ein Vergnügen, wie er es noch nie gefühlt: „Es
war die hingebende Liebe an alles Gewordene und Bestehende,
welche des Recht und die Bedeutung jeglichen Dinges ehrt und den

Zusammenhang und die Tiefe der Welt empfindet," eine Liebe,
die — wie er merkt — höher stand als das künstlerische Herausstehlen

des einzelnen zu eigennützigem Zweck, höher als das
Genießen und Absondern nach Stimmungen und romantischen
Liebhabereien. Und nun erstrahlt ihm die schlichte Wirklichkeit in
einem neuen Glänze, und das Natürliche in seinen gegebenen
Formen wird ihm wunderbar. Er lernt nun, „dass das Unbegreifliche

und Unmögliche, das Abenteuerliche und Überschwengliche
nicht poetisch ist, und dass Schlichtheit und Ehrlichkeit mitten in
Glanz und Gestalten herrschen müsse, um etwas Poetisches, oder
was gleichbedeutend ist, etwas Lebendiges und Vernünftiges
hervorzubringen."

WINTERTHUR EMIL ERMATINGER

(Schluss folgt.)

280


	Gottfried Kellers Weltanschauung

