
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag [Schluss]

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIBT ES EINE NEUE MORAL?
EIN AKADEMISCHER VORTRAG

(Schluss.)

Dieses schöpferische Wesen des Sittlichen wird auch von der
sittlichen Empfindung aller Theorie zum Trotz stets festgehalten.
Jene deskriptive Ethik, die in dem Bestreben, die sittliche Wahrheit

zu einer streng wissenschaftlichen zu machen, sie auf eine

Darstellung dessen beschränken will, was sittlich gegolten hat und

gilt und also das sittliche Leben ähnlich behandelt, wie das Naturgesetz

(wie sie auch nicht anders kann, wenn sie exakte Wissenschaft

sein will), sieht sich doch zuletzt genötigt, Normen
aufzustellen, die nicht nur gelten, sondern gelten sollen und kann dies

nur tun durch einen Machtspruch des sittlich schöpferischen oder
gesetzgebenden Bewusstseins. Auch der dogmatische Marxist, der
überzeugt ist, dass die ökonomische Entwicklung in strenger
Determiniertheit von selbst den Sozialismus bringen müsse, fordert
das Proletariat zu Kampf und Organisation auf, als ob alles auf
die Tat ankäme; der Rassetheoretiker oder Anhänger irgend einer
Milieutheorie appelliert leidenschaftlich an den Willen zur Besserung

der Zustände. Auch die Relativisten reden ferner von einem
sittlichen Fortschritt und Rückschritt. Aber einen solchen gibt es

für ihren Standpunkt konsequenterweise nicht. Um so absolut
von Fortschritt und Rückschritt reden zu können, müssen wir dafür

einen absoluten Maßstab haben, müssen wir einen festen Punkt
im Fluss der Dinge kennen, den der Relativismus nicht hat. Aber
davon kann das sittliche Empfinden freilich gar nicht los. Es hält
an einer absoluten sittlichen Verpflichtung fest. Es erblickt trotz
aller naturalistischen Theorien im Sittlichen nicht nur eine
verklärte Polizeiordnung oder eine soziale Klugheitsregel, sondern
ein Heiliges, innerlich Ehrwürdiges, dessen Verletzung Verlust der
Würde bedeutet. So korrigiert das Leben selbst immer wieder die

Irrtümer des Denkens.
Aus einem einseitig orientierten und insofern falschen Denken

stammen also die philosophischen Konstruktionen, die der neuen
Moral zugrunde liegen. Falsch ist daran vor allem die Meinung,
als ob es sich bei diesen Konstruktionen um Denknotwendigkeiten

251



oder gar um exakte Wissenschaft handle, da sie doch nur die
unberechtigte Verallgemeinerung einer Denkweise bedeuten, die an
ihrem Orte und in ihren Grenzen selbstverständlich und legitim
ist, aber sofort eine Vergewaltigung der Wahrheit der Dinge wird,
wenn sie sich zur Weltanschauung auswächst und den Anspruch
macht, den Sinn der Gesamtwirklichkeit erschöpfend zu bezeichnen.
Wir dürfen dieses Denken auch rückständig nennen, insofern es

die größte Geistestat der neueren Zeiten ignoriert. Seitdem
Immanuel Kants Lebenswerk vorhanden ist, sollten wir an einigen
fundamentalen Einsichten in das Wesen des menschlichen
Erkennens nicht mehr achtlos vorübergehen dürfen. Auch wenn wir
sie nicht für wirkliche Einsichten, sondern für Irrtümer hielten,
müssten wir uns doch mit ihnen auseinandersetzen. Wir sollten
wissen, dass es eine Unterscheidung gibt zwischen Natur und Geist
und so auch zwischen naturwissenschaftlicher (überhaupt
theoretischer) und praktischer oder ethischer Auffassung der Wirklichkeit.

Wir sollten wissen, dass die Welt, mit der wir es theoretisch
und praktisch zu tun haben, zunächst das Gebilde unseres Geistes

ist, dass wir die Wirklichkeit nur erfassen durch die Formen
unseres Geistes. Aber in unserem Geiste ist, wie schon bemerkt
worden, die ethische Auffassungsweise ebenso ursprünglich und
ebenso tief angelegt als die wissenschaftlich-kausale, und starke
Gründe sprechen dafür, dass sie sogar den Vorrang hat. Denn
die wissenschaftlich-kausale hängt, wie leicht zu zeigen ist, letztlich

von ihr ab, bekommt von ihr Recht, Sinn und Arbeitsrichtung.
Es ist eine Erkenntnis, die sicher nicht rückgängig gemacht werden

kann, dass die Welt, die sich uns in den raum-zeitlichen
Anschauungsformen darbietet, und die wir nach dem Schema der
Kausalität ordnen (um nur dieses zu nennen), nicht die Wirklichkeit

schlechthin genannt werden darf, und es ist eine Annahme,
die auf den stärksten geistigen Nötigungen beruht und die nie auf
die Dauer wird erschüttert werden können, dass auch diese
raumzeitliche Welt nur verstanden werden kann, wenn sie gedeutet
wird als das Symbol oder auch das Material für eine Welt des

Geistes oder der persönlichen Werte, für jene Welt, die in der
Stimme der sittlichen Wahrheit erscheint. Vor einer solchen
Weltanschauung wird der Herrschaftsanspruch des Naturalismus
zunichte. Der ganze Mechanismus der raum-zeitlichen Welt wird

252



zum Ausdruck und Mittel einer Welt, deren letztes Wort Freiheit
heißt. Das kausale Denken wird aus einer Offenbarerin des
letzten Sinns der Wirklichkeit zu einem allerfeinsten und aller-
edelsten Werkzeug, das dem auf die Verwirklichung der obersten
Ziele des Menschentums gerichteten Willen dient. Die unentbehrlichen

Grundlagen des sittlichen Denkens sind damit sicher
gestellt, vielmehr einfach als letzte Voraussetzungen alles geistigen
Lebens aufgedeckt. Nicht die raum-zeitliche, kausal oder mechanisch

erfasste Welt, also die Welt des Relativismus, hat das letzte
Wort, sondern das Absolute, das in der Stimme des Guten
erscheint. Der Allmechanismus ist entlarvt als das, was er ist: als
ein Weltgespenst, entstanden aus falscher Verallgemeinerung einer
an ihrem Orte durchaus berechtigten, ja notwendigen, aber
einseitigen Denkmethode. Die Welt hat durchaus Raum für das Wunder
der Freiheit. Dass der Allmechanismus eine wissenschaftliche
Wahrheit oder auch nur ein notwendiges Denkprinzip sei, wird
nach Kant niemand mehr zu behaupten wagen; ebensowenig lässt
sich beweisen, dass der Determinismus eine Erfahrungstatsache
des sittlichen Lebens sei. Gewiss hat der Determinismus ein
Teilrecht, gewiss ist das Wollen nicht unmotiviert, aber ebenso gewiss
ist, dass wir das Phänomen des Sittlichen nicht erklären und dass wir
sittlich nicht leben können ohne die Annahme einer schöpferischen
zielstrebigen Freiheit, die darin waltet und sich des Mechanismus
bloß als ihres Mittels bedient. Und wenn die Erfahrung uns zeigt,
wie stark bisher das sittliche Leben an das Milieu, die Materie
und andere Determinationen gebunden ist, so behaupten wir ja die
Freiheit nicht als eine Tatsache im Sinne der Naturtatsachen,
sondern bloß als eine Forderung, Möglichkeit, Idee, die oft genug
nicht Wirklichkeit ist, aber Wirklichkeit werden soll und kann, die
auch da und dort siegreich durchbricht und die noch größere
Siege vor sich hat. — Und so kann auch die Entwicklungslehre
den absoluten Sinn des Sittlichen, prinzipiell betrachtet, nicht
aufheben. Die Kategorie der Entwicklung ist auch bloß eine der
theoretischen Formen, mit denen unser Geist die Wirklichkeit
bearbeitet. Sie ist eine spezielle Anwendung des kausalen Schemas
und gehört wie dieses zur raum-zeitlichen Welt. Wie sollte von
hier aus der Charakter des Sittlichen bestimmt werden, das doch
einer ganz andern Ordnung angehört? Auch hier handelt es sich

253



um einen Irrtum des Denkens oder auch des Empfindens. Man

fängt allgemein an, ihn zu erkennen und die falschen Konsequenzen
des Entwicklungsgedankens abzulehnen. Wir sehen ein, dass wir
das, was wir sein sollen, nicht abhängig machen dürfen von irgend
einer theoretischen Deutung der Welt oder einer wissenschaftlichen

oder philosophischen Methode, die vielleicht einmal einer
andern Platz machen wird, sondern, dass wir die Wahrheit, von
der wir leben müssen, zu schöpfen haben aus gegenwärtigen und

ewigen Quellen: aus unseren Herzen und Gewissen und
selbstverständlich auch aus der Geschichte. Wir kommen von allen
Relativismen immer mehr zurück zum Absoluten und finden dieses in
den apriorischen Elementen unseres Geisteslebens, das heißt in
dem, was schließlich all unserem philosophischen und
wissenschaftlichen Denken wie unserem praktischen Tun als Voraussetzung

zugrunde liegt; anders ausgedrückt: wir kehren von der
Veräußerlichung und Entfremdung des Geistes, von seiner
Unterwerfung unter eine falsche Objektivität zurück zu unserer Seele,

hoffen neuen Mut, das Höchste für das Wahre zu halten und
ihm zum Siege zu helfen durch schöpferische Tat; wir dringen
durch alle Hemmungen der Natur und des eigenen Denkens
durch zu dem hellen, sieghaften Leben selbst, dessen Sinn Freiheit

ist.
Aber nun entgegnet man mir vielleicht, das seien philosophische

Konstruktionen, die den Tatsachen gegenüber nichts
ausrichteten. Ich gebe darauf zurück, dass diese Erörterungen eben

den Sinn hatten, philosophische Konstruktionen zu zerstören, die
sich als objektive Tatsachen ausgeben. Nun aber fragen wir noch
die Tatsachen selbst und beginnen gleich im Zentrum. Ist es denn

ohne weiteres richtig, dass die Moral sich in der Länge und Breite
der Entwicklung unaufhörlich ändert? Ist die sittliche Entwicklung
und das sittliche Leben der Menschheit überhaupt ein
kaleidoskopisch buntes Bild ohne innere Einheit? Ist es wirklich so, dass

darin Dinge allgemein als gut, ja heilig gelten können, die frühere
oder spätere Zeiten als Greuel und Frevel empfinden? Ich hätte
Lust, diesen Behauptungen, die sich so sehr als Selbstverständlichkeit

geben, recht zum Trotze die These entgegenzustellen: Die
Moral bleibt sich immer und überall gleich. Doch will ich der

Versuchung zur Parodoxie widerstehen und vorsichtiger formu-

254



lieren: Die moralischen Ansichten, will ich sagen, ändern sich,
aber das sittliche Endziel bleibt das gleiche.

Lassen Sie mich diese Meinung zuerst an einem Beispiel klar
machen, einem in diesen Diskussionen viel gebrauchten, nämlich
an der Sitte der Blutrache. Haben wir wirklich Grund, unseren
Vorfahren, den Bluträcher der Urzeit, der am Kreuzweg auf den
Mörder seines Vaters oder Bruders lauert, für einen Frevler oder
Mörder zu halten? Ist er nicht der höchsten Achtung wert, als
ein Mann, der seine Pflicht tut? Bedenken wir: jene Zeit hat kein
Rechtswesen in unserem Sinn, wie sie auch keinen geordneten
Staat hat. Wenn also Totschlag gesühnt werden soll, so muss die

Sippe diese Pflicht übernehmen. Sie ist heilig. Das, was der
heutige Rechtsstaat in einem solchen Falle tut, hat genau den
gleichen Sinn. Der heutige Richter, der auf Grund des staatlichen
Gesetzes in feierlichen Formen und mit gutem Gewissen einen
Mörder zu langem Zuchthaus oder gar zum Tode verurteilt, hat
vor jenem Bluträcher sicher den Vorzug, dass er sich des hohen
sittlichen Sinnes seiner Aufgabe bewusst ist, und dass er sie

freiwillig, nicht bloß durch die feste Sitte gezwungen, erfüllt; aber
Eines hat jener doch vor ihm voraus: dass er in der Erfüllung
seiner Pflicht sein Leben einsetzt. Beide aber handeln, der Eine
bewusst, der Andere unbewusst, aus dem gleichen sittlichen Motiv,
das überhaupt das Grundmotiv aller Sittlichkeit ist : aus der
Empfindung von der Heiligkeit des Menschenlebens und dem des

Menschen überhaupt.
Und damit stehen wir auch vor dem einheitlichen Grundsinn

aller sittlichen Entwicklung: Sie geht, symbolisch gesprochen, auf die

Schöpfung und Erlösung des Menschen. In zwei Worten lässt sich

fassen,was dabei als das spezifisch Menschliche verstanden wird: Selbstwert

und Freiheit. Beide bedeuten im Grunde das Gleiche : die besondere,

nicht weiter ableitbare Würde und Heiligkeit des Menschen.
Wo der Mensch nicht als Selbstwert behandelt wird, wo Sklaverei,
Vergewaltigung, Ausbeutung irgend einer Art eintritt, da haben wir
die Empfindung des Unmenschlichen. Alle Sittlichkeit und
sittliche Entwicklung zielt auf die Entfaltung der Humanität. Was
bedeutet der Kampf mit der Natur, was die Entwicklung der sozialen
Lebensformen von der Familie bis zur Menschheit anders als ein
allmähliches Wachsen und Siegen freier Menschlichkeit? Wenn wir

255



vollends die höchsten Formen des Lebens ins Auge fassen, Religion

und freie Sittlichkeit, besonders die religiösen, politischen,
sozialen Bewegungen und Kämpfe der letzten Jahrtausende —
welche zutreffendere Deutung sollten wir ihnen wohl geben?
Sollte Hegel wohl Unrecht haben, wenn er die Erringung der
Freiheit als den Sinn der Menschengeschichte bezeichnet?

Es hat für diese Auffassung nichts zu bedeuten, an welcher
Stelle der Entwicklung die menschliche Sittlichkeit sich vom bloß
tierischen Naturtrieb ablöse. Das ist eine Frage für sich, eine
geschichtliche Frage, ich möchte sagen: ein Schöpfungsgeheimnis,
das hier zu erörtern wir weder Zeit haben, noch verpflichtet sind.
Es genügt, wenn wir sagen: Von dem Augenblick an, wo auf
Erden menschliche Sittlichkeit beginnt, hat sie den Sinn, den wir
angegeben haben. Es hat dabei auch nichts zu sagen, ob die
Führer der sittlichen Entwicklungen sich jeweilen ihrer Tragweite
bewusst gewesen sind; denn wir wissen genugsam, dass die
weltgeschichtlichen Entwicklungen oft weit über die bewussten
Absichten ihrer Führer hinausgehen. Vollends hätte es wenig Sinn,
wenn man uns entgegnen wollte, dass die Triebfeder der
sittlichen Entwicklungen nicht die Herausarbeitung freien sittlichen
Menschentums, sondern soziale Wohlfahrt sei. Denn es
entstünde dann die weitere Frage, worin denn diese Wohlfahrt
gefunden werde, ob bloß in animalischem Behagen oder in geistigen
Werten. Ob aber die sittliche Geschichte der Menschheit in letzter
Instanz auf das Erste oder auf das Zweite geht, das zu entscheiden
dürfen wir ruhig dem gesunden Empfinden überlassen. Käme es
dem Menschen lediglich auf animalisches Behagen an, so hätte er
es bequemer haben können. Das Blut und die Tränen, der
Enthusiasmus und Heroismus, die Siegeslieder und Tragödien der
Menschengeschichte deuten auf ein höheres Ziel.

Zu dem gleichen Ergebnis gelangen wir, wenn wir den

Wechsel der sittlichen Anschauungen, wie er auch heute von Rasse

zu Rasse, Volk zu Volk, Stand zu Stand, Mensch zu Mensch sich

zeigt, genauer ins Auge fassen. Wir finden, dass gewisse
Grundtugenden des sittlichen Lebens: Wahrhaftigkeit und Treue, Tapferkeit,

Güte und Reinheit, überall anerkannt werden, auch da, wo
man sie selbst nicht übt. Manches auch, was uns verwerflich
erscheint, hat in seinem Zusammenhang einen etwas weniger

256



schlimmen Sinn. Gewisse Praktiken des Italiäners bei Kauf und
Verkauf oder eine relative Gleichgültigkeit des Amerikaners gegen
gewisse Formen politischer Korruption lassen nicht die gleichen
Rückschlüsse auf ihren sittlichen Gesamtwert zu, die bei uns am
Platze wären. Es gibt übrigens auch eine rückständige Moral, wie
es eine rückständige Wissenschaft oder Religion gibt — sollte es

deswegen keine feste sittliche Wahrheit geben? Auch darf nicht
vergessen werden, dass die sittliche Entwicklung sicher noch nicht
an ihrem Ende angelangt ist. Vielleicht stehen wir wirklich erst
in den Anfängen einer echt menschlichen Sittlichkeit. Es ist aller
Grund zu der Annahme vorhanden, dass die bunte Mannigfaltigkeit

der sittlichen Ansichten nach und nach einer Einheit im
Wesentlichen, nämlich in dem, was zu wahrem Menschentum gehört,
Platz machen werde, während freilich auf der andern Seite mit
der Zunahme persönlichen Lebens auch eine immer
weitergehende Individualisierung der sittlichen Wahrheit eintreten mag,
was wir wohl Alle innig wünschen. Der Relativismus hat also ein

Teilrecht, aber nur als Ausstrahlung einer absoluten Wahrheit.
Oder glauben wir, dass irgend eine künftige sittliche Entwicklung
der Hauptlinie die bisherigen verlassen, dass irgend einmal
Verlogenheit höher geschätzt werde als Wahrhaftigkeit, Brutalität höher
als Güte, das Tier höher als der Mensch Würden wir nicht eher

sagen, dass dann Sittlichkeit und Menschentum aufgehört habe?
Wir glauben also mit gutem Grund an eine feste sittliche

Wahrheit, die über allen Evolutionen des Sittlichen steht. Es gibt
in genauem Sinne des Wortes keine neue Moral, kann keine
geben. Was sich als neue Moral ausgibt, ist eine uralte Denkweise,
die zu allen Zeiten mit derjenigen gerungen hat, die heute etwa
die alte genannt wird. In diesem Kampfe hat die alte Moral immer
wieder gesiegt, weil sie das Prinzip der Moral enthält.

Wir lehnen also die philosophischen Konstruktionen ab, die
der neuen Moral meistens zugrunde liegen. Wir glauben, dass
diese die Moral selbst, alte und neue, unmöglich machen. Hier
liegt das Unrecht der Bewegung, die wir im Auge haben. Ganz
anders aber verhält es sich mit ihren praktischen Forderungen.

Hierin hat die sogenannte neue Moral zu allen Zeiten auch
ein großes Stück Recht auf ihrer Seite gehabt und hat es auch
heute. Wir haben es schon wiederholt angedeutet. Es gibt einen

257



sogenannten Idealismus, der über die vorhandenen Tatsachen und
Zustände einfach wegsieht oder sie mit einem trügerischen idealen
Schimmer übergießt. Ein solcher Idealismus ist eine Unwahrhaftig-
keit, die die Moral überhaupt in den Ruf der Heuchelei bringt. Er
ist auch insofern ein Feind der sittlichen Idee, als er sie an einem
bestimmten Punkte festhält. Ihm gegenüber haben dann der
Naturalismus, Positivismus, Realismus, Materialismus dreimal recht,
wenn sie mit herber Wahrhaftigkeit die Dinge zeigen, wie sie sind.
Darin liegt mehr sittlicher Idealismus als in deren idealen
Verschleierung. Und indem nun die neue Moral die Naturgrundlagen
des Sittlichen verbessert, schafft sie diesem günstigere Bedingungen
und gewinnt dem Geiste neues Land. Dadurch, dass sie die Idee
in den Stoff einführt, ehrt sie sie mehr, als wenn sie bloß auf
einem Wolkenthron Anbetung genießt, während die Welt bleibt
wie sie ist. So hat die scheinbar materialistische Bewegung des

letzten Jahrhunderts die Welt mit Segen überschüttet, eine
Gesundung des Lebens angebahnt und dem Geist neue Herrschaftsgebiete

erschlossen. Aber so nachdrücklich das gesagt werden

muss, so wahr bleibt es und so nötig ist heute auch die Erkenntnis,

dass zum Stoff die Idee gehört und dass nur diese schöpferisch

ist, dass sittliche Erhebung und Erneuerung letztlich nur
durch das Feuer gewirkt wird, das aus Seelen bricht, die von den

ernsten Wunden des Guten erschüttert sind und dafür einsetzen
die schöpferische Tat.

Diese schöpferische Vollmacht des Sittlichen ist es übrigens
gerade, was ein Teil der Vertreter der neuen Moral zurückfordert.
Darin geben wir ihnen völlig recht. Nietzsche spricht damit
hochwichtige Wahrheit aus: es lastet auf der Moral als ein Fluch die

Meinung, dass das Sittliche etwas Fertiges, dem Menschen ein für
allemal Gegebenes, ihm als ein Joch von außen her Aufgelegtes
sei. Sittlichkeit ist, wir haben es gesehen, ihrem innersten Wesen
nach schöpferische Freiheit, sie ist letztlich nicht ein „Du sollst",
sondern ein „Ich will" — das „Du sollst" ist nur die erste Form
des wahren „Ich will" —, sie ist wirklich „ein Neubeginnen, ein

Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein
heiliges Jasagen". Die Zukunft eröffnet dem sittlichen Sehnen und
Schaffen noch unendliches Neuland. Dort liegt wirklich „das
Kinderland, das unentdeckte, im fernsten Meere". Ferne sei es

258



von uns, jenen Glauben dämpfen zu wollen, der heute in so
vielen Seelen lebt, dass es einen Weg gebe vom Menschlichen zum
Ubermenschlichen und dass uns auf diesem Wege neue, strahlende
Gipfel aufgeleuchtet seien. Aber freilich meinen wir, dass davon
schon auf den alten und ältesten Tafeln der Menschheit geschrieben

stehe und dass es richtiger sei, statt diese zu zerbrechen, sie
neu lesen und verstehen zu lernen.

Zu diesen alten, nach meiner Meinung ewigen Tafeln
gehören auch die einfachen Grundwahrheiten der christlichen Moral.
Sie ist es aber, die von den Vertretern der neuen in erster Linie
gehasst und angeklagt wird. Ich brauche nur Nietzsche zu nennen.

Was man mit einem Ausdruck, der freilich sehr verbraucht
klingt und missverständlich ist, christliche Moral nennt, gibt zu den
geschilderten Anklagen Anlass genug. Es gibt bekanntlich einen
christlichen Idealismus, der die zuweilen herrschenden Zustände
sanktioniert und so wirklich die Hochburg eines falschen
Konservatismus und die hassenswerteste aller Heucheleien wird; es gibt
auch einen christlichen Moralismus oder Moralpharisäismus, der
sicher an der Moralmüdigkeit unseres Geschlechtes einen starken
Anteil hat. Das und anderes mehr derart ist bekannt genug. Aber
es muss nun doch darauf hingewiesen werden, dass die tiefere
Linie der religiösen Entwicklung des Abendlandes einen gänzlich
andern Sinn hat. Sie wendet sich einmal gerade gegen den
Moralismus, im Namen der tiefsten Freiheit der Seele. Die
bedeutsamsten Parolen Nietzsches finden sich noch viel tiefer bei Paulus
und Luther, um nur diese zwei zu nennen. Ihnen kommt es
darauf an, das Gute statt als ein traditionelles Gesetz als einen
Ausfluss göttlicher Freiheit und Seligkeit zu verstehen. Damit
haben sie sicher auch ihren Meister recht verstanden. Es kommt
der Moral im Sinne des tiefer verstandenen Christentums ja
gewiss darauf an, dass dem Guten als einem Heiligen und
Naturüberlegenen, als dem Göttlichen, in tiefster Ehrfurcht gehorcht
werde, aber ebensosehr, dass es verstanden werde als höchste,
letzte, schöpferische Freiheit der Seele, als das Leben und Schaffen
Gottes im Menschen, also als das wahrhaft Übermenschliche.
Darum aber ist das Antlitz dieses Guten nicht rückwärts, sondern
vorwärts gerichtet; dieses Gute schaut aus nach einer Welt des
Guten, und zwar will es nicht mit falschem Idealismus in himmlischen

259



Höhen bleiben, sondern drängt leidenschaftlich in die Weltwirklichkeiten,

auch die materiellen, hinein. Es schaut aus nach einer
neuen Welt, es ist der Weg zu ihr; das ist sein Sinn; und diese

Welt ist das Kinderland, das Land der göttlichen Freiheit und
Unschuld, das Himmel und Erde umspannende Gottesreich.

So spreche ich gerade auch als ein Bekenner dieser Botschaft,
wenn ich sage: Das Sittliche ist mehr als die Natur, es ist ein Wunder,
aber es ist für die im Kampf zwischen Geist und Naturbann
gewaltig ringende Welt; es ist das Übermenschliche, aber freilich
auch das schlichte Menschliche; es ist ernstes Gesetz, aber das

Gesetz unserer Freiheit; es ist das Urälteste und doch das Neueste;
es ist das wohl Vertraute und doch in seinen letzten Konsequenzen
kaum zu Ahnende; es ist Geschenk und doch angespannte Tat;
es ist Pflicht, aber vor allem schöpferische Tat.

ZÜRICH L. RAGAZ

TYPES REPRÉSENTATIFS
L'honneur est la poésie de la vie.

Alfred de Vigny.

Il y a toujours quelque chose d'un peu puéril à se plaindre
de son temps et à regretter les choses passées, car l'époque où
nous vivons est celle où nous devons dépenser nos énergies et

pour laquelle nous sommes taillés. Cependant, lorsqu'on voit
certains types d'humanité, dont la formation représentait autrefois

pour les hommes le but du plan divin, diminuer et disparaître,
comment ne pas être saisi de peur et de tristesse?

Je disais, il y a quelques mois, à un ami, dont je tairai le

nom, mais qui se reconnaîtra en lisant ces pages: „11 me semble
assister à une diminution de l'être humain. Ces belles personnalités

complètes que le dix-neuvième siècle avait formées, amoureuses

de liberté, possédant une vaste culture générale, un sentiment

profond de la dignité de la vie et des devoirs du citoyen,
où sont-elles? Je n'en vois plus!..."

A quoi mon ami répondit:

260


	Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag [Schluss]

