Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag [Schluss]
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764074

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIBT ES EINE NEUE MORAL?

EIN AKADEMISCHER VORTRAG
(Schluss.)

Dieses schopferische Wesen des Sittlichen wird auch von der
sittlichen Empfindung aller Theorie zum Trotz stets festgehalten.
Jene deskriptive Ethik, die in dem Bestreben, die sittliche Wahr-
heit zu einer streng wissenschaftlichen zu machen, sie auf eine
Darstellung dessen beschridnken will, was sittlich gegolten hat und
gilt und also das sittliche Leben dhnlich behandelt, wie das Natur-
gesetz (wie sie auch nicht anders kann, wenn sie exakte Wissen-
schaft sein will), sieht sich doch zuletzt genétigt, Normen aufzu-
stellen, die nicht nur gelten, sondern gelten sollen und kann dies
nur tun durch einen Machtspruch des sittlich schopferischen oder
gesetzgebenden Bewusstseins. Auch der dogmatische Marxist, der
uberzeugt ist, dass die 6konomische Entwicklung in strenger De-
terminiertheit von selbst den Sozialismus bringen miisse, fordert
das Proletariat zu Kampf und Organisation auf, als ob alles auf
die Tat ankdme; der Rassetheoretiker oder Anhédnger irgend einer
Milieutheorie appelliert leidenschaftlich an den Willen zur Besse-
rung der Zustdnde. Auch die Relativisten reden ferner von einem
sittlichen Fortschritt und Riickschritt. Aber einen solchen gibt es
fur ihren Standpunkt konsequenterweise nicht. Um so absolut
von Fortschritt und Riickschritt reden zu konnen, miissen wir da-
fiir einen absoluten MaBstab haben, miissen wir einen festen Punkt
im Fluss der Dinge kennen, den der Relativismus nicht hat. Aber
davon kann das sittliche Empfinden freilich gar nicht los. Es hélt
an einer absoluten sittlichen Verpfilichtung fest. Es erblickt trotz
aller naturalistischen Theorien im Sittlichen nicht nur eine ver-
kldrte Polizeiordnung oder eine soziale Klugheitsregel, sondern
ein Heiliges, innerlich Ehrwiirdiges, dessen Verletzung Verlust der
Wiirde bedeutet. So korrigiert das Leben selbst immer wieder die
Irrtiimer des Denkens.

Aus einem einseitig orientierten und insofern falschen Denken
stammen also die philosophischen Konstruktionen, die der neuen
Moral zugrunde liegen. Falsch ist daran vor allem die Meinung,
als ob es sich bei diesen Konstruktionen um Denknotwendigkeiten

251



oder gar um exakte Wissenschaft handle, da sie doch nur die un-
berechtigte Verallgemeinerung einer Denkweise bedeuten, die an
ihrem Orte und in ihren Grenzen selbstverstdndlich und legitim
ist, aber sofort eine Vergewaltigung der Wahrheit der Dinge wird,
wenn sie sich zur Weltanschauung auswiachst und den Anspruch
macht, den Sinn der Gesamtwirklichkeit erschopfend zu bezeichnen.
Wir diirfen dieses Denken auch riickstindig nennen, insofern es
die groBte Geistestat der neueren Zeiten ignoriert. Seitdem Im-
manuel Kants Lebenswerk vorhanden ist, sollten wir an einigen
fundamentalen Einsichten in das Wesen des menschlichen Er-
kennens nicht mehr achtlos voriibergehen diirfen. Auch wenn wir
sie nicht fiir wirkliche Einsichten, sondern fiir Irrtiimer hielten,
miissten wir uns doch mit ihnen auseinandersetzen. Wir sollten
wissen, dass es eine Unterscheidung gibt zwischen Natur und Geist
und so auch zwischen naturwissenschaftlicher (iiberhaupt theore-
tischer) und praktischer oder ethischer Auffassung der Wirklich-
- keit. Wir sollten wissen, dass die Welt, mit der wir es theoretisch
. und praktisch zu tun haben, zunédchst das Gebilde unseres Geistes
ist, dass wir die Wirklichkeit nur erfassen durch die Formen un-
seres (eistes. Aber in unserem Geiste ist, wie schon bemerkt
worden, die ethische Auffassungsweise ebenso urspriinglich und
ebenso tief angelegt als die wissenschaftlich-kausale, und starke
Griinde sprechen dafiir, dass sie sogar den Vorrang hat. Denn
die wissenschatftlich-kausale héngt, wie leicht zu zeigen ist, letzt-
lich von ihr ab, bekommt von ihr Recht, Sinn und Arbeitsrichtung.
Es ist eine Erkenntnis, die sicher nicht riickgingig gemacht wer-
den kann, dass die Welt, die sich uns in den raum-zeitlichen An-
schauungsformen darbietet, und die wir nach dem Schema der
Kausalitdt ordnen (um nur dieses zu nennen), nicht die Wirklich-
keit schlechthin genannt werden darf, und es ist eine Annahme,
die auf den stdrksten geistigen NoOtigungen beruht und die nie auf
die Dauer wird erschiittert werden konnen, dass auch diese raum-
zeitliche Welt nur verstanden werden kann, wenn sie gedeutet
wird als das Symbol oder auch das Material fiir eine Welt des
Geistes oder der personlichen Werte, fiir jene Welt, die in der
Stimme der sittlichen Wahrheit erscheint. Vor einer solchen Welt-
anschauung wird der Herrschaftsanspruch des Naturalismus zu-
nichte. Der ganze Mechanismus der raum-zeitlichen Welt wird

252



zum Ausdruck und Mittel einer Welt, deren letztes Wort Freiheit
heift. Das kausale Denken wird aus einer Offenbarerin des
letzten Sinns der Wirklichkeit zu einem allerfeinsten und aller-
edelsten Werkzeug, das dem auf die Verwirklichung der obersten
Ziele des Menschentums gerichteten Willen dient. Die unentbehr-
lichen Grundlagen des sittlichen Denkens sind damit sicher ge-
stellt, vielmehr einfach als letzte Voraussetzungen alles geistigen
Lebens aufgedeckt. Nicht die raum-zeitliche, kausal oder mecha-
nisch erfasste Welt, also die Welt des Relativismus, hat das letzte
Wort, sondern das Absolute, das in der Stimme des Guten er-
Scheint. Der Allmechanismus ist entlarvt als das, was er ist: als
ein Weltgespenst, entstanden aus falscher Verallgemeinerung einer
an jhrem Orte durchaus berechtigten, ja notwendigen, aber ein-
seitigen Denkmethode. Die Welt hat durchaus Raum fiir das Wunder
der Freiheit. Dass der Allmechanismus eine wissenschaftliche
Wahrheit oder auch nur ein notwendiges Denkprinzip sei, wird
nach Kant niemand mehr zu behaupten wagen; ebensowenig lasst
Sich beweisen, dass der Determinismus eine Erfahrungstatsache
des sittlichen Lebens sei. Gewiss hat der Determinismus ein Teil-
recht, gewiss ist das Wollen nicht unmotiviert, aber ebenso gewiss
ist, dass wir das Phanomen des Sittlichen nicht erkldren und dass wir
sittlich nicht leben kdnnen ohne die Annahme einer schopferischen
zielstrebigen Freiheit, die darin waltet und sich des Mechanismus
bloB als ihres Mittels bedient. Und wenn die Erfahrung uns zeigt,
wie stark bisher das sittliche Leben an das Milieu, die Materie
und andere Determinationen gebunden ist, so behaupten wir ja die
Freiheit nicht als eine Tatsache im Sinne der Naturtatsachen, son-
dern bloB als eine Forderung, Mdoglichkeit, Idee, die oft genug
nicht Wirklichkeit ist, aber Wirklichkeit werden soll und kann, die
auch da und dort siegreich durchbricht und die noch groBere
Siege vor sich hat. — Und so kann auch die Entwicklungslehre
den absoluten Sinn des Sittlichen, prinzipiell betrachtet, nicht auf-
heben. Die Kategorie der Entwicklung ist auch bloB eine der
theoretischen Formen, mit denen unser Geist die Wirklichkeit be-
arbeitet. Sje ist eine spezielle Anwendung des kausalen Schemas
und gehort wie dieses zur raum-zeitlichen Welt. Wie sollte von
hier aus der Charakter des Sittlichen bestimmt werden, das doch
einer ganz andern Ordnung angehOrt? Auch hier handelt es sich

253



um einen Irrtum des Denkens oder auch des Empfindens. Man
fangt allgemein an, ihn zu erkennen und die falschen Konsequenzen
des Entwicklungsgedankens abzulehnen. Wir sehen ein, dass wir
das, was wir sein sollen, nicht abhidngig machen diirfen von irgend
einer theoretischen Deutung der Welt oder einer wissenschaft-
lichen oder philosophischen Methode, die vielleicht einmal einer
andern Platz machen wird, sondern, dass wir die Wahrheit, von
der wir leben miissen, zu schopfen haben aus gegenwirtigen und
ewigen Quellen: aus unseren Herzen und Gewissen und selbst-
verstdndlich auch aus der Geschichte. Wir kommen von allen Relati-
vismen immer mehr zuriick zum Absoluten und finden dieses in
den apriorischen Elementen unseres Geisteslebens, das heiBt in
dem, was schlieBlich all unserem philosophischen und wissen-
schaftlichen Denken wie unserem praktischen Tun als Voraus-
setzung zugrunde liegt; anders ausgedriickt: wir kehren von der
VerduBerlichung und Entfremdung des Geistes, von seiner Unter-
werfung unter eine falsche Objektivitdt zuriick zu unserer Seele,
hoffen neuen Mut, das Hochste fiir das Wahre zu halten und
ihm zum Siege zu helfen durch schopferische Tat; wir dringen
durch alle Hemmungen der Natur und des eigenen Denkens
durch zu dem hellen, sieghaften Leben selbst, dessen Sinn Frei-
heit ist.

Aber nun entgegnet man mir vielleicht, das seien philoso-
phische Konstruktionen, die den Tatsachen gegeniiber nichts aus-
richteten. Ich gebe darauf zuriick, dass diese Erorterungen eben
den Sinn hatten, philosophische Konstruktionen zu zerstoren, die
sich als objektive Tatsachen ausgeben. Nun aber fragen wir noch
die Tatsachen selbst und beginnen gleich im Zentrum. Ist es denn
ohne weiteres richtig, dass die Moral sich in der Lidnge und Breite
der Entwicklung unaufhorlich dndert? Ist die sittliche Entwicklung
und das sittliche Leben der Menschheit iiberhaupt ein kaleido-
skopisch buntes Bild ohne innere Einheit? Ist es wirklich so, dass
darin Dinge allgemein als gut, ja heilig gelten konnen, die frithere
oder spitere Zeiten als Greuel und Frevel empfinden? Ich hatte
Lust, diesen Behauptungen, die sich so sehr als Selbstverstédndlich-
keit geben, recht zum Trotze die These entgegenzustellen: Die
Moral bleibt sich immer und iiberall gleich. Doch will ich der
Versuchung zur Parodoxie widerstehen und vorsichtiger formu-

254



lieren: Die moralischen Ansichten, will ich sagen, dndern sich,
aber das sittliche Endziel bleibt das gleiche.

Lassen Sie mich diese Meinung zuerst an einem Beispiel klar
machen, einem in diesen Diskussionen viel gebrauchten, ndmlich
an der Sitte der Blutrache. Haben wir wirklich Grund, unseren
Vorfahren, den Blutricher der Urzeit, der am Kreuzweg auf den
Morder seines Vaters oder Bruders lauert, fiir einen Frevler oder
Morder zu halten? Ist er nicht der héchsten Achtung wert, als
ein Mann, der seine Piflicht tut? Bedenken wir: jene Zeit hat kein
Rechtswesen in unserem Sinn, wie sie auch keinen geordneten
Staat hat. Wenn also Totschlag gesiihnt werden soll, so muss die
Sippe diese Pflicht iibernehmen. Sie ist heilig. Das, was der
heutige Rechtsstaat in einem solchen Falle tut, hat genau den
gleichen Sinn. Der heutige Richter, der auf Grund des staatlichen
Gesetzes in feierlichen Formen und mit gutem Gewissen einen
Morder zu langem Zuchthaus oder gar zum Tode verurteilt, hat
vor jenem Blutrdacher sicher den Vorzug, dass er sich des hohen
sittlichen Sinnes seiner Aufgabe bewusst ist, und dass er sie frei-
willig, nicht bloB durch die feste Sitte gezwungen, erfiillt; aber
Eines hat jener doch vor ihm voraus: dass er in der Erfiillung
seiner Pilicht sein Leben einsetzt. Beide aber handeln, der Eine
bewusst, der Andere unbewusst, aus dem gleichen sittlichen Motiv,
das iiberhaupt das Grundmotiv aller Sittlichkeit ist: aus der
Empfindung von der Heiligkeit des Menschenlebens und dem des
Menschen iiberhaupt.

Und damit stehen wir auch vor dem einheitlichen Grundsinn
aller sittlichen Entwicklung: Sie geht, symbolisch gesprochen, auf die
Schopfung und Erlosung des Menschen. In zwei Worten ldsst sich
fassen,was dabei als das spezifisch Menschliche verstanden wird: Selbst-
wert und Freiheit. Beide bedeuten im Grunde das Gleiche: die beson-
dere, nicht weiter ableitbare Wiirde und Heiligkeit des Menschen.
Wo der Mensch nicht als Selbstwert behandelt wird, wo Sklaverei,
VErgewaltigung, Ausbeutung irgend einer Art eintritt, da haben wir
die Empfindung des Unmenschlichen. Alle Sittlichkeit und sitt-
liche Entwicklung zielt auf die Entfaltung der Humanitdt. Was be-
deutet der Kampf mit der Natur, was die Entwicklung der sozialen
Lebensformen von der Familie bis zur Menschheit anders als ein
allméahliches Wachsen und Siegen freier Menschlichkeit? Wenn wir

255



vollends die hOchsten Formen des Lebens ins Auge fassen, Reli-
gion und freie Sittlichkeit, besonders die religiésen, politischen,
sozialen Bewegungen und Kémpfe der letzten Jahrtausende —
welche zutreffendere Deutung sollten wir ihnen wohl geben?
Sollte Hegel wohl Unrecht haben, wenn er die Erringung der
Freiheit als den Sinn der Menschengeschichte bezeichnet?

Es hat fiir diese Auffassung nichts zu bedeuten, an welcher
Stelle der Entwicklung die menschliche Sittlichkeit sich vom blo
tierischen Naturtrieb ablose. Das ist eine Frage fiir sich, eine ge-
schichtliche Frage, ich moOchte sagen: ein Schdpfungsgeheimnis,
das hier zu erdrtern wir weder Zeit haben, noch verpflichtet sind.
Es genugt, wenn wir sagen: Von dem Augenblick an, wo auf
Erden menschliche Sittlichkeit beginnt, hat sie den Sinn, den wir
angegeben haben. Es hat dabei auch nichts zu sagen, ob die
Fithrer der sittlichen Entwicklungen sich jeweilen ihrer Tragweite
bewusst gewesen sind; denn wir wissen genugsam, dass die welt-
geschichtlichen Entwicklungen oft weit tber die bewussten Ab-
sichten ihrer Fiihrer hinausgehen. Vollends hétte es wenig Sinn,
wenn man uns entgegnen wollte, dass die Triebfeder der sitt-
lichen Entwicklungen nicht die Herausarbeitung freien sittlichen
Menschentums, sondern soziale Wohlfahrt sei. Denn es ent-
stiinde dann die weitere Frage, worin denn diese Wohlfahrt ge-
funden werde, ob bloB in animalischem Behagen oder in geistigen
Werten. Ob aber die sittliche Geschichte der Menschheit in letzter
Instanz auf das Erste oder auf das Zweite geht, das zu entscheiden
diirfen wir ruhig dem gesunden Empfinden iiberlassen. Kéme es
dem Menschen lediglich auf animalisches Behagen an, so hétte er
es bequemer haben konnen. Das Blut und die Trédnen, der
Enthusiasmus und Heroismus, die Siegeslieder und Tragddien der
Menschengeschichte deuten auf ein hoheres Ziel.

Zu dem gleichen Ergebnis gelangen wir, wenn wir den
Wechsel der sittlichen Anschauungen, wie er auch heute von Rasse
zu Rasse, Volk zu Volk, Stand zu Stand, Mensch zu Mensch sich
zeigt, genauer ins Auge fassen. Wir finden, dass gewisse Grund-
tugenden des sittlichen Lebens: Wahrhaftigkeit und Treue, Tapfer-
keit, Giite und Reinheit, iiberall anerkannt werden, auch da, wo
man sie selbst nicht {ibt. Manches auch, was uns verwerflich er-
scheint, hat in seinem Zusammenhang einen etwas weniger

256



schlimmen Sinn. Gewisse Praktiken des ltalidners bei Kauf und
Verkauf oder eine relative Gleichgiiltigkeit des Amerikaners gegen
gewisse Formen politischer Korruption lassen nicht die gleichen
Riickschliisse auf ihren sittlichen Gesamtwert zu, die bei uns am
Platze wiren. Es gibt iibrigens auch eine riickstdndige Moral, wie
es eine riickstindige Wissenschaft oder Religion gibt — sollte es
deswegen keine feste sittliche Wahrheit geben? Auch darf nicht
vergessen werden, dass die sittliche Entwicklung sicher noch nicht
an ijhrem Ende angelangt ist. Vielleicht stehen wir wirklich erst
in den Anfidngen einer echt menschlichen Sittlichkeit. Es ist aller
Grund zu der Annahme vorhanden, dass die bunte Mannigfaltig-
keit der sittlichen Ansichten nach und nach einer Einheit im We-
sentlichen, namlich in dem, was zu wahrem Menschentum gehort,
Platz machen werde, wihrend freilich auf der andern Seite mit
der Zunahme persOnlichen Lebens auch eine immer weiter-
gehende Individualisierung der sittlichen Wahrheit eintreten mag,
was wir wohl Alle innig wiinschen. Der Relativismus hat also ein
Teilrecht, aber nur als Ausstrahlung einer absoluten Wabhrheit.
Oder glauben wir, dass irgend eine kiinftige sittliche Entwicklung
der Hauptlinie die bisherigen verlassen, dass irgend einmal Ver-
logenheit hdher geschitzt werde als Wahrhatftigkeit, Brutalitdt hoher
als Giite, das Tier hoher als der Mensch? Wiirden wir nicht eher
sagen, dass dann Sittlichkeit und Menschentum aufgehoOrt habe?

Wir glauben also mit gutem Grund an eine feste sittliche
Wahrheit, die iiber allen Evolutionen des Sittlichen steht. Es gibt
in genauem Sinne des Wortes keine neue Moral, kann keine ge-
ben. Was sich als neue Moral ausgibt, ist eine uralte Denkweise,
die zu allen Zeiten mit derjenigen gerungen hat, die heute etwa
die alte genannt wird. In diesem Kampfe hat die alte Moral immer
Wwieder gesiegt, weil sie das Prinzip der Moral enthélt.

Wir lehnen also die philosophischen Konstruktionen ab, die
der neuen Moral meistens zugrunde liegen. Wir glauben, dass
diese die Moral selbst, alte und neue, unmoglich machen. Hier
liegt das Unrecht der Bewegung, die wir im Auge haben. Ganz
anders aber verhilt es sich mit ihren praktischen Forderungen.

Hierin hat die sogenannte neue Moral zu allen Zeiten auch
ein groBes Stiick Recht auf ihrer Seite gehabt und hat es auch
heute. Wir haben es schon wiederholt angedeutet. Es gibt einen

257



sogenannten Idealismus, der iiber die vorhandenen Tatsachen und
Zustdnde einfach wegsieht oder sie mit einem triigerischen idealen
Schimmer iibergieBt. Ein solcher Idealismus ist eine Unwahrhaftig-
keit, die die Moral iiberhaupt in den Ruf der Heuchelei bringt. Er
ist auch insofern ein Feind der sittlichen Idee, als er sie an einem
bestimmten Punkte festhdlt. Ihm gegeniiber haben dann der
Naturalismus, Positivismus, Realismus, Materialismus dreimal recht,
wenn sie mit herber Wahrhaitigkeit die Dinge zeigen, wie sie sind.
Darin liegt mehr sittlicher Idealismus als in deren idealen Ver-
schleierung. Und indem nun die neue Moral die Naturgrundlagen
des Sittlichen verbessert, schafft sie diesem giinstigere Bedingungen
und gewinnt dem Geiste neues Land. Dadurch, dass sie die Idee
in den Stoff einfiihrt, ehrt sie sie mehr, als wenn sie bloB auf
einem Wolkenthron Anbetung genieBt, wdhrend die Welt bleibt
wie sie ist. So hat die scheinbar materialistische Bewegung des
letzten Jahrhunderts die Welt mit Segen iiberschiittet, eine Ge-
sundung des Lebens angebahnt und dem Geist neue Herrschafts-
gebiete erschlossen. Aber so nachdriicklich das gesagt werden
muss, so wahr bleibt es und so nétig ist heute auch die Erkennt-
nis, dass zum Stoff die Idee gehort und dass nur diese schopfe-
risch ist, dass sittliche Erhebung und Erneuerung letztlich nur
durch das Feuer gewirkt wird, das aus Seelen bricht, die von den
ernsten Wunden des Guten erschiittert sind und dafiir einsetzen
die schopferische Tat.

Diese schopferische Vollmacht des Sittlichen ist es iibrigens
gerade, was ein Teil der Vertreter der neuen Moral zuriickfordert.
Darin geben wir ihnen vollig recht. Nietzsche spricht damit hoch-
wichtige Wahrheit aus: es lastet auf der Moral als ein Fluch die
Meinung, dass das Sittliche etwas Fertiges, dem Menschen ein fiir
allemal Gegebenes, ihm als ein Joch von auBlen her Aufgelegtes
sei. Sittlichkeit ist, wir haben es gesehen, ihrem innersten Wesen
nach schopferische Freiheit, sie ist letztlich nicht ein ,Du sollst,
sondern ein ,Ich will* — das ,Du sollst ist nur die erste Form
des wahren ,Ich will* —, sie ist wirklich ,ein Neubeginnen, ein
Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, ein hei-
liges Jasagen“. Die Zukunft ertffnet dem sittlichen Sehnen und
Schaifen noch unendliches Neuland. Dort liegt wirklich , das
Kinderland, das unentdeckte, im fernsten Meere“. Ferne sei es

258



von uns, jenen Glauben dampfen zu wollen, der heute in so
vielen Seelen lebt, dass es einen Weg gebe vom Menschlichen zum
Ubermenschlichen und dass uns auf diesem Wege neue, strahlende
Gipfel aufgeleuchtet seien. Aber freilich meinen wir, dass davon
schon auf den alten und &ltesten Tafeln der Menschheit geschrie-
ben stehe und dass es richtiger sei, statt diese zu zerbrechen, sie
neu lesen und verstehen zu lernen.

Zu diesen alten, nach meiner Meinung ewigen Tafeln ge-
hoéren auch die einfachen Grundwahrheiten der christlichen Moral.
Sie ist es aber, die von den Vertretern der neuen in erster Linie
gehasst und angeklagt wird. Ich brauche nur Nietzsche zu nennen.

Was man mit einem Ausdruck, der freilich sehr verbraucht
klingt und missverstandlich ist, christliche Moral nennt, gibt zu den
geschilderten Anklagen Anlass genug. Es gibt bekanntlich einen
christlichen Idealismus, der die zuweilen herrschenden Zustinde
sanktioniert und so wirklich die Hochburg eines falschen Konser-
vatismus und die hassenswerteste aller Heucheleien wird; es gibt
auch einen christlichen Moralismus oder Moralpharisdismus, der
sicher an der Moralmiidigkeit unseres Geschlechtes einen starken
Anteil hat. Das und anderes mehr derart ist bekannt genug. Aber
es muss nun doch darauf hingewiesen werden, dass die tiefere
Linie der religiosen Entwicklung des Abendlandes einen ginzlich
andern Sinn hat. Sie wendet sich einmal gerade gegen den Mo-
ralismus, im Namen der tiefsten Freiheit der Seele. Die bedeut-
samsten Parolen Nietzsches finden sich noch viel tiefer bei Paulus
und Luther, um nur diese zwei zu nennen. Ilhnen kommt es
darauf an, das Gute statt als ein traditionelles Gesetz als einen
Ausfluss gottlicher Freiheit und Seligkeit zu verstehen. Damit
haben sie sicher auch ihren Meister recht verstanden. Es kommt
der Moral im Sinne des tiefer verstandenen Christentums ja ge-
wiss darauf an, dass dem Guten als einem Heiligen und Natur-
iberlegenen, als dem Gottlichen, in tiefster Ehrfurcht gehorcht
werde, aber ebensosehr, dass es verstanden werde als hoOchste,
letzte, schopferische Freiheit der Seele, als das Leben und Schaffen
Gottes im Menschen, also als das wahrhaft Ubermenschliche.
Darum aber ist das Antlitz dieses Guten nicht riickwérts, sondern
vorwiarts gerichtet; dieses Gute schaut aus nach einer Welt des
Guten, und zwar will es nicht mit falschem Idealismus in himmlischen

259



Hohen bleiben, sondern drangt leidenschatftlich in die Weltwirklich-
keiten, auch die materiellen, hinein. Es schaut aus nach einer
neuen Welt, es ist der Weg zu ihr; das ist sein Sinn; und diese
Welt ist das Kinderland, das Land der gottlichen Freiheit und Un-
schuld, das Himmel und Erde umspannende Gottesreich.

So spreche ich gerade auch als ein Bekenner dieser Botschatt,
wenn ich sage: Das Sittliche ist mehr als die Natur, es ist ein Wunder,
aber es ist fiir die im Kampf zwischen Geist und Naturbann ge-
waltig ringende Welt; es ist das Ubermenschliche, aber freilich
auch das schlichte Menschliche; es ist ernstes Gesetz, aber das
Gesetz unserer Freiheit; es ist das Urélteste und doch das Neueste;
es ist das wohl Vertraute und doch in seinen letzten Konsequenzen
kaum zu Ahnende; es ist Geschenk und doch angespannte Tat;
es ist Pflicht, aber vor allem schopferische Tat.

ZURICH L. RAGAZ

TYPES REPRESENTATIFS

L’honneur est la poésie de la vie.
Alired de Vigny.

Il y a toujours quelque chose d’un peu puéril A se plaindre
de son temps et a regretter les choses passées, car I'époque oil
nous vivons est celle ol nous devons dépenser nos énergies et
pour laquelle nous sommes taillés. Cependant, lorsqu’on voit cer-
tains types d’humanité, dont la formation représentait autrefois
pour les hommes le but du plan divin, diminuer et disparaitre,
comment ne pas étre saisi de peur et de tristesse?

Je disais, il y a quelques mois, a un ami, dont je tairai le
nom, mais qui se reconnaitra en lisant ces pages: , Il me semble
assister 2 une diminution de I'étre humain. Ces belles person-
nalités complétes que le dix-neuviéme siécle avait formées, amou-
reuses de liberté, possédant une vaste culture générale, un senti-
ment profond de la dignité de la vie et des devoirs du citoyen,
oll sont-elles? Je n’en vois plus!.. .«

A quoi mon ami répondit:

260



	Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag [Schluss]

