
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fleisch und Milch der Bevölkerung zu annehmbaren Preisen

zugänglich zu machen, ist heute das bedeutendste wirtschaftliche
und sanitäre Problem in der Schweiz und von diesem Gesichtspunkt

und nicht von dem des beruflichen Klassenkampfes aus

muss sowohl die Fleisch- als die noch schwierigere Milchfrage
behandelt werden.

An der Lösung dieses Problems müssen alle mitarbeiten:
Landwirte und Städter, Bund und Kanton. Bei gutem Willen
werden sich wohl Mittel und Wege finden lassen, eine wenigstens
erträgliche Lage der Dinge zu schaffen.

BERN J. STEIGER

GIBT ES EINE NEUE MORAL?
EIN AKADEMISCHER VORTRAG

Die Forderung einer neuen Moral ist eine Äußerungsform
jener mächtigen Stimmung des gegenwärtigen Geschlechtes, in
der starke Unzufriedenheit mit den vorhandenen menschlichen
Zuständen und sehnsüchtige Erwartung eines allgemeinen
Neuwerdens zusammenfließen. Sie hat einen revolutionären Sinn und
Klang. Man ist der Moral müde, oder man hasst sie auch als
das verächtlichste Inventarstück der heutigen Gesellschaft, den
Hort aller reaktionären Gesinnung und Inbegriff aller Heuchelei.

Diese Opposition gegen die Moral tritt, der geistigen Eigenart
der Zeit entsprechend, bald in individualistischer, bald in sozialistischer

Form auf. Bekanntlich sind es die individualistischen oder
anarchistischen Vorkämpfer und Vorkämpferinnen einer sexuellen
Revolution, die das Stichwort von der „neuen Ethik", das sie

freilich in dem allzu engen Sinne ihrer besonderen Bestrebungen
fassen, allgemein bekannt gemacht haben. Aber über diesen
Amazonen im Kriege gegen die Moral erhebt sich ein Achilles:
Friedrich Nietzsche. Mit einer seiner prachtvollen Fanfaren wollen
wir beginnen und damit uns in die Stimmung versetzen, woraus
diese Erscheinung zum guten Teil hervorgegangen ist. Denn
Stimmungen, nicht Reflexionen, Empfindungen, nicht Theorien
bilden ja die eigentliche Triebkraft und Stärke solcher Bewegungen.

220



„Als ich zu den Menschen kam," spricht Zarathustra, „da fand
ich sie sitzen auf einem alten Dünkel: Alle dünkten sich lange
schon zu wissen, was dem Menschen gut und böse sei. Eine
alte, müde Rede dünkte ihnen alles Reden von Tugend, und wer
gut schlafen wollte, der sprach vor Schlafengehen von ,Gut' und
,Böse'. Diese Schläferei störte ich auf, als ich lehrte: was gut
und böse ist, das weiß noch niemand, es sei denn der Schaffende."
Und ein andermal: „Welches ist der große Drache, den
der Geist nicht mehr Herr und Gott heißen mag? ,Du sollst',
heißt der große Drache. Aber der Geist des Löwen sagt: ,lch
will'. ,Du sollst' liegt ihm am Wege, goldfunkelnd, ein Schuppentier,

und auf jeder Schuppe glänzt golden ein ,Du sollst'. Tausendjährige

Werte glänzen an diesen Schuppen, und also spricht der
mächtigste der Drachen : Aller Wert der Dinge — der glänzt an
mir. Wahrlich, es soll kein ,lch will' mehr geben. Also spricht
der Drache." Diesen Drachen will Zarathustra erlegen. „Hier
sitze ich," spricht er, „und warte, alte, zerbrochene Tafeln um
mich und auch neue, halb beschriebene Tafeln. Wann kommt
meine Stunde?"

Wäre Zarathustra nicht sehr erstaunt gewesen, wenn sich ihm,
dem Harrenden, als Erfüller seiner Sehnsucht und Bringer des

»großen" Mittags dargestellt hätte — der Sozialismus? Und doch
besteht die merkwürdige Tatsache, dass das Zerbrechen der alten und
Aufhängen neuer Tafeln auch eine Losung der marxistischen
Sozialdemokratie ist. Zwischen Karl Marx und Friedrich Nietzsche,
dem Sohn Israels und seinem größten Ankläger, dem Führer des

neuesten Sklavenaufstandes (mit Nietzsche zu reden) und dem
Prediger des Herrenmenschentums besteht ein engerer Zusammenhang,

als man vermuten sollte, wie es denn überhaupt kein Zufall

oder Naturspiel ist, dass Individualismus und Sozialismus gleich
mächtig unsere Zeit bewegen. Beide wollen den neuen Menschen
und eine neue Welt. Marx hätte das Wort vom Übermenschen
So gut brauchen können wie Nietzsche, wenn es sich in seinen
Mund geschickt hätte: denn auch für ihn liegt wahres Menschentum

erst vor uns. Auch er hätte Nietzsches caeterum censeo
zustimmen können: „Der Mensch (nämlich der bisherige Mensch)
st etwas, das überwunden werden muss." Der marxistische
Sozialismus ist voll Verachtung gegen die Moralheuchelei der

221



bourgeoisen Welt, die nichts anderes sei, als ein Deckmantel
ihrer Fäulnis und eine ideale Maskierung ihrer Klasseninstinkte.
Alle bisherige Moral sei Klassenmoral gewesen, eine menschliche
Moral habe es noch gar nicht gegeben, die werde erst möglich
sein, wenn der Arbeiter einmal im Besitze seiner Produktionsmittel
und damit seines Arbeitsertrages sei und alle Ausbeutung und

Vergewaltigung des Menschen durch den Menschen aufgehört habe.
An dem Tage, wo diese größte Revolution der bisherigen Geschichte
vollendet sei, beginne erst eine Menschengeschichte; denn damit
erst sei der Schritt getan aus dem Reiche der Notwendigkeit in
das Reich der Freiheit.

Wir sehen : der Ruf nach einer neuen Moral kommt nicht
bloß aus der Seele einiger mit der Welt zerfallenen oder von
der Vision des Übermenschen berauschten einsamen Träumer,
sondern auch aus der mächtigsten Volkesbewegung der Zeit, unter
deren Schritt die heutige Welt erbebt. Dies vor allem verleiht ihm
eine Wucht und Eindringlichkeit, der sich keiner entziehen kann,
der ihn einmal recht verstanden: „Ein neuer Mensch und eine

neue Welt" — das ist seine offenbare Meinung.

Nun aber ist das Merkwürdige und Verwirrende an der Lage,
dass diese Forderung, sobald sie zu philosophieren beginnt, sich
meistens mit Theorien verbindet, die nicht nur auf Neuheit wenig
Anspruch machen dürfen, sondern ihr auch zu widersprechen
scheinen und die vielleicht gerade diejenigen am wenigsten
annehmen können, die sonst diese neuen Losungen mit aller Glut
ihrer Seele ergreifen möchten. Es sind die Theorien, die wir am
besten mit dem Worte „Naturalismus" bezeichnen können. Der
Naturalismus ist, wie Sie wissen, jene Denkweise, die gewisse
Methoden der wissenschaftlichen Arbeit, insbesondere der
naturwissenschaftlichen, zu einer Weltanschauung erhebt, und den

Anspruch macht, damit die gesamte Wirklichkeit, ihre Tatsachen und
ihren Sinn, zu erschöpfen. Die für die naturwissenschaftliche
Arbeit charakteristische Methode ist das streng kausale Denken.
Dieses ist natürlich nicht auf sie beschränkt, aber es hat sich auf
ihrem Gebiete zuerst durchgesetzt, hat ihr zu ungeheuren Erfolgen
verholten und nimmt in ihrem Bereiche die strengsten Formen an.
Lassen Sie uns die Grundzüge dieser Denkweise uns rasch ver-

222



gegenwärtigen. Ihre fundamentale Voraussetzung (denn mehr
als eine Voraussetzung ist es nicht) ist, dass jede Erscheinung der

physischen und auch der geistigen Welt nicht als eine Art Wunder
oder eine Schöpfung aus dem Nichts aufgefasst werden dürfe,
sondern als die notwendige und ihr genau entsprechende Wirkung
einer andern, die ihre Ursache ist, und sie selbst wieder als
Ursache einer weiteren. In dieser Voraussetzung ist der strengste
Determinismus eingeschlossen. Diese kausale Denkweise, die Eines

aus dem Andern ableitet, strebt natürlich darnach, alle Wirklichkeit

zu umspannen, auch die Geschichte. Sie möchte zeigen, wie
Eines aus dem Anderen geworden ist, möchte einen Stammbaum
aller Dinge aufstellen, und zwar am liebsten so, dass überall das

Walten strenger Notwendigkeit zu schauen wäre. So kommt sie

zur Entwicklungslehre, dem Evolutionismus, un(j Zwar mit einer
gewissen Vorliebe zu einer mechanistischen Form desselben im
Sinne der neueren Theorien des Transformismus oder der
Deszendenz. Es liegt dabei in der Tendenz dieses Denkens — was zu
begründen mir die zur Verfügung stehende Zeit nicht erlaubt — von
möglichst einfachen Elementen auszugehen, weshalb ihr der
Materialismus sehr nahe liegt und die Atomtheorie ihr gewissermaßen
kongenial ist, ohne dass sie jedoch mit diesen Theorien
unauflöslich verbunden wäre. So leitet sie die ganze reiche Wirklichkeit

nach Möglichkeit von mechanisch zu erfassenden Prinzipien
ab und freut sich, wenn es ihr gelungen zu sein scheint, höhere
Lebensformen auf niedrigere gleichsam zurückzuführen. Sie muss
endlich notwendig zum Relativismus gelangen. Denn nach dieser
Denkweise bestehen die Dinge eigentlich nur in Beziehungen
(Relationen); keines hat seinen Daseinsgrund in sich selber. Eines ist
nur durch das andere, ja man darf füglich sagen: eines ist das
andere. Denn etwas Neues taucht in diesem System von
Ursachen und Wirkungen nicht auf; Alles ist in Jedem und Jedes
in Allem. Alle qualitativen Unterschiede der Dinge gehen unter,
Alles muss auf einfache mechanische Kräfte zurückzuführen sein;
es gibt keinen Selbstwert und keine Selbstherrlichkeit der Dinge.
Verbindet sich diese Anschauung mit der schon erwähnten
Tendenz, das Höhere auf das Niedrigere zu reduzieren, so entsteht die
Neigung, das Eine mit dem Anderen zu verwechseln und zum
Beispiel den Menschen ein Tier zu nennen, weil er aus dem Tier-

223



reich emporgestiegen sei, und den Geist Materie, weil er mit dieser
in Beziehung stehe.

Diese Denkweise ist nun, wie wir bemerkt haben, eine bloße
wissenschaftliche, im besonderen naturwissenschaftliche Methode,
und wer sie handhabt, der muss deswegen noch keineswegs der

Meinung sein, dass es die einzig mögliche Auffassung der Dinge
sei und dass damit Wesen und Sinn der Gesamtwirklichkeit
erschöpfend bezeichnet werde. Aber freilich kann sich diese Methode
zu einer Weltanschauung entwickeln, der sogenannten naturwissenschaftlichen

oder besser: naturalistischen Weltanschauung (denn
mit Wissenschaft hat diese nichts zu tun ; sie ist Konstruktion,
Philosophie oder Dichtung). Es geschieht dies gemäß einer
tiefwurzelnden verhängnisvollen Neigung unseres Geistes, seine eigenen
Denkformen zu objektiven Mächten zu erheben, sie zu Göttern
des Alls zu machen. Geschieht das mit der kausalen,
mechanischen Methode der wissenschaftlichen Arbeit, so entsteht jener
Allcausalismus und Allmechanismus, für den das Universum eine
seelenlose Maschine wird, jene Ananke, jener „gezwungene Zwang",
den Spitteier in seinem „Olympischen Frühlung" ebenso erhaben
als grausig darstellt und mit dem einst ein Carlyle gerungen hat
auf Leben und Tod.

In welcher Beziehung steht nun diese Denkweise zu der
Forderung einer neuen Moral? Der Zusammenhang ist klar. Die
alte Ethik (wir wollen diesen Ausdruck vorläufig annehmen) ist
idealistisch und intuitionistisch, das heißt: sie hält das Sittliche für
eine Erscheinung, die ihren Sinn und Daseinsgrund in sich selbst
habe, für die Äußerung einer selbständigen Welt des Geistes. Freiheit

scheint ihr mit Sittlichkeit unbedingt zusammenzugehören.
Das Sittliche ist schöpferischer Art; das „Du sollst" ist, verglichen
mit dem in strenger Notwendigkeit abfließenden Sein, ein Wunder.

Diese Auffassung ist zweifellos auch die des Christentums.
Sie ist durch Plato und Kant mit solcher Genialität und Gedankenmacht

philosophisch formuliert worden, dass sie trotz aller
Gegenströmungen die beinahe selbstverständliche Überzeugung des Abendlandes

wurde.
Aber dieser Denkweise opponiert eben der Naturalismus in

der Ethik. Er leugnet mit Absicht oder unbewusst das selbständige

Wesen des Sittlichen. Es ist nicht die Offenbarung einer

224



naturüberlegenen Welt geistiger Werte, sondern eine Entfaltung
des Naturtriebes, nämlich des natürlichen Egoismus und Altruismus,

die feinste Waffe im Kampf ums Dasein, besonders im
Klassenkampf. Die Moral hat sich entwickelt und zwar im
Zusammenhang mit den politischen, sozialen, intellektuellen
Wandlungen und wird sich mit ihnen weiterentwickeln. Was einst
heilig war, ist jetzt vielleicht Frevel und umgekehrt. Es gibt keine
absolute Moral; auch von der Moral gilt: irâvTa'peî (alles fließt).
Die Moral ist, wie der Mensch überhaupt, das Produkt der
Verhältnisse, des Milieus und ändert sich mit diesem. Sie ist nach Zeiten,
Völkern, Klassen, Individuen verschieden. Also weg mit der alten
Moral des mehr oder weniger Übernatürlichen, die die Menschen
doch nur plagte! Schaffen wir eine neue Moral — der sozialen
Wohlfahrt, sagen die Einen, des freien Herrenmenschentums, die
Andern. Dann, sagen beide Parteien, werden wir die bessere Welt
haben.

In dieser Weise stützen naturalistische Voraussetzungen die

Forderung der neuen Moral. Es ist auch klar, dass diese nicht
nur eine Forderung, sondern teilweise auch eine Wirklichkeit ist.
Wir gewahren heute zwar auf der einen Seite ein Erwachen freieren,
persönlicheren Menschentums, auf der andern aber ein fast fieberhaftes

Bemühen, den Menschen auch sittlich aus seinem Milieu
heraus zu verstehen: aus seiner Abstammung, seinen sozialen
Verhältnissen, seiner Naturgrundlage überhaupt. Hier wollen wir
mit unserer Arbeit einsetzen, in der Meinung, so die Menschen
auch am besten sittlich vorwärts zu bringen. Statt zu richten,
wollen wir verstehen, statt von Schuld reden wir von Krankheit,
statt das Sollen betonen wir das Müssen. Man darf in diesem
Sinne wirklich von einer neuen Moral reden, die sich heute durch-
Setze. Bald tritt sie uns entgegen im Prophetenmantel, bald im
nüchternen Gewand der Wissenschaft, bald ist sie Menschen-
hasserin, bald Menschenfreundin.

Wie stellen wir uns zu der ganzen Bewegung?
Sie stellt eine eigenartige Mischung von Recht und Unrecht

dar. Wir werden beides gleich stark betonen. Zunächst soll
rasch das selbstverständliche Zugeständnis gemacht werden, dass
die naturalistische Theorie des Sittlichen sich auf eine Reihe von
wirklichen Tatsachen beruft. Keiner von uns leugnet, dass die

225



sittlichen Begriffe und Bräuche sich entwickelt haben, und zwar
im allgemeinen aus dem Roheren ins Feinere und Reinere, dass

sie auch heute noch sehr verschieden sind, je nach Volk, Rasse,

sozialen und anderen Verhältnissen. Es handelt sich hier um so
bekannte Dinge, dass Beispiele anzuführen unnötig ist.

Aber wie? — hat somit der Naturalismus recht? Das
bedeutete nach meiner Ansicht das Ende dessen, was man bisher
unter Sittlichkeit verstand. Die Sittlichkeit lebt doch vom Absoluten.

Der Relativismus, als letztes Wort betrachtet, bedeutet ihren
Tod. Wenn wir annehmen müssten, dass die Moral eines Tages
das absolute Gegenteil dessen, was wir heute für unsittlich, ja
abscheulich halten, als gut und lobenswert erklären könnte, dann
verlöre das Sittliche all jene Heiligkeit, ohne die wir alle es uns
doch nicht denken können. Es würde zu einer Naturerscheinung,
der gegenüber sittliche Kritik im heutigen Sinne Torheit wäre.
Es würde zu einer Sammlung polizeilicher Vorschriften zur
Zähmung und Bewachung des gefährlichen Menschentieres, oder
von Regeln sozialer Nützlichkeit. Es liefe trotz alles natürlichen
Altruismus doch nur auf einen kollektiven Egoismus hinaus. Die

Moral wäre ein Stück Naturleben. Sie verlöre alle jene Tiefe und

Würde, die doch auch die Vertreter der neuen Moral ihr im Ernste
nicht rauben wollen, und damit unsere ganze menschlich-geistige
Kultur Sinn und Grundlage. Denn sie ruht auf der Voraussetzung

eines besonderen, naturüberlegenen Menschenwertes; dieser
aber hängt an dem absoluten Sinn der sittlichen Verpflichtung.
Es muss im Guten ein Ehrfurchtgebietendes, Heiliges, nicht auf
den Naturtrieb Reduzierbares auftauchen, vor dem wir uns innerlich

beugen, sonst sinken wir nicht nur in die Barbarei, sondern
in die Tierheit zurück und tiefer noch. Trotz aller Determinationen

und Relativismen müssen wir die tiefe Empfindung haben

können, dass unser sittliches Handeln, wenn es echt ist, aus

ewigen Quellen stammt, dass an seiner absoluten Bedeutung unser
geistiges Leben hängt, sonst ist jedes höchste menschliche Gut,
die Wissenschaft inbegriffen, Torheit und Illusion. Wenn die
Vertreter der naturalistischen Moral diese Konsequenz meistens nicht
anerkennen, so ist dies nur daraus zu erklären, dass sie, ohne
es zu wissen, doch die Fundamente der alten Moral als
feststehend voraussetzen.

226



Und sie stehen auch fest. Denn sie sind mit dem ethischen
Denken überhaupt gesetzt. Es handelt sich bei den Konstruktionen
der neuen Moral zum Ersten um einen Denkfehler, nämlich um die
für unsere ganze geistige Kultur so verhängnisvoll gewordene
Verwechslung von wissenschaftlicher, insbesonders naturwissenschaftlicher

Denkweise mit einer die Gesamtwirklichkeit umfassenden

Weltanschauung, und damit um die Verkennung des
Unterschiedes zweier Welten, der Welt der Natur und der Welt der
Freiheit; zum Zweiten aber und im Zusammenhang damit um eine

ganz einseitige und damit falsche Interpretation der Tatsachen.
Der Relativismus geht von der Voraussetzung aus, dass das,

was ist, auch sein soll; er kennt im Grunde nur ein Seiendes,
kein Seinsollendes. Darin steht er im Bann der naturwissenschaftlichen

Denkweise. Die Naturwissenschaft hat es freilich
bloss mit dem zu tun, was ist, nicht mit dem, was sein soll. Nur
das Erste kann sie in ihre exakten Formeln fassen, nur darauf
ihre kausale oder mechanistische Methode anwenden. Hier liegt
ihre besondere, große, aber doch begrenzte Aufgabe. Ganz anders
die ethische Denkweise, wie ich in Kürze sagen möchte. Sie

tritt dem Sein entgegen mit dem „Du sollst" und dem „Du musst",
mit dem „Du kannst". In ihr kehrt sich die Wirklichkeit gleichsam

gegen sich selbst, es kommt ein Bruch, ein Dualismus hinein.
Über das Reich der Natur, die das mechanisch fließende Sein
vorstellt, erhebt sich das Reich des persönlichen Geistes, dessen Wesen

schöpferisches Tun oder Freiheit ist. Und dieses ist das Reich
des Menschen und der persönlichen, sittlichen Kultur. Das Wesen
alles Naturalismus besteht darin, dass er diese Seite der Wirklichkeit

übersieht oder leugnet. Was gibt ihm dazu das Recht? Etwa
der Umstand, dass das Reich der Freiheit weniger sichtbar und

greifbar ist als das Reich der Natur? Aber wäre das nicht eine

gar zu naive oder sogar rohe Denkweise? Ist es nicht die Welt
des persönlichen Geistes, aus der wir unser menschliches Leben

beziehen und die praktisch bejahen muss, auch wer sie theoretisch

leugnet?
Aber aus dieser Verkennung des Unterschiedes von Sollen

und Sein, von Natur und Freiheit, stammen alle Irrtümer des

Naturalismus. Die Ethik ist für ihn nicht die Aufstellung von
Normen des menschlichen Handelns, die gelten sollen, unabhängig

227



davon, ob sie bisher gegolten haben oder nicht, sondern nach
der Weise der Naturwissenschaft eine Konstatierung dessen, was
bisher als ethische Norm gegolten hat. Sie ist deskriptiv, nicht
normativ, also eigentlich Anthropologie, nicht Ethik; denn es wird
eben doch dabei bleiben müssen, dass eine Ethik zu zeigen hat,
nicht was gilt, sondern was gelten soll. Aus der gleichen Wurzel
aber wächst auch der Relativismus. Er zeigt auf die Verschiedenheit

der moralischen Ansichten und sagt: „Sehet hier die Moral!"
Wir aber antworten: „Das mag die Moral sein, die die Menschen
haben, aber nicht die, die sie haben sollen." Das ist ein sehr
großer Unterschied. Ein anderes sind die wechselnden moralischen
Meinungen der Menschen, ein anderes die sittliche Wahrheit.
Jener sind viele, diese ist eine, jene schwankend, diese fest, jene
sich entwickelnd, diese ewig, jene relativ, diese absolut. So wenig
die Tatsache, dass im Lauf der Zeiten viele wechselnden und
irrtümlichen physikalischen Ansichten aufgetaucht sind, uns zum
Zweifel an der Möglichkeit der Gewinnung fester und sicherer
physikalischer Wahrheit veranlassen, so wenig beweist die

Entwicklung der sittlichen Wahrheit durch Irrtümer hindurch, dass es

keine absolute sittliche Wahrheit überhaupt gebe. Kant hat das

Wesen der Sittlichkeit auch in diesem Punkte, wie in den meisten
andern, getroffen, wenn er behauptet, dass sie Wahrheit bliebe,
auch wenn ihr bisher nie ein Mensch gehorcht hätte, noch künftig
einer gehorchen würde. Das Sollen hat sein ganz eigenes Recht,
unabhängig vom Sein, wenn es auch natürlich die Verbindung
mit dem Sein suchen muss. Welches also auch die bisherigen
und künftigen moralischen Entwicklungen sein mögen, die sittliche
Wahrheit bleibt davon unberührt, sie steht, prinzipiell betrachtet
über der Entwicklung.

Wenn dieses richtig ist, dann kann natürlich das Sollen auch
nicht aus dem Sein abgeleitet werden. Es ist aber die naive
Voraussetzung des Naturalismus, dass das möglich, ja aus
wissenschaftlichen Gründen notwendig sei. Darum sein Bemühen, zu

zeigen, wie das Sittliche mit einer Art von mechanischer
Notwendigkeit aus dem Natürlichen entstehe. Aber dabei stößt er
auf eine breite Kluft, die zu überbrücken ihm nie gelingt, eben
die Kluft, die Natur und Freiheit trennt: er vermag nie zu zeigen,
wie aus dem bloßen Fluss der Dinge auf einmal ein Sollen wer-

228



den soll. Er gelangt nur zu Naturgesetzen, das heißt zu Formeln,
die ein Geschehen beschreiben, aber nie zu Normen, die ein
solches vorschreiben, also nur zu Konstatierungen, nie zu
Forderungen. Er übersieht eben die echte Quelle des Sittlichen:
nämlich den Menschengeist selbst, in dem neben der Fähigkeit,
die Dinge theoretisch zu ordnen, ebenso ursprünglich und wohl
noch tiefer jener Trieb angelegt ist, den das „Du sollst" ausdrückt.
Dieses frei aus dem Geiste quellende, schöpferische „Du sollst"
erklärt alle charakteristischen Erscheinungen des sittlichen Lebens.
Alle Milieutheorien müssen es voraussetzen. Das Milieu mag als
der Stoff gelten, den die sittliche Idee gestaltet (wie überhaupt
die Natur das Material des Geistes ist), und ohne Stoff wird die
Idee freilich nicht gestalten können, aber ebenso gewiss ist, dass
die Fortführung der sittlichen Entwicklung lediglich durch die
sittliche Idee geschieht, die aus der schöpferischen Kraft des sittlichen
Geistes stammt. Es ist der Milieutheorie durchaus nicht gelungen,
die Geschichte des sittlichen Werdens restlos oder auch nur
genügend zu erklären. Gerade die größten Erscheinungen der
sittlichen Welt sprechen gegen sie. Denn sie reden von gewaltigster
Anspannung der schöpferischen Tat, die im schweren Kampf nach

außen und innen, meistens einsam, verkannt, oft mit Dornenkronen

belohnt, gegen das Milieu, oder die „Welt", wie das Neue
Testament sagt, der sittlichen Wahrheit Bahn bricht durch die
Finsternisse des Irrtums und die Sümpfe der Trägheit. Es spricht
dagegen die Tatsache, dass das Auftauchen neuer sittlicher
Erkenntnis etwas von prophetischer Glut und Leidenschaft an sich
hat, noch ganz anders als der Fortschritt der Wissenschaft. Das
Sittliche stammt eben aus den Tiefen des Subjekts, es ist mit
der Religion innigst verwandt. Darum lassen sich sittliche Ideale
in letzter Instanz wissenschaftlich weder beweisen, noch widerlegen

; sie tauchen auf mit selbstherrlicher Freiheit und beweisen oder
widerlegen sich selbst ; sie leuchten auf als eine neue Schöpfung.

ZÜRICH L. RAGAZ
(Schluss folgt.)

OD

229


	Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag

