Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag
Autor: Ragaz, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fleisch und Milch der Bevolkerung zu annehmbaren Preisen
zugédnglich zu machen, ist heute das bedeutendste wirtschaftliche
und sanitdre Problem in der Schweiz und von diesem Gesichts-
punkt und nicht von dem des beruflichen Klassenkampfes aus
muss sowohl die Fleisch- als die noch schwierigere Milchfrage
behandelt werden.

An der Losung dieses Problems miissen alle mitarbeiten:
Landwirte und Stddter, Bund und Kanton. Bei gutem Willen
werden sich wohl Mittel und Wege finden lassen, eine wenigstens
ertragliche Lage der Dinge zu schaffen.

BERN J. STEIGER

ooo

GIBT ES EINE NEUE MORAL?
EIN AKADEMISCHER VORTRAG

Die Forderung einer neuen Moral ist eine AuBerungsform
jener mdachtigen Stimmung des gegenwirtigen Geschlechtes, in
der starke Unzufriedenheit mit den vorhandenen menschlichen
Zustdnden und sehnsiichtige Erwartung eines allgemeinen Neu-
werdens zusammenflieBen. Sie hat einen revolutiondren Sinn und
Klang. Man ist der Moral miide, oder man hasst sie auch als
das verdchtlichste Inventarstick der heutigen Gesellschaft, den
Hort aller reaktiondren Gesinnung und Inbegriff aller Heuchelei.

Diese Opposition gegen die Moral tritt, der geistigen Eigenart
der Zeit entsprechend, bald in individualistischer, bald in sozialisti-
scher Form auf. Bekanntlich sind es die individualistischen oder
anarchistischen Vorkdmpfer und Vorkdmpferinnen einer sexuellen
Revolution, die das Stichwort von der ,neuen Ethik“, das sie
freilich in dem allzu engen Sinne ihrer besonderen Bestrebungen
fassen, allsemein bekannt gemacht haben. Aber iiber diesen
Amazonen im Kriege gegen die Moral erhebt sich ein Achilles:
Friedrich Nietzsche. Mit einer seiner prachtvollen Fanfaren wollen
wir beginnen und damit uns in die Stimmung versetzen, woraus
diese Erscheinung zum guten Teil hervorgegangen ist. Denn
Stimmungen, nicht Reflexionen, Empfindungen, nicht Theorien
bilden ja die eigentliche Triebkrait und Stdrke solcher Bewegungen.

220



»Als ich zu den Menschen kam,“ spricht Zarathustra, ,da fand
ich sie sitzen auf einem alten Diinkel: Alle diinkten sich lange
schon zu wissen, was dem Menschen gut und bose sei. Eine
alte, miide Rede diinkte ihnen alles Reden von Tugend, und wer
gut schlafen wollte, der sprach vor Schlafengehen von ,Gut‘' und
,BOse’. Diese Schldferei storte ich auf, als ich lehrte: was gut
und bose ist, das weil noch niemand, es sei denn der Schaffende.“
Und ein andermal: ,Welches ist der groBe Drache, den
der Geist nicht mehr Herr und Gott heiBen mag? ,Du sollst’,
heit der groBe Drache. Aber der Geist des Lowen sagt: ,Ich
will. ,Du sollst* liegt ihm am Wege, goldfunkelnd, ein Schuppen-
tier, und auf jeder Schuppe gldnzt golden ein ,Du sollst'. Tausend-
ldhrige Werte gldnzen an diesen Schuppen, und also spricht der
méchtigste der Drachen: Aller Wert der Dinge — der glianzt an
mir. Wabhrlich, es soll kein ,Ich will' mehr geben. Also spricht
der Drache. Diesen Drachen will Zarathustra erlegen. ,Hier
sitze ich,“ spricht er, ,und warte, alte, zerbrochene Tafeln um
mich und auch neue, halb beschriebene Tafeln. Wann kommt
meine Stunde?“

Wire Zarathustra nicht sehr erstaunt gewesen, wenn sich ihm,
dem Harrenden, als Erfiiller seiner Sehnsucht und Bringer des
»groBen* Mittags dargestellt hatte — der Sozialismus? Und doch be-
Steht die merkwiirdige Tatsache, dass das Zerbrechen der alten und
Aufhdngen neuer Tafeln auch eine Losung der marxistischen
Sozialdemokratie ist. Zwischen Karl Marx und Friedrich Nietzsche,
dem Sohn Israels und seinem groBten Ankldger, dem Fiihrer des
Neuesten Sklavenaufstandes (mit Nietzsche zu reden) und dem
Prediger des Herrenmenschentums besteht ein engerer Zusammen-
hang, als man vermuten sollte, wie es denn iiberhaupt kein Zu-
fall oder Naturspiel ist, dass Individualismus und Sozialismus gleich
Méchtig unsere Zeit bewegen. Beide wollen den neuen Menschen
und eine neue Welt. Marx hétte das Wort vom Ubermenschen
SO gut brauchen konnen wie Nietzsche, wenn es sich in seinen
Mund geschickt hitte: denn auch fiir ihn liegt wahres Menschen-
tum erst vor uns. Auch er hitte Nietzsches caeterum censeo zu-
§timmen konnen: ,Der Mensch (ndmlich der bisherige Mensch)
ISt etwas, das iiberwunden werden muss.“ Der marxistische
Sozialismus ist voll Verachtung gegen die Moralheuchelei der

221



bourgeoisen Welt, die nichts anderes sei, als ein Deckmantel
ihrer Fdulnis und eine ideale Maskierung ihrer Klasseninstinkte.
Alle bisherige Moral sei Klassenmoral gewesen, eine menschliche
Moral habe es noch gar nicht gegeben, die werde erst mdoglich
sein, wenn der Arbeiter einmal im Besitze seiner Produktionsmittel
und damit seines Arbeitsertrages sei und alle Ausbeutung und
Vergewaltigung des Menschen durch den Menschen aufgehort habe.
An dem Tage, wo diese groBBte Revolution der bisherigen Geschichte
vollendet sei, beginne erst eine Menschengeschichte; denn damit
erst sei der Schritt getan aus dem Reiche der Notwendigkeit in
das Reich der Freiheit.

Wir sehen: der Ruf nach einer neuen Moral kommt nicht
blo aus der Seele einiger mit der Welt zerfallenen oder von
der Vision des Ubermenschen berauschten einsamen Traumer,
sondern auch aus der machtigsten Volkesbewegung der Zeit, unter
deren Schritt die heutige Welt erbebt. Dies vor allem verleiht ihm
eine Wucht und Eindringlichkeit, der sich keiner entziehen kann,
der ihn einmal recht verstanden: ,Ein neuer Mensch und eine
neue Welt“ — das ist seine offenbare Meinung.

Nun aber ist das Merkwiirdige und Verwirrende an der Lage,
dass diese Forderung, sobald sie zu philosophieren beginnt, sich
meistens mit Theorien verbindet, die nicht nur auf Neuheit wenig
Anspruch machen dirfen, sondern ihr auch zu widersprechen
scheinen und die vielleicht gerade diejenigen am wenigsten an-
nehmen Kkonnen, die sonst diese neuen Losungen mit aller Glut
ihrer Seele ergreifen moOchten. Es sind die Theorien, die wir am
besten mit dem Worte ,Naturalismus“ bezeichnen konnen. Der
Naturalismus ist, wie Sie wissen, jene Denkweise, die gewisse
Methoden der wissenschaftlichen Arbeit, insbesondere der natur-
wissenschaftlichen, zu einer Weltanschauung erhebt, und den An-
spruch macht, damit die gesamte Wirklichkeit, ihre Tatsachen und
ihren Sinn, zu erschopfen. Die fiir die naturwissenschaftliche Ar-
beit charakteristische Methode ist das streng kausale Denken.
Dieses ist natiirlich nicht auf sie beschriankt, aber es hat sich auf
ihrem Gebiete zuerst durchgesetzt, hat ihr zu ungeheuren Erfolgen
verholfen und nimmt in ihrem Bereiche die strengsten Formen an.
Lassen Sie uns die Grundziige dieser Denkweise uns rasch ver-

222



gegenwdrtigen. lhre fundamentale Voraussetzung (denn mehr
als eine Voraussetzung ist es nicht) ist, dass jede Erscheinung der
physischen und auch der geistigen Welt nicht als eine Art Wunder
oder eine Schopfung aus dem Nichts aufgefasst werden diirfe,
sondern als die notwendige und ihr genau entsprechende Wirkung
einer andern, die ihre Ursache ist, und sie selbst wieder als Ur-
sache einer weiteren. In dieser Voraussetzung ist der strengste
Determinismus eingeschlossen. Diese kausale Denkweise, die Eines
aus dem Andern ableitet, strebt natiirlich darnach, alle Wirklich-
keit zu umspannen, auch die Geschichte. Sie mochte zeigen, wie
Eines aus dem Anderen geworden ist, mochte einen Stammbaum
aller Dinge aufstellen, und zwar am liebsten so, dass iiberall das
Walten strenger Notwendigkeit zu schauen wire. So kommt sie
zur Entwicklungslehre,- dem Evolutionismus, und zwar mit einer
gewissen Vorliebe zu einer mechanistischen Form desselben im
Sinne der neueren Theorien des Transformismus oder der Des-
zendenz. Es liegt dabei in der Tendenz dieses Denkens — was zu
begriinden mir die zur Verfiigung stehende Zeit nicht erlaubt — von
moglichst einfachen Elementen auszugehen, weshalb ihr der Mate-
rialismus sehr nahe liegt und die Atomtheorie ihr gewissermalen
kongenial ist, ohne dass sie jedoch mit diesen Theorien unauf-
10slich verbunden wiére. So leitet sie die ganze reiche Wirklich-
keit nach Moglichkeit von mechanisch zu erfassenden Prinzipien
ab und freut sich, wenn es ihr gelungen zu sein scheint, hohere
Lebensformen auf niedrigere gleichsam zuriickzufiihren. Sie muss
endlich notwendig zum Relativismus gelangen. Denn nach dieser
Denkweise bestehen die Dinge eigentlich nur in Beziehungen (Re-
lationen); keines hat seinen Daseinsgrund in sich selber. Eines ist
nur durch das andere, ja man darf fliglich sagen: eines ist das
andere. Denn etwas Neues taucht in diesem System von Ur-
Sachen und Wirkungen nicht auf; Alles ist in Jedem und Jedes
in Allem. Alle qualitativen Unterschiede der Dinge gehen unter,
Alles muss auf einfache mechanische Krifte zuriickzufiihren sein;
€s gibt keinen Selbstwert und keine Selbstherrlichkeit der Dinge.
Verbindet sich diese Anschauung mit der schon erwédhnten Ten-
denz, das Hohere auf das Niedrigere zu reduzieren, so entsteht die
NEigung, das Eine mit dem Anderen zu verwechseln und zum
Beispiel den Menschen ein Tier zu nennen, weil er aus dem Tier-

223



reich emporgestiegen sei, und den Geist Materie, weil er mit dieser
in Beziehung stehe.

Diese Denkweise ist nun, wie wir bemerkt haben, eine bloBe
wissenschaftliche, im besonderen naturwissenschaftliche Methode,
und wer sie handhabt, der muss deswegen noch keineswegs der
Meinung sein, dass es die einzig mogliche Auffassung der Dinge
sei und dass damit Wesen und Sinn der Gesamtwirklichkeit er-
schopfend bezeichnet werde. Aber freilich kann sich diese Methode
zu einer Weltanschauung entwickeln, der sogenannten naturwissen-
schaftlichen oder besser: naturalistischen Weltanschauung (denn
mit Wissenschaft hat diese nichts zu tun; sie ist Konstruktion,
~ Philosophie oder Dichtung). Es geschieht dies gemdB einer tief-
- wurzelnden verhdngnisvollen Neigung unseres Geistes, seine eigenen
-~ Denkformen zu objektiven Michten zu erheben, sie zu Gottern
des Alls zu machen. Geschieht das mit der kausalen, mecha-
nischen Methode der wissenschaftlichen Arbeit, so entsteht jener
Allcausalismus und Allmechanismus, fiir den das Universum eine
seelenlose Maschine wird, jene Ananke, jener ,gezwungene Zwang*,
den Spitteler in seinem ,Olympischen Friithlung“ ebenso erhaben
als grausig darstellt und mit dem einst ein Carlyle gerungen hat
auf Leben und Tod.

In welcher Beziehung steht nun diese Denkweise zu der For-
derung einer neuen Moral? Der Zusammenhang ist klar. Die
alte Ethik (wir wollen diesen Ausdruck vorldufig annehmen) ist
idealistisch und intuitionistisch, das heilt: sie hdlt das Sittliche fiir
eine Erscheinung, die ihren Sinn und Daseinsgrund in sich selbst
habe, fiir die AuBerung einer selbstindigen Welt des Geistes. Frei-
heit scheint ihr mit Sittlichkeit unbedingt zusammenzugeho6ren.
Das Sittliche ist schopferischer Art; das ,,Du sollst“ ist, verglichen
mit dem in strenger Notwendigkeit abflieBenden Sein, ein Wun-
der. Diese Auffassung ist zweifellos auch die des Christentums.
Sie ist durch Plato und Kant mit solcher Genialitit und Gedanken-
macht philosopliisch formuliert worden, dass sie trotz aller Gegen-
stromungen die beinahe selbstverstdndliche Uberzeugung des Abend-
landes wurde.

Aber dieser Denkweise opponiert eben der Naturalismus in
der Ethik. Er leugnet mit Absicht oder unbewusst das selbstédn-
dige Wesen des Sltthchen Es ist nicht die Offenbarung einer

224



naturiiberlegenen Welt geistiger Werte, sondern eine Entfaltung
des Naturtriebes, ndmlich des natiirlichen Egoismus und Altruis-
mus, die feinste Waffe im Kampf ums Dasein, besonders im
Klassenkampf. Die Moral hat sich entwickelt und zwar im Zu-
sammenhang mit den politischen, sozialen, intellektuellen Wand-
lungen und wird sich mit ihnen weiterentwickeln. Was einst
heilig war, ist jetzt vielleicht Frevel und umgekehrt. Es gibt keine
absolute Moral; auch von der Moral gilt: wavraper (alles flieBt).
Die Moral ist, wie der Mensch iiberhaupt, das Produkt der Ver-
héltnisse, des Milieus und #dndert sich mit diesem. Sie ist nach Zeiten,
Volkern, Klassen, Individuen verschieden. Also weg mit der alten
Moral des mehr oder weniger Ubernatiirlichen, die die Menschen
doch nur plagte! Schaffen wir eine neue Moral — der sozialen
Wohlfahrt, sagen die Einen, des freien Herrenmenschentums, die
Andern. Dann, sagen beide Parteien, werden wir die bessere Welt
haben.

In dieser Weise stiitzen naturalistische Voraussetzungen die
Forderung der neuen Moral. Es ist auch klar, dass diese nicht
nur eine Forderung, sondern teilweise auch eine Wirklichkeit ist.
Wir gewahren heute zwar auf der cinen Seite ein Erwachen freieren,
personlicheren Menschentums, auf der andern aber ein fast fieber-
haftes Bemiihen, den Menschen auch sittlich aus seinem Milieu
heraus zu verstehen: aus seiner Abstammung, seinen sozialen
Verhiltnissen, seiner Naturgrundlage iiberhaupt. Hier wollen wir
mit unserer Arbeit einsetzen, in der Meinung, so die Menschen
auch am besten sittlich vorwdérts zu bringen. Statt zu richten,
wollen wir verstehen, statt von Schuld reden wir von Krankheit,
Statt das Sollen betonen wir das Miissen. Man darf in diesem
Sinne wirklich von einer neuen Moral reden, die sich heute durch-
Setze. Bald tritt sie uns entgegen im Prophetenmantel, bald im
Nichternen Gewand der Wissenschaft, bald ist sie Menschen-
hasserin, bald Menschenfreundin.

Wie stellen wir uns zu der ganzen Bewegung?

Sie stellt eine eigenartige Mischung von Recht und Unrecht
dar. Wir werden beides gleich stark betonen. Zunédchst soll
rasch das selbstverstindliche Zugestdndnis gemacht werden, dass
die naturalistische Theorie des Sittlichen sich auf eine Reihe von
Wirklichen Tatsachen beruit. Keiner von uns leugnet, dass die

225



sittlichen Begriffe und Brduche sich entwickelt haben, und zwar
im allgemeinen aus dem Roheren ins Feinere und Reinere, dass
sie auch heute noch sehr verschieden sind, je nach Volk, Rasse,
sozialen und anderen Verhéltnissen. Es handelt sich hier um so
bekannte Dinge, dass Beispiele anzufiithren unnétig ist.

Aber wie? — hat somit der Naturalismus recht? Das be-
deutete nach meiner Ansicht das Ende dessen, was man bisher
unter Sittlichkeit verstand. Die Sittlichkeit lebt doch vom Abso-
luten. Der Relativismus, als letztes Wort betrachtet, bedeutet ihren
Tod. Wenn wir annehmen miissten, dass die Moral eines Tages
das absolute Gegenteil dessen, was wir heute fiir unsittlich, ja
abscheulich halten, als gut und lobenswert erkldren konnte, dann
verlore das Sittliche all jene Heiligkeit, ohne die wir alle es uns
doch nicht denken kdénnen. Es wiirde zu einer Naturerscheinung,
der gegeniiber sittliche Kritik im heutigen Sinne Torheit wire.
Es wiirde zu einer Sammlung polizeilicher Vorschriften zur
Zahmung und Bewachung des gefdhrlichen Menschentieres, oder
von Regeln sozialer Niitzlichkeit. Es liefe trotz alles natiirlichen
Altruismus doch nur auf einen kollektiven Egoismus hinaus. Die
Moral wére ein Stiick Naturleben. Sie verlore alle jene Tiefe und
Wiirde, die doch auch die Vertreter der neuen Moral ihr im Ernste
nicht rauben wollen, und damit unsere ganze menschlich-geistige
Kultur Sinn und Grundlage. Denn sie ruht auf der Voraus-
setzung eines besonderen, naturiiberlegenen Menschenwertes; dieser
aber hdngt an dem absoluten Sinn der sittlichen Verpflichtung.
Es muss im Guten ein Ehrfurchtgebietendes, Heiliges, nicht auf
den Naturtrieb Reduzierbares auftauchen, vor dem wir uns inner-
lich beugen, sonst sinken wir nicht nur in die Barbarei, sondern
in die Tierheit zurick und tiefer noch. Trotz aller Determi-
nationen und Relativismen miissen wir die tiefe Empfindung haben
konnen, dass unser sittliches Handeln, wenn es echt ist, aus
ewigen Quellen stammt, dass an seiner absoluten Bedeutung unser
geistiges Leben héngt, sonst ist jedes hochste menschliche Gut,
die Wissenschaft inbegriffen, Torheit und Illusion. Wenn die Ver-
treter der naturalistischen Moral diese Konsequenz meistens nicht
anerkennen, so ist dies nur daraus zu erkldren, dass sie, ohne
es zu wissen, doch die Fundamente der alten Moral als fest-
stehend voraussetzen. '

226



Und sie stehen auch fest. Denn sie sind mit dem ethischen
Denken iiberhaupt gesetzt. Es handelt sich bei den Konstruktionen
der neuen Moral zum Ersten um einen Denkfehler, ndmlich um die
fiir unsere ganze geistige Kultur so verhdngnisvoll gdewordene
Verwechslung von wissenschaitlicher, insbesonders naturwissen-
schaftlicher Denkweise mit einer die Gesamtwirklichkeit umfassen-
den Weltanschauung, und damit um die Verkennung des Unter-
schiedes zweier Welten, der Welt der Natur und der Welt der
Freiheit; zum Zweiten aber und im Zusammenhang damit um eine
ganz einseitige und damit falsche Interpretation der Tatsachen.

Der Relativismus geht von der Voraussetzung aus, dass das,
was ist, auch sein soll; er kennt im Grunde nur ein Seiendes,
kein Seinsollendes. Darin steht er im Bann der naturwissen-
schaftlichen Denkweise. Die Naturwissenschaft hat es freilich
bloss mit dem zu tun, was ist, nicht mit dem, was sein soll. Nur
das Erste kann sie in ihre exakten Formeln fassen, nur darauf
ihre kausale oder mechanistische Methode anwenden. Hier liegt
ihre besondere, grofe, aber doch begrenzte Aufgabe. Ganz anders
die ethische Denkweise, wie ich in Kiirze sagen mochte. Sie
tritt dem Sein entgegen mit dem ,,Du sollst® und dem ,,Du musst¢,
mit dem ,Du kannst“. In ihr kehrt sich die Wirklichkeit gleich-
sam gegen sich selbst, es kommt ein Bruch, ein Dualismus hinein.
Uber das Reich der Natur, die das mechanisch flieBende Sein vor-
stellt, erhebt sich das Reich des persénlichen Geistes, dessen Wesen
schopierisches Tun oder Freiheit ist. Und dieses ist das Reich
des Menschen und der personlichen, sittlichen Kultur. Das Wesen
alles Naturalismus besteht darin, dass er diese Seite der Wirklich-
keit iibersieht oder leugnet. Was gibt ihm dazu das Recht? Etwa
der Umstand, dass das Reich der Freiheit weniger sichtbar und
greifbar ist als das Reich der Natur? Aber wére das nicht eine
gar zu naive oder sogar rohe Denkweise? Ist es nicht die Welt
des personlichen Geistes, aus der wir unser menschliches Leben
beziehen und die praktisch bejahen muss, auch wer sie theoretisch
leugnet?

Aber aus dieser Verkennung des Unterschiedes von Sollen
und Sein, von Natur und Freiheit, stammen alle Irrtimer des
Naturalismus. Die Ethik ist fiir ihn nicht die Aufstellung von
Normen des menschlichen Handelns, die gelten sollen, unabhangig

221



davon, ob sie bisher gegolten haben oder nicht, sondern nach
der Weise der Naturwissenschaft eine Konstatierung dessen, was
bisher als ethische Norm gegolten hat. Sie ist deskriptiv, nicht
normativ, also eigentlich Anthropologie, nicht Ethik; denn es wird
eben doch dabei bleiben miissen, dass eine Ethik zu zeigen hat,
nicht was gilt, sondern was gelten soll. Aus der gleichen Wurzel
aber wichst auch der Relativismus. Er zeigt auf die Verschieden-
heit der moralischen Ansichten und sagt: ,,Sehet hier die Moral!“
Wir aber antworten: ,Das mag die Moral sein, die die Menschen
haben, aber nicht die, die sie haben sollen.“ Das ist ein sehr
groBer Unterschied. Ein anderes sind die wechselnden moralischen
Meinungen der Menschen, ein anderes die sittliche Wahrheit.
Jener sind viele, diese ist eine, jene schwankend, diese fest, jene
sich entwickelnd, diese ewig, jene relativ, diese absolut. So wenig
die Tatsache, dass im Lauf der Zeiten viele wechselnden und irr-
tumlichen physikalischen Ansichten aufgetaucht sind, uns zum
Zweifel an der Moglichkeit der Gewinnung fester und sicherer
physikalischer Wahrheit veranlassen, so wenig beweist die Ent-
wicklung der sittlichen Wahrheit durch Irrtiimer hindurch, dass es
keine absolute sittliche Wahrheit iiberhaupt gebe. Kant hat das
Wesen der Sittlichkeit auch in diesem Punkte, wie in den meisten
andern, getroffen, wenn er behauptet, dass sie Wahrheit bliebe,
auch wenn ihr bisher nie ein Mensch gehorcht hétte, noch kiinftig
einer gehorchen wiirde. Das Sollen hat sein ganz eigenes Recht,
unabhédngig vom Sein, wenn es auch natiirlich die Verbindung
mit dem Sein suchen muss. Welches also auch die bisherigen
und kiinftigen moralischen Entwicklungen sein mdgen, die sittliche
Wabhrheit bleibt davon unberiihrt, sie steht, prinzipiell betrachtet
iiber der Entwicklung.

Wenn dieses richtig ist, dann kann natiirlich das Sollen auch
nicht aus dem Sein abgeleitet werden. Es ist aber die naive Vor-
aussetzung des Naturalismus, dass das mdglich, ja aus wissen-
schaftlichen Griinden notwendig sei. Darum sein Bemiihen, zu
zeigen, wie das Sittliche mit einer Art von mechanischer Not-
wendigkeit aus dem Natiirlichen entstehe. Aber dabei stoft er
auf eine breite Kluft, die zu uberbriicken ihm nie gelingt, eben
die Kluft, die Natur und Freiheit trennt: er vermag nie zu zeigen,
wie aus dem bloBen Fluss der Dinge auf einmal ein Sollen wer-

228



den soll. Er gelangt nur zu Naturgesetzen, das heilt zu Formeln,
die ein Geschehen beschreiben, aber nie zu Normen, die ein
solches vorschreiben, also nur zu Konstatierungen, nie zu For-
derungen. Er iibersieht eben die echte Quelle des Sittlichen:
namlich den Menschengeist selbst, in dem neben der Fahigkeit, |
die Dinge theoretisch zu ordnen, ebenso urspriinglich und wohl ‘
noch tiefer jener Trieb angelegt ist, den das ,Du sollst ausdriickt. |
Dieses frei aus dem Geiste quellende, schopferische ,Du sollst®
erkldrt alle charakteristischen Erscheinungen des sittlichen Lebens.
Alle Milieutheorien miissen es voraussetzen. Das Milieu mag als
der Stoff gelten, den die sittliche Idee gestaltet (wie iiberhaupt
die Natur das Material des Geistes ist), und ohne Stoff wird die
Idee freilich nicht gestalten konnen, aber ebenso gewiss ist, dass
die Fortfiithrung der sittlichen Entwicklung lediglich durch die sitt-
liche ldee geschieht, die aus der schopferischen Kraft des sittlichen
Geistes stammt. Es ist der Milieutheorie durchaus nicht gelungen,
die Geschichte des sittlichen Werdens restlos oder auch nur ge-
niigend zu erkldren. Gerade die groBten Erscheinungen der sitt-
lichen Welt sprechen gegen sie. Denn sie reden von gewaltigster
Anspannung der schopferischen Tat, die im schweren Kampf nach
aulen und innen, meistens einsam, verkannt, oft mit Dornen-
kronen belohnt, gegen das Milieu, oder die ,Welt“, wie das Neue
Testament sagt, der sittlichen Wahrheit Bahn bricht durch die
Finsternisse des Irrtums und die Siimpfe der Trédgheit. Es spricht
dagegen die Tatsache, dass das Auftauchen neuer sittlicher Er-
kenntnis etwas von prophetischer Glut und Leidenschaft an sich
hat, noch ganz anders als der Fortschritt der Wissenschaft. Das
Sittliche stammt eben aus den Tiefen des Subjekts, es ist mit
der Religion innigst verwandt. Darum lassen sich sittliche [deale
in letzter Instanz wissenschaftlich weder beweisen, noch wider-
legen; sie tauchen auf mit selbstherrlicher Freiheit und beweisen oder
widerlegen sich selbst; sie leuchten auf als eine neue Schopfung.

ZURICH L. RAGAZ
(Schluss folgt.)

oan

229



	Gibt es eine neue Moral? : Ein akademischer Vortrag

