
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Kaiser Friedrich II. der Hohenstauffe [Schluss]

Autor: Köhler, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764070

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KAISER FRIEDRICH II.

DER HOHENSTAUFE
(Schluss.)

IV.

Eine dauernde Schöpfung hat Friedrich nicht ins Leben
gerufen; wie ein Meteor verschwindet sein Werk am Staatenhimmel.
Die Katastrophe wäre wohl unter allen Umständen eingetreten,
da diese Ausnutzung aller Kräfte unter Hochdruck selbst das

fruchtbarste Land nicht lange aushalten kann. Vielleicht war es ein

Glück, dass der Wirbel der großen Politik auch Friedrichs
Lieblingswerk mit fortriss. In dem selben Maße nämlich, wie Friedrich
den sizilischen Staat festigte, wuchs die Feindschaft der römischen
Kurie. Wer Sizilien beherrschte, saß dem Kirchenstaate in seinen
süditaliänischen Besitzungen auf dem Nacken; daher geht von dem

Augenblicke an, wo eine starke Macht, die der Normannen, sich
in Sizilien festsetzt, die Politik der Kurie dahin, den Herrn
Siziliens in ihre Dienste zu zwingen, zum mindesten, wenn dies nicht

gelang, in Freundschaft mit ihm zu bleiben. So war es ein Triumph
Innocenz' III. gewesen, von der Kaiserin-Mutter Konstanze
Sizilien als Lehen und damit in seine Hand zu bekommen. Die
Gefahr einer Restituierung der gefürchteten Doppelherrschaft
Deutschland-Sizilien schien pariert, ja überwunden, als in Deutschland
Otto und Philipp miteinander rangen; der eigentliche Erbe, Friedrich,
aber außer Frage blieb. Aber nun hatte der Papst sie selbst wieder
heraufbeschworen durch seine Proklamation Friedrichs zum
deutschen Könige — der Not gehorchend, weil ihn sonst der Weife

überrannt hätte. Zwar hatte er, wie wir wissen, sofort durch harte

Bedingungen den jungen König sich verpflichtet, aber zwischen
Bedingungen und ihrer Erfüllung war ein Unterschied; die Kurie sollte
das bald merken. Gerade eine der wichtigsten Bestimmungen,
dass Friedrich als deutscher Herrscher auf Sizilen verzichten, es

seinem Sohne Heinrich überlassen, sich selbst aber auf Deutschland

beschränken sollte, war nicht erfüllt: Friedrich war der Herr
über Sizilien und hatte auch die Oberhoheit in Deutschland, wo
sein Sohn ihn vertrat: die Personalunion war also restituiert. Und

114



wer bürgte dann dafür, dass sie nicht auch sich voll ausreifen
würde, dass Friedrich das in Sizilien begonnene nach Deutschland
hinübertragen, die erteilten Privilegien zerreißen und dann die
Zeiten seines Vaters, womöglich in noch schrofferer Form, wieder
aus der Vergangenheit heraufbringen würde? So erwies sich die

Verbindung Deutschland-Sizilien auch hier wieder verhängnisvoll;
die Errichtung der sizilischen Monarchie barg den casus belli mit
der Kurie in sich. Ein anderes kam hinzu: die freie Passage
zwischen Deutschland und Sizilien sperrten in Norditalien die
lombardischen Städte, jene alten Widersacher der deutschen Kaiser,
die mit schwerer Mühe Friedrichs Großvater, der Barbarossa, in
den Konstanzer Frieden von 1183 hineingezwungen hatte, der
unter Gewährung großer Selbständigkeit dennoch die kaiserliche
Oberhoheit wahrte. In der Verwirrung nach Heinrichs VI. Tode
jedoch war die drückende Fessel von den Städten zersprengt und
die alte Städtefreiheit neu aufgerichtet worden. Dass Friedrich
hiergegen reagieren würde, lag auf der Hand, ebenso aber, dass

gegen ihn wiederum die römische Kurie Front machte. Denn sie
hatte ein Interesse daran, hier im Norden Italiens eine selbständige

Macht zu haben, die durch Sperrung der Alpenpässe den

Sizilianer im Schach halten und die Union Deutschland-Sizilien
praktisch unwirksam machen konnte. Hier also lag der zweite

casus belli zwischen dem Staufen und Rom. Die politischen
Gegensätze, die so vorlagen, konnten wohl eine Zeitlang
überbrückt werden, aber sie mussten sich doch immer wieder aneinander

reiben, und aus der Reibung musste schließlich der Funke
des Krieges herausspringen. Es fragte sich nur, wer den innerlich
notwendig gewordenen Krieg äußerlich veranlassen würde. Und
da steht es nun heute nahezu allgemein fest, dass nicht Friedrich,
sondern der Papst den gespannten Bogen zum Springen brachte!
Friedrich dachte politisch viel zu klug, um einen Bruch zu provozieren.

Die Kirche repräsentierte eine Macht, mit der gemeinsam
zu operieren eben um dieser Macht willen Vorteil versprach. So

lange es irgend anging, sollten Staat und Kirche als die beiden
weltbeherrschenden Mächte in Eintracht nebeneinander regieren;
unbedenklich hat Friedrich der Kirche den weltlichen Arm zur Verfügung
gestellt zur Vernichtung der Ketzer — von ihm stammen die furchtbaren

Ketzeredikte, die Tausende und Abertausende den Flammen

115



überliefert haben. Wie der Bursche mit gleißendem Schmuck um
die Gunst seines Mädchens wirbt, so hat Friedrich mit dieser
furchtbaren Waffe kokettiert um die Gunst der Kirche, und diese
ist darauf eingegangen. Auf diesem Gebiete, dem des Glaubens
und der Zucht, ließ Friedrich der Kirche völlig freie Hand;
aufbegehrt hat er erst dann, als man die Würde des Staates — und
das war seine persönliche Ehre — antastete.

Schon unter dem ersten Nachfolger Innocenz III., Honorius III.
hatte es gewetterleuchtet am politischen Himmel ; aber der Sturm

war vorübergezogen, Friedrich hatte aus des Papstes Händen in
Frieden die Kaiserkrone empfangen. Auf Honorius war Gregor IX.
gefolgt, ein Greis an Jahren, aber von fast jugendlicher Spannkraft

und Energie in der Verfolgung kurialistischer Ziele. Sofort
bricht der Friede zwischen Staat und Kirche auseinander; als der
Kaiser, durch die Pest im Heere und eigene Krankheit
verhindert, sich außerstande sieht, den schon Innocenz III.
versprochenen Kreuzzug auszuführen, erfolgt zum ersten Male des

Kaisers Bannung, formell berechtigt, gewiss, sachlich eine Provokation.

Aber Friedrich nimmt den Fehdehandschuh nicht auf, er
anerkennt den Bann und erstrebt seine Lösung durch Erfüllung
des gegebenen Versprechens. Als ein Gebannter zieht er hinüber
nach Palästina; es gelingt ihm, durch geschickte Ausnutzung
politischer Differenzen unter den Muhammedanern die heilige Stadt
Jerusalem den Christen zurückzugewinnen und Cypern zu
besetzen; als Gebannter geht er einsam am frühen Morgen des

Sonntags Oculi 1229 zum Hochaltar der Grabeskirche, nimmt von
ihm die goldene Königskrone und setzt sie sich aufs Haupt —
ohne Einsegnung, ohne irgendwelche kirchliche Förmlichkeit,
durchaus korrekt nach kirchlicher Vorschrift. Und dann kehrt er
zurück nach Italien und begehrt die Lösung vom Banne als sein

gutes Recht — das Versprechen war erfüllt: aber nunmehr weigert

sie der Papst — der beste Beweis, dass ihm das Recht
Nebensache war, wenn die Vernichtung des Kaisers möglich
wurde. Und diese war sein Ziel. Er hat von sich aus das
Streitobjekt erweitert, es ausgedehnt auf die sizilische Verwaltung
Friedrichs; er hat in dem Momente, da Friedrich sich anschickte zur
Kreuzfahrt, um dem Rechte zu genügen, ein Schutz- und
Trutzbündnis mit den Lombarden gegen Kaiser und Reich geschlossen;

116



er hat, sobald Friedrich abgereist war, alle Untertanen des Treueides

an dem Gebannten entbunden und in Sizilien mit Waffengewalt

die Revolution entfesselt — er wollte den Krieg. Aber selbst

jetzt, da ihn die Kurie aufs äußerste gereizt hatte, geht Friedrich
nicht über die Linie des Rechts hinaus; er beschränkt sich auf
die Säuberung Siziliens von den päpstlichen Truppen, vermeidet
den Angriffskrieg und schließt Frieden.

Feierlich verkündeten die Glocken aller Kirchen von San

Germano in das Land hinein, dass der Streit zwischen Kaiser und

Papst ausgeglichen sei. Aber er war es nur, um alsbald mit verdoppelter

Heftigkeit wieder loszubrechen. Die lombardische Frage
schuf jetzt den Kriegsfall. Und hier nun, in diesem Kampfe, hat
Friedrich die maßvolle, ruhige Überlegung und Abwägung im Stich

gelassen; hier ist er maßlos geworden in seinen Forderungen. Es

scheint, als wenn ihn, der in der Kirche eine legitime Macht sah,
die er respektierte, der Imperatorenzorn übermannte gegenüber
den Reichsrebellen, die ihm zu trotzen wagten. Zuerst freilich
bleibt Friedrich auch hier auf gesetzlichem Boden stehen, auf
dem des Konstanzer Frieden; dann aber geht er darüber hinaus,
und als, niedergeworfen in der Schlacht bei Cortenuova, die
Lombarden selbst ihm Frieden bieten, da verlangt er bedingungslose
Unterwerfung; er will sie knechten, wie er die Sizilianer knechtete,
trunken im Übermute seines Sieges. Jetzt schien der Augenblick
gekommen, wo die Passage von Deutschland nach Italien frei,
wo Reichsitalien mit Sizilien zu einem monarchischen System sich
zusammenschloss. In demselben Augenblicke jedoch, dem Höhepunkt

der friderizianischen Macht, tritt der Papst hinüber auf die Seite
der Rebellen, zum zweiten Male fällt der Bannstrahl auf den Staufen
herab, aufs neue ringen Papst und Kaiser miteinander, in wildem,
leidenschaftlichstem Kampfe. Es ist, als solle der Jahre hindurch
aufgespeicherte, mühsam zurückgedämmte Groll mit elementarer
Wucht herausbrechen; es sind nicht mehr Personen, die sich

gegenüberstehen, nein, Prinzipien, jene beiden großen Mächte,
Staat und Kirche, Imperium und Sacerdotium, jene beiden Gegner,
die nimmer im Frieden miteinander leben konnten von dem Augenblicke

an, da die Kirche selbst anfing, Staat zu sein, und die doch
immer wieder miteinander leben mussten, da sie Vertreter zweier
für mittelalterliches Bewusstsein unzertrennlicher Interessen waren,

117



der Religion und Politik, jetzt schienen sie vor dem Entscheidungskampfe

zu stehen. Beide, Friedrich wie der Papst, sind sich der
prinzipiellen Bedeutung ihres Kampfes wohl bewusst, für den Papst
kleidet sich diese Erkenntnis in die mittelalterlich-apokalyptische
Form eines Kampfes gegen den Antichrist, der zum letzten Schlage

gegen das Reich der Kinder Gottes ausholt; Flugschriften und

Erklärungen werfen diese Ideen unter das Volk, das in steigende
Erregung gerät; der Kaiser umgekehrt wirft das Antichristentum
auf den Papst zurück, und wiederum tun Flugschriften und

Erklärungen das der Menge kund. Und der Kampf lässt nicht nach,
als ein neuer Papst den Stuhl Petri besteigt, Innocenz IV.; im Gegenteil

— überall, in Deutschland wie in Italien, züngeln die
Aufruhrflammen empor, der Papst wagt es, zu Lyon auf dem Konzile,
den Kaiser absetzen zu lassen; Gegenkönige stehen auf, und mitten
in diesem Ringen, in einem Augenblicke, da es um seine Sache
besser zu werden schien, stirbt Friedrich II. am 13. Dezember 1250.

Und nun schlagen die Wellen zusammen und fegen das Kaisertum
hinweg; es beginnt die kaiserlose, die schreckliche Zeit. In Italien
aber tritt die Macht, die einst dem Staufen gegen den Weifen
geholfen hatte, das staufische Erbe an: Frankreich.

V.

In jenem Kampfe nun zwischen Friedrich und Gregor ist von
päpstlicher Seite das berühmte Wort gegen den Kaiser gefallen,
er habe gesagt, von drei Schwindlern, Moses, Christus und Mu-
hammed sei die Welt betrogen worden, und albern seien alle, die
da glaubten, dass von einer Jungfrau der Gott hätte geboren
werden können, der die Natur und alles geschaffen habe. Diesem
Satze fehle der Erfahrungsbeweis, und was er nicht beweisen

könne, solle der Mensch nicht glauben. Man hat viel darüber
gestritten, ob Friedrich dieses Wort gesprochen habe; er selbst hat
es lebhaft zurückgewiesen, nachweisen lässt es sich bei ihm nicht.

Fragt man aber, ob er es gesprochen haben könne, so wird man
das bejahen müssen. Es ist sogar echt friderizianische Anschauung:
was der Mensch nicht beweisen kann, das soll er nicht glauben.
Die Zeit Friedrichs 11. ist geistig nicht minder bewegt als politisch;
und wie auf diesem Gebiete, so hat auf jenem der Kaiser selb-

118



ständig vollbewusst Stellung genommen zu den Geistesproblemen
seiner Zeit.

Es ist für den Menschen unseres Jahrhunderts ungemein
reizvoll, zu sehen, wie vor sieben Jahrhunderten auf unserer
Erde allenthalben rührig und geschäftig am höchsten Probleme,
dem der Wahrheit, gearbeitet wurde. Im dreizehnten Jahrhundert
erreicht die kirchliche Wissenschaft, die Scholastik, ihren Gipfelpunkt,

es schmiedet der Aquinate Thomas sein grandioses
theologisches System, einem gotischen Dome vergleichbar, gegründet
auf der menschlichen Vernunft, überbaut durch die göttliche
Offenbarung. Und während hier spekulatives Denken seine Triumphe
feierte, hatte zwei Menschenalter vorher die einfache, schlichte
Frömmigkeit in wundersamer Weise Sprache gefunden in jenem
liebenswürdigen Jüngling, von dem man sagte, dass er verstände,
mit den Vögeln unter dem Himmel trautes Zwiegespräch zu führen,

der kein Lamm sehen konnte, ohne an das Lamm Gottes zu
denken, in dem Künstler unter den Heiligen, dem poverello von
Assisi, dem heiligen Franz. Zwar ist die holde Blüte schnell von
dem Dornengestrüpp kirchlicher Zucht und kirchlichen Parteilebens

erstickt worden, aber die Wurzel, aus der heraus sie in
besonders lieblicher Form sich entfaltet hatte, trieb ihre Schöss-

linge weiter in einer Reihe kleinerer oder größerer Gemeinschaften,
die der Protest gegen die Verweltlichung der Kirche im Kirchenstaat,

die Forderung apostolischer Schlichtheit und
Sittenstrenge einte.

Für Friedrich IL kamen sie alle nicht in Betracht, sie waren
ihm zu minderwertig, sie sind die „Ketzer", die sein Strafrecht
trifft. Nur einmal am Ende jenes Riesenkampfes mit dem Papsttum

hat er es politisch für opportun gehalten, sich als kirchlicher
Reformer aufzuspielen, der die apostolische Einfachheit gegen die

Ansprüche des Papstes in die Wagschale warf. Die Frömmigkeit
der verkirchlichten Franziskaner hat er nur als die Disziplin einer

päpstlichen Polizeitruppe kennen gelernt, und die Scholastik lag
ihm fern.

Ihn fesselte anderes. Zu der selben Zeit, da die kirchliche

Wissenschaft ihr stolzes Gebäude zu krönen begann, untergrub

die erwachende Naturwissenschaft und Mathematik ihr ganzes
Fundament. Roger Bacon, der Oxforder Gelehrte, stellte den

119



Grundsatz auf, nicht die Spekulation, sondern die exakte
Beobachtung sei Erkenntnisprinzip. Zur selben Zeit — Geistesbewegungen

tauchen ja häufig an verschiedenen Stellen gleichzeitig
auf — war die junge Pariser Hochschule von heftigen Kämpfen
bewegt. Hier war der Bruch mit der Überlieferung schon

vollzogen, die Einheit der Wahrheitserkenntnis zertrümmert und eine

doppelte Wahrheit an ihre Stelle gesetzt, deren Teile man aber in
ein gefährliches Gegenüber setzte: es könne etwas für den Glauben

wahr sein, ohne es für den Wissenden zu sein. Das hieß;
das Wissen sah auf den Glauben herab. Von da bis zur Skepsis
in allen Dingen, die nicht der Beobachtung unterstehen, war nur
ein Schritt. Sie ist nicht eigentlich in Frankreich erwachsen; man
hatte sie von Spanien und den spanischen Philosophen arabischen
Geblütes übernommen, unter denen im zwölften Jahrhundert der
große Ausleger des Aristoteles, Averroes, der bedeutendste war.
Nach ihm nennt man jene ganze philosophisch-skeptische Bewegung

Averroismus. Historisch freilich nicht ganz korrekt, denn
der Meister Averroes hatte noch nicht so radikal gedacht. Der
Bruch der Wahrheitserkenntnis war ihm fremd, er hatte nur Stufen
in der Wahrheitserfassung vertreten, kirchlichen Glauben und spekulative

Erfassung desselben. Jene Skepsis ist eine Anschauung, die

ganz den jungen Adelsstolz neu erstarkten Wissens an sich trägt. Die
Lehre von der doppelten Wahrheit wird in die Lebenspraxis
übergeführt: das wahre Wissen hat der Weise, der Philosoph; aber er
wird es nicht sagen, es ist seine Weisheit, aber Gift für den, der
es nicht versteht, wie die große Menge. Ihr gegenüber, die ja
nicht reif ist für das Wissen, gilt es äußerlich dem Volksglauben
sich zu fügen, dem Plunder der religiösen Gebräuche und Dogmen
seine Reverenz zu machen, um dann doch wieder als Philosoph
das Verdammungsurteil zu sprechen: alle Religion ist Trug; wer
weiß, kann nicht glauben, hat auch schwerlich je geglaubt,
sondern sich stets auf der Suche nach der gewussten Wahrheit
befunden. Es ist ein Standpunkt, der in etwas an des Mephistopheles
Wort erinnert:

Das beste, was du wissen kannst,
Darfst du den Buben doch nicht sagen.

Dieser Standpunkt ist der Friedrichs IL; er ist der Averroist
auf dem Throne der Hohenstaufen. Wann er es geworden, und

120



wie er es geworden, wissen wir nicht; genug, dass er es war. Die
empirische Methode hatte in ihm den gelehrigsten und gelehrtesten
Schüler. Man muss des Kaisers ureigenstes Buch „Über die Kunst,
mit Vögeln zu jagen" zur Hand nehmen, will man seine Art,
wissenschaftlich zu erfassen, kennen lernen! Ein Buch, auf
breitester Basis der Beobachtung aufgebaut, jähre-, wohl jahrzehntelang

hat der Kaiser an der Sammlung des zoologischen Materials
gearbeitet. Aus England, Bulgarien, wohl selbst aus dem fernen
Island, werden Falken und verwandte Vögel herbeigeschafft und

verglichen, aus dem Oriente lässt er sich Falkner an seinen Hof
schicken und ihre Kunst sich mitteilen ; auch lässt er wohl von
Staats wegen in einer Grafschaft alle Sperber einfangen für die
Zwecke seiner Untersuchung. Denn der Kaiser will gesehen haben,
was er darlegt; er merkt es mit Bedauern an, wenn er über Tiere
i.i fernen Landen nicht aus persönlicher Kenntnisnahme urteilen
kann. Er scheut sich auch nicht, die unantastbaren mittelalterlichen

Autoritäten, einen Hippokrates, Plinius, Aristoteles zu
korrigieren, wenn sie mit seinen eigenen Beobachtungen nicht stimmen.
Und er beobachtet als Fachmann, nicht als spielender Dilettant.
So sieht er, wie die Pupille der Habichte und Sperber sich

vergrößert, wenn sie einen Gegenstand fixieren, so erkennt er die

hergebrachte Unterscheidung zweier Falkenarten als falsch, weil
es sich nur um Differenzierung derselben Art unter Einfluss
verschiedenen Klimas handelt. Ebenso methodisch wie diese
Einzelbeobachtungen ist der Gesamtaufbau seines ornithologischen
Systems: erst die Vögel im allgemeinen, dann die Raubvögel, dann
speziell die Falken. Es wird wahr bleiben, was Leopold von
Ranke über dieses Buch geurteilt hat, dass sein Verfasser „als einer
der größten Kenner dieses Teiles der Zoologie betrachtet werden

muss, die je gelebt haben."
Und doch war die Zoologie nur ein kleiner, besonders

gehegter Teil seines gesamten wissenschaftlichen Interesses. Neben

der Zoologie stand die Medizin und Mathematik. Der Kaiser
selbst wird Mediziner; er versteht, einem Gelehrten, der über
Pferdeheilkunde schrieb, selbst beobachtete Unterweisung zu geben;
er lässt ein Buch über Physiognomik ausarbeiten, und für die

Mediziner seiner Hochschule schreibt er staatliches Examen vor.
Es wird erzählt, er habe zwei Menschen den Leib aufschneiden

121



lassen, um über die Funktionen des Magens und Darmes Sicherheit

zu gewinnen, oder er habe Kinderwärterinnen strikten Befehl

gegeben, in unbedingtem Stillschweigen ihre Pfleglinge aufzuziehen,
da er wissen wollte, welche Sprache jene Kinder von selber reden
würden. Das mag Anekdote sein, aber es charakterisiert gut.
Bei den berühmtesten Mathematikern seiner Zeit ging er selbst

zur Schule und folgte ihren Disputationen, von einem kostbaren
Tellurium, das ihm der Sultan schenkte, sagte er, es sei sein
Liebstes auf Erden nächst seinem Sohne Konrad. Mit den arabischen

Gelehrten stand er in reger Korrespondenz, und als ihn
sein Kreuzzug in den Orient führte, sammelte er in Jerusalem
die Elite der Wissenschaft um sich, und alle sind erstaunt von
dem Reichtum seines Wissens — es ist nicht Zufall, dass gerade
die arabischen Chronisten mit großer Hochachtung von ihm
sprechen. Verstand er doch auch in ihrer Sprache zu ihnen zu
reden; nicht weniger als sieben Sprachen beherrschte er, neben
dem Arabischen das Griechische, lateinisch, französisch, italiänisch,
Mundart deutsch; und er sprach und schrieb gut, in frischem,
elegantem Stile, der selbst in gebundener Rede leicht dahinfloss.
Dante hat ihn den Vater der italiänischen Poesie genannt, um
freilich auf der andern Seite den Averroisten in die Hölle zu
versetzen. Wiederum zieht Friedrich zahlreiche Künstler an seinen Hof;
er selbst fertigt Entwürfe für seine Burgen, und prunkvoll aber auch
kunstvoll streben die Paläste empor; sein Künstlerauge vermag
die natürliche Schönheit Siziliens mit menschlicher Kunstfertigkeit
zu ästhetischer Harmonie zu verschmelzen.

Aber er bleibt nicht an der Erde, am Sinnlichen haften; er
dringt vor zu den höchsten metaphysischen Problemen. Er will
Belehrung über die Kategorien des Denkens, will wissen, ob und
wie es möglich sei, dass die Welt von Ewigkeit her existiere, wie
es das Kausalgesetz zu fordern scheint, will Beweise für oder gegen
die Unsterblichkeit der Seele; denn ohne Beweise gibt es für ihn
keine Erkenntnis.

VI.

Ein solch reicher, universaler Geist war zu reich, um kirchlich

sein zu können. Den engen, mittelalterlich-supranaturalistischen,

kirchlich-scholastischen Rahmen musste er allenthalben

122



sprengen. Dieser Mann, der überall, auf allen Gebieten des Wissens

Wahrheit suchte und der auch überall Wahrheitskeime zu
finden fähig war, für den war es unmöglich, die Wahrheit sich

komprimiert zu denken in ein kirchliches System; dem war sogar
eine einzige Religion zu eng, um die Wahrheit zu fassen. Für
Friedrich II. ist die vom Mittelalter streng aufgerichtete Schranke
zwischen Christentum und anderen Religionen, die hier nur Irrtum,
dort nur Wahrheit sah, gefallen; die Religionen stehen ihm
gleichberechtigt nebeneinander; er vergleicht und beobachtet sie, um
dann doch schließlich mit einem skeptischen Achselzucken darüber
hinwegzugehen: Wissen geben sie allesamt nicht, nur Glauben,
den als selbständiges Erkenntnisorgan zu erfassen noch nicht
möglich geworden war. Das ist echt averroistisch gedacht und

zugleich echt sizilianisch empfunden. In Sizilien war die Glaubensfreiheit

praktisch vollzogen: Griechen, katholische Christen und
Muhammedaner lebten friedlich nebeneinander, und der Kaiser,
der sonst nur einen Willen und einen Gehorsam kannte, ließ hier
jeden nach seiner Façon selig werden; er schützte die Toleranz
mit seiner Autorität. Und indem er alle drei Konfessionen schützt,
macht er persönlich durchaus kein Hehl aus seiner Vorliebe
und Sympathie nicht zwar sowohl für die islamische Religion als
vielmehr für orientalische Kultur und Lebensauffassung. Sein maßloses

Imperatorenbewusstsein ist echt orientalisch, seine keine
Schranken kennende Grausamkeit, die kaltblütig Kriegsgefangene
als Panzer vor die eigenen Geschütze spannen lassen kann, nicht
minder; der Kaiser liebt es, orientalischen Prunk und Luxus zu
entfalten, glänzend reiche Marställe edler Araberrosse, Menagerien
von Löwen, Panthern, Bären, Affen und als Hauptschaustück
einen mächtigen Elefanten, ein Geschenk des ägyptischen Sultans,
mit sich zu führen. Es ist orientalisch, wenn äthiopische Neger,
auf Silbertrompeten blasend, ihm vorauf ziehen, wenn Tänzer und

Jongleure ihm folgen, wenn in seinen Palästen unter dem

gedämpften Schimmer rötlicher oder blauer Marmorwände anmutige
Sarazeninnen auf rollenden Kugeln tanzen oder beim Klang der

Zymbeln und Kastagnetten die schlanken Leiber im Tanze rhythmisch

wiegen. Es ist orientalisch, wenn der Kaiser einen Harem
mit sich führt, selbst bis ins Feldlager, und sich schrankenlos
dem sinnlichen Genuss hingibt; es ist orientalisch, und doch wohl

123



auch menschlich, gerade bei solchen eminent geistigen Arbeitern,
wie Friedrich einer war, ist Sinnlichkeit nicht selten — denken
wir an Napoleon 1.; es ist, als sollte die aufs höchste angespannte
Geisteskraft auf der anderen Seite wieder ausgelöst werden müssen,
um das psychisch-physische Gleichgewicht zu erhalten. Es ist
Sympathie für den Orient, wenn Friedrich dem Muhammedaner
ausdrücklich die Ausübung seines Kultus in Jerusalem gestattet,
und diese Sympathie kann ihn wohl einmal dazu wegreißen, die
Christen als die Schweine zu titulieren, die die heilige Stadt
besudelt haben. Respekt vor dem Christentum ist das freilich ganz
und gar nicht, innerlich geachtet hat Friedrich das Christentum
nie, und wenn er es äußerlich respektierte, wenn er diesem
Respekte dem Papst gegenüber geflissentlich Ausdruck gab, wenn
er selbst im Zisterzienserordenskleid sich begraben wissen wollte,
so guckt doch aus der Kutte leise der Spötter hervor, der herabblickt

auf all diesen Plunder, und der ihn nur dann braucht, wenn
er ihm nützlich ist. Es guckt der Spötter heraus, der gelegentlich
einer Heuschreckenepidemie es besser und praktischer bezeichnete

als alle kirchlichen Bittgänge, wenn jeder Bürger kommandiert

würde, ein bestimmtes Maß Heuschrecken zu sammeln.

VII.
Gewiss ein seltener, eigenartiger Mann, dieser Kaiser! Der

genialste und reifste der Hohenstaufen, ein Mann, der die gesamte
Bildung seiner Zeit in sich konzentrierte, der, indem er alle die

geistigen und kulturellen Anregungen seiner Zeit zu einem lebendigen

Ganzen verband, weit über den Durchschnitt hinausragt.
Ein Mann, der weiß, dass Wissen Macht bedeutet, und der auf
Grund seines Wissens Despot ist. Gewiss will ich die Schattenseiten

dieser Despotie nicht fortwischen, aber ich möchte es doch
nicht wagen, hier von Egoismus zu reden. Es ist etwas anderes,
ein ungeheures, sich selbst seine Zwecke setzendes geistiges Kraft-
bewusstsein, das seine Fülle rücksichtslos ausströmen lässt, und
das trotz aller Proteste, welche eine pedantische Moral erheben
möchte — ich kann es nicht anders nennen — Bewunderung
abzwingt vor seiner inneren Größe und Willensenergie. Es steckt
etwas vom Übermenschen in Friedrich, von dem Menschen, der
über den öden Kleinkram des Lebens, nicht zum wenigsten über

124



das Gezänke der Kirche und ihrer Theologen weit sich erhaben
fühlt. Wenn modern sein heißt antitraditionell sein, so ist Friedrich

II. ein eminent moderner Mensch gewesen; sein Staatsideal
nicht minder wie seine Weltanschauung treten heraus aus dem

gewöhnlichen Geleise. Er ist modern aber auch in dem Sinne,
dass seine Gedanken in der Gegenwart fortleben. Ganz Unrecht
hatte das Volk nicht, wenn es die Wiederkehr dieses Kaisers erwartete.
Zwar ist er nicht wiedergekehrt bei der Neuaufrichtung des deutschen
Reiches, damit hat Friedrich II. nichts zu schaffen ; seine Stunde kam,
als um die Wende des 18. zum 19. Jahrhundert die Geister in
England, Frankreich und Deutschland lebendig wurden, zu jener
größten Geistesrevolution, die die Geschichte kennt, zur Aufklärung.

„Vor grauen Jahren lebt ein Mann im Osten, der einen
Ring von unschätzbarem Wert aus lieber Hand besaß" — mit
dieser Parabel von den drei Ringen knüpft Lessing direkt an das
Zeitalter Friedrichs II., an das Wort von den 3 Betrügern —
betrogene Betrüger nennt sie Lessing — an. Für die Aufklärung
ist die Schranke, die das Christentum gegen die anderen Religionen
errichtet hatte, erst recht gefallen, und ungehemmt ergoss sich
der Strom der Erkenntnis über alle Gebiete des Wissens. Jetzt
erst wurde die exakte Naturbeobachtung vollauf möglich, jetzt erst
entsteht die historische, entwickelnde Methode, jetzt erst beginnt
die vergleichende Religionsbetrachtung, die auch das Christentum
hineinstellt in den Fluss geschichtlichen Werdens, und die aufs
neue die Frage nach seiner Unüberbietbarkeit stellt. Die Gegenwart

steht noch mitten in den durch die Aufklärung geschaffenen
Problemen darin ; versucht sie es, der Geschichte dieser Probleme
nachzugehen, dann wird sie auf Friedrich II. zurückgeführt. Von
all seinen zum Teil grandiosen Schöpfungen ist allein sein Ringen
nach Erkenntnis nicht untergegangen. Die modernen Probleme
— und es sind letztlich die höchsten der Menschheit — hat er
nicht gelöst, auch wohl nicht voll und klar begriffen, wohl aber

hat er sie geahnt und in seiner Weise empfunden. Das sichert
ihm Unsterblichkeit.

ZÜRICH W. KÖHLER

125


	Kaiser Friedrich II. der Hohenstauffe [Schluss]

