
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: M. Aulard : historien de la révolution française

Autor: Guilland, Antoine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. AULARD HISTORIEN DE
LA RÉVOLUTION FRANÇAISE

Aucun historien n'a donné une plus forte impulsion aux
études sur la Révolution française que M. Alphonse Aulard. Voici
plus de vingt-cinq ans qu'infatigable, il est sur la brèche, donnant
l'exemple, incitant au travail, poussant aux recherches. Comme

professeur, historien et publiciste, son activité a été et est encore
considérable et son action puissante. Il suffit, pour s'en rendre

compte, de comparer ce qui se faisait dans ce domaine en 1886,

lorsqu'il débuta, avec ce qui se fait aujourd'huiL).
En 1886 on ne pouvait pas dire qu'on possédât une vraie

histoire de la Révolution française. Les meilleures et les plus
vantées étaient des œuvres de parti, écrites sous l'empire de
passions et de préjugés divers. Albert Sorel n'avait publié que le

premier volume de son admirable ouvrage, l'Europe et la
Révolution française, où il s'efforce de replacer la Révolution dans
le grand courant de l'histoire universelle. L'œuvre qui faisait
alors loi, était les Origines de la France contemporaine de Taine
dont les premiers volumes, l'Ancien Régime et la Révolution,
venaient de paraître. Personne encore ne s'était avisé que ce travail

de collectionneur qui choisit et écarte les faits au gré de la

passion politique, n'était pas une œuvre scientifique sérieuse.
Seuls deux critiques, Colani et Edmond Scherer, avaient osé
l'insinuer, le premier en vérifiant certaines sources qu'il trouvait
inexactes, le second en montrant que cette histoire qui ne nommait
Mirabeau qu'en passant et qui ne consacrait que six lignes à

l'œuvre durable de la Constituante, n'était pas l'œuvre d'un
historien impartial, mais „d'un sectaire, d'un polémiste échauffé, d'un
homme de parti et de parti-pris"2).

C'est à ce moment précisément que M. Aulard prend possession

de sa chaire de professeur d'histoire de la Révolution à la

Sorbonne. Cette chaire nouvelle fut, au début, assez mal acueillie.

J) Les élèves et les admirateurs de M. Aulard ont commémoré le
12 mars dernier à la Sorbonne cet anniversaire en lui offrant une médaille
artistique d'Emile Vernier.

a) Etudes sur la littérature contemporaine, t. VII. Paris, Lévy, 1882.

104



De fondation municipale, les réactionnaires en concluaient qu'elle
ne pouvait être qu'une chaire d'apologétique révolutionnaire. D'autres,

plus modérés, doutaient de son utilité. La Révolution
française, disaient-ils, n'est-elle pas un événement comme les autres
et mérite-t-elle d'être étudiée à part? Ces gens rééditaient sans
s'en douter la thèse de l'historien prussien Sybel qui disait que la
Révolution n'a pas une importance plus grande que le partage
de la Pologne ou la destruction du Saint Empire germanique.
M. Aulard était d'avis différent.

Même si on limite la Révolution à l'espace compris entre la
convocation des Etats Généraux et le coup d'Etat du 18 brumaire, disait-
il, ces dix années ne sont-elles pas plus fécondes en événements que
les deux siècles précédents? Ces dix années ne marquent-elles pas la
fin d'un monde et, avec la promulgation des droits de l'homme,
l'ouverture d'un ordre de choses nouveau? Pour la France et pour
l'Europe, la Révolution est à la fois un point d'arrivée et un point de
départ. Elle ne commence pas plus en 1789 ou en 1787 qu'elle ne se
termine en l'an VIII ou en 1815. Tout le passé la prépare et l'annonce,
et, loin d'être finie aujourd'hui, elle se continue dans les faits comme
dans nos âmes.

C'est dans cet esprit que M. Aulard allait donner son cours,
mais avec une méthode de recherches toute nouvelle: l'étude
critique des sources. Mais avant de voir l'historien à l'œuvre, nous
voudrions dire qui il était et comment il s'était formé.

* *
*

M. Alphonse Aulard, fils d'un professeur de philosophie, plus
tard inspecteur d'Académie, est né à Montbron dans la Charente
le 19 juillet 1849. Destiné à l'enseignement, il entre à l'Ecole
normale supérieure de Paris en 1867, est nommé agrégé des

lettres en 1871 et devient professeur aux lycées de Nîmes et de

Nice (de 1871 à 1877). Il semble qu'au début de sa carrière, les
lettres l'aient d'abord attiré, du moins ses deux thèses de
doctorat, présentées en 1877, De Gaii Asinii Pollionis vita et scriptis
et Essai sur les idées philosophiques et l'inspiration de Léopardi,
sont des thèses littéraires. Tour à tour professeur aux facultés
des lettres d'Aix, de Montpellier, de Dijon et de Poitiers, il est
appelé en 1880 à Paris au Lycée Janson-de-Sailly. C'est à partir
de ce moment qu'il publie ses premiers ouvrages d'histoire: Les
Orateurs de l'Assemblé Constituante en 1882, une Biographie

105



populaire de Danton en 1884 et Les Orateurs de la Constituante
et de la Convention en 1885. La même année, à une distribution
de prix du Lycé Janson-de-Sailly, il prononce un discours sur
l'Education des hommes de la Révolution qui n'a pas l'heur de

plaire aux autorités scolaires: réfutant les allégations de Taine et
des historiens de son école sur les chefs de la Révolution qui
n'auraient été que des rhéteurs, de purs logiciens, des

idéologues, n'agissant que d'après des axiomes de géométrie
politique, M. Aulard prouvait au contraire que tous ces hommes
avaient reçu une culture universitaire soignée, peut-être un peu

trop latine au début, ce qui les avait poussés à la déclamation,
mais qu'ils avaient corrigé ensuite ce défaut par l'expérience
des affaires et acquis une instruction pratique, large et moderne.

Moins d'une année après ce discours, M. Aulard était nommé
professeur à la Sorbonne, ce qui explique la colère des réactionnaires.

„II va nous donner, disaient-ils, non l'histoire de la
Révolution, mais la version officielle des Jacobins." M. Aulard laissa
dire et, sans fracas, prit possession de sa chaire. Très simplement

il exposa son programme. Il ne cacha point ses sympathies

pour la Révolution, mais ajouta que cela ne l'empêcherait point
de la traiter comme n'importe quelle autre période de l'histoire.
„L'honnête homme dans sa vie agissante, disait-il, a le devoir de

prendre parti, mais en histoire il ne doit être l'interprète d'aucune
des opinions qui nous divisent actuellement." On avait l'habitude
alors, dans certains milieux républicains, de dire qu'il fallait
accepter la Révolution en bloc sans faire le partage du bon et du

mauvais, des vérités acquises et des erreurs, des actes d'héroïsme
et des crimes. M. Aulard ne veut point de cette „admiration
mystique et brutale". Parlant de Danton qu'il aime particulièrement,

il dit à ses auditeurs:

Vous ne m'en voudrez pas, Messieurs, si mon admiration pour
Danton n'est pas religieuse, si j'use dans ce cours des droits de la
critique historique, même et surtout quand il s'agit des figures les plus
adorées. J'admire Danton, mais je vous parlerai de lui les textes à la
main, conformément à ma méthode.

Cette méthode constitue la nouveauté de l'enseignement de
M. Aulard. Il veut, comme il dit, détruire les légendes „aussi
bien celles de gauche que celles de droite" et pour cela remonter

106



aux sources officielles. Il reconnaît que la tâche qu'il entreprend,
est incommensurable. „C'est à peine, dit-il, si le quart ou le tiers
des documents sur cette période ont été, je ne dis étudiés, mais
inventoriés. Ce n'est pas la volonté qui a manqué, mais le

temps. L'histoire de la Révolution sommeille encore dans les trois
dépôts publics, les archives nationales, les archives de la guerre
et les archives des affaires étrangères."

C'est à ce travail de dépouillement que procède d'abord
M. Aulard aux côtés de plusieurs érudits, de M. Maurice Tourneux
entre autres qui s'était chargé d'un travail devant lequel aurait
reculé un bénédictin; il publie dès 1889 dans la Collection des

documents inédits sur l'histoire de France, le Recueil des actes
du Comité du Salut public avec la Correspondance officielle
des représentants en mission, le Recueil de documents sur la
Société des Jacobins, Paris sous la réaction thérmidorienne et
sous le Consulat, recueil de documents pour l'histoire de l'esprit
public à Paris.

Mais M. Aulard ne se contente pas de publier des documents,
il en fait aussi la critique et crée une pépinière d'historiens
nouveaux. Dans le cours qu'il donne à la Sorbonne, il consacre
une leçon publique par semaine à une étude d'histoire révolutionnaire

et deux conférences aux recherches, aux exercices pratiques,
à l'analyse et à l'explication des documents. Dès lors toute une
pléiade de chercheurs travaille sous sa direction. Donnant lui-
même l'exemple, il publie une nouvelle édition des Mémoires de

Louvet (1889), XAlmanach des bizarreries humaines de Bailleul
(1889), les Mémoires de Fournier l'Américain (1890) et fonde en
1887 une revue historique, La Révolution française, qui a publié
et publie encore une multitude d'études qui ont complètement
renouvelé l'histoire de la Révolution.

Dans ses leçons publiques, M. Aulard ne laisse aucune place
à la rhétorique et aux développements généraux. Inaugurant un
enseignement qui depuis s'est acclimaté à la Sorbonne, il ne vise,
comme il dit, qu'„à connaître les faits et à mettre ses auditeurs
en face de la réalité nette et nue". — „Notre ambition d'historien,
ajoute-t-il, si le mot n'est lui-même pas trop ambitieux, se
bornera à quelques contributions précises sur des points particuliers".
Les études qu'il a publiées montrent en effet une préférence mar-

107



quée pour les sujets nettement circonscrits: dans les essais réunis

sous le titre de Etudes et leçons sur la Révolution française1),
je vois traités tour à tour le programme royaliste en 1789, le

serment du jeu de Paume, la Société des Jacobins, André Chénier
homme politique, la proclamation de la République en 1792, la

presse officieuse sous la Terreur, Danton et les massacres de

septembre, les causes et le lendemain du 18 brumaire, la diplomatie

du premier comité du Salut public, la liberté individuelle
sous Napoléon I, l'enfance et la jeunesse de Danton, la vie
politique de Danton, l'Abbé Barbotin, Robert Rhum, etc.

Dans ses cours généraux, M. Aulard a abordé de grands
sujets comme l'histoire du pouvoir exécutif en France, la

Correspondance des représentants en mission, l'Assemblée constituante,
le Comité du Salut public, la réaction thérmidorienne, le

Consulat, le Concordat, l'Empire, la Convention, l'histoire gouvernementale

de la France sous Napoléon 1, sans parler d'études
critiques importantes sur les historiens de la Révolution, les

précurseurs d'abord, Thiers et Michelet ensuite, enfin Taine.
La simple énumération de ces travaux a déjà montré que

M. Aulard est essentiellement un historien politique, et encore
dans l'histoire politique que ce qui l'intéresse, c'est moins la diplomatie

ou les guerres que l'histoire des gouvernements et des

assemblées, celle des luttes de parti et celle des sociétés politiques.
Il ne croit pas que l'homme pris individuellement ait en histoire
l'importance que certains historiens voudraient lui voir.

Nous ne sommes pas de ceux, dit-il, qui font tenir toute l'histoire
dans la psychologie de quelques individus célèbres. Il ne nous semble
pas que l'humanité civilisée soit conduite au progrès par un petit nombre
de héros... Dans la France nouvelle, issue du mouvement de 1789,

nous croyons voir que l'évolution s'opéra par des groupes spontanément

organisés, groupes communaux, groupes nationaux et non par tel
ou tel Français.

Chose curieuse, M. Aulard fait exception pour un homme,
Louis XVI, et il en donne ces ingénieuses raisons:

La personne de Louis XVI joua un rôle vraiment exceptionnel
parce que c'était le roi, parce que la nation était royaliste, parce que,
quand elle se groupa en communes et en nation au mois de juillet
1789, elle avait, par son amour et sa confiance unanime, chargé son
chef héréditaire de présider à ce groupement, de diriger la Révolution.

') Six volumes. Paris, Alcan, 1893 à 1911.

108



Cela étant, il n'était pas douteux que l'évolution commencée ne dût
être facilitée ou contrariée, selon la conduite de Louis XVI, et c'est
pourquoi la connaissance de son caractère est si importante pour
l'histoire de la Révolution, quand, après tout, la psychologie d'hommes
bien supérieurs en mérite, d'un Mirabeau ou d'un Robespierre, n'est
pas indispensable pour comprendre l'ensemble du développement de
cette histoire.

Je ne sais si M. Aulard a complètement raison et si par
réaction contre la théorie du surhomme de Nietzsche, il n'est pas
allé à son tour trop loin. Du moins, dans ses livres, ne trouve-
t-on pas assez ce qu'il y a de trop dans Taine, la passion humaine.
Envisageant la Révolution sous l'angle très particulier des théories
politiques, les événements et les hommes passent dans son œuvre
souvent au second plan. Chez Taine, on trouve uniquement la
bête déchaînée; chez M. Aulard on voit surtout un peuple de
législateurs.

La chose est surtout sensible dans son grand ouvrage
YHistoire politique de la Révolution française, publié en 1900.
Ce livre n'est point, comme son titre pourrait le faire supposer,
une histoire complète de la politique française pendant la période
révolutionnaire. M. Aulard qui croit qu'en l'état de notre
documentation les grandes synthèses sont prématurées, n'a voulu
qu'écrire un essai sur le développement de l'idée démocratique
et républicaine. A ses yeux le mouvement politique et social
issu de 1789 s'inspira essentiellement de deux idées, l'égalité
et la souveraineté populaire. Les législateurs de la Révolution
ne le virent d'abord pas et essayèrent d'organiser une monarchie
constitutionnelle, bourgeoise et censitaire. Celle-ci aurait peut-
être pu vivre quelques années si le roi s'en était accommodé,
mais sa conduite louche fit crouler ce premier édifice constitutionnel.

La République bourgeoise fut alors remplacée par la

République démocratique de 1793. Mais celle-ci ne put pas
davantage vivre, minée qu'elle était par les dissensions à

l'intérieur et par la guerre à l'extérieur. Les violences auxquelles
elle fut contrainte, signèrent son arrêt de mort: une nouvelle

république bourgeoise, celle du Directoire prit sa place après la

réaction thermidorienne. Mais celle-ci, à son tour, fut balayée

par les idées démocratiques et la République plébiscitaire du

Consulat.

109



De cet exposé de faits, M. Aulard tire-t-il une conclusion?
Il s'en garde bien. „J'ai voulu, dit-il, laisser parler les choses."

Cependant il ne peut faire moins que de remarquer que si la

République démocratique échoua dans sa tâche, c'est que le peuple
français n'était alors pas assez instruit pour exercer sa
souveraineté. „Instruire le peuple, dit-il, fut le véritable programme
politique et social des républicains."

On sait que ce programme n'a été réalisé que sous la
troisième République et que M. Aulard en fut un des ouvriers les

plus actifs. A ce propos il y aurait une intéressante étude à faire

sur M. Aulard publiciste, car il a défendu ses idées d'instruction
populaire dans plusieurs journaux, la Justice, YAurore, le Siècle,
la Dépêche de Toulouse, où il s'est montré esprit très ouvert,
„libéré de toute scolastique, comme il dit de Danton, très
moderne, franchement tourné vers l'avenir, non sans tradition, mais

sans pédantisme, qui se sert du passé et en profite sans en subir
l'étreinte rétrogarde." Mais cela nous entraînerait trop loin et je

préfère, pour terminer, dire quelques mots des trois autres ouvrages

généraux de M. Aulard, le Culte de la Raison et le Culte de

l'Etre suprême (1894), Napoléon I et le Monopole universitaire
(1911), Taine historien de la Révolution française (1908)l).

* *
*

On sait qu'une des thèses favorites de M. Aulard, reprise de

Thiers, est que les Montagnards se sont décidés pour les moyens
révolutionnaires par politique et non par fanatisme. Semblable-

ment, dans ces cultes de la Révolution où les historiens n'ont
voulu voir jusqu'alors que des fantaisies grotesques, écloses dans

les cerveaux de rêveurs qui voulaient tenter de réaliser la pensée
des philosophes du dix-huitième siècle, les uns celle des Encyclopédistes

(culte de la Raison), les autres celle de Rousseau (culte
de l'Etre suprême), il montre que ce furent des mouvements en

réalité plus politiques que religieux. Au fort du danger des guerres
vendéennes et des guerres de l'étranger, les chefs révolutionnaires
s'imaginent qu'ils ne viendront à bout des menées des prêtres
réfractaires fomentant la contre-révolution qu'en instaurant des

cultes nationaux capables de sauver la patrie.

x) Le premier de ces volumes est édité à Paris chez Alcan; les deux
autres chez Armand Colin.

110



Qu'il y ait beaucoup de vrai dans la thèse de M. Aulard, c'est

ce que montrent les documents inédits et décisifs qu'il apporte,
surtout en ce qui concerne les missions de certains patriotes dans
les départements.

La thèse de Napoléon l et le Monopole universitaire est plus
imprévue encore. On croit ordinairement que se système d'instruction

sortit d'une pièce du cerveau de Napoléon, comme un fruit
de son absolutisme. M. Aulard montre au contraire que Napoléon
tâtonna longtemps avant de réaliser cette idée qui lui souriait
surtout en ce qu'il y voyait un moyen de ruiner l'enseignement libre,
d'esprit clérical. Je n'irais pas jusqu'à dire que M. Aulard fait de

Napoléon un fils assez émancipé du dix-huitième siècle, mais tout
au moins s'efforce-t-il de prouver que, dans les questions
d'enseignement, l'empereur avait des idées très modernes, qu'il abhorrait

le faux esprit littéraire des Jésuites contre lequel il voulait
lutter en donnant une plus large place aux sciences exactes. Mais
dans l'application de ces idées, il se heurta à l'hostilité plus ou
moins déclarée de certains de ses conseillers, de Fontanes entre
autres, le grand maître de l'Université. On a nié l'authenticité du

mot de Napoléon „Je n'avais instituté l'Université que pour
enlever l'éducation aux prêtres. Fontanes n'a pas voulu me
comprendre." M. Aulard prouve que ce mot répondait parfaitement
à la situation. Et sa conclusion ne manque pas de piquant.

Si le despositisme de Napoléon fut funeste à la France, fit avorter à
demi la Révolution française, on voit, par l'exemple de l'Université
impériale, qu'en réalité l'empereur ne fut pas le maître absolu, tout puissant,

obéi au doigt et à l'oeil qu'une légende nous a montré. Plus
obéi, certes, que ne l'avait été, je ne dis pas Louis XVI, mais même le
Comité de Salut public, il dut cependant laisser passer bien des choses
qu'aujourd'hui, dans notre état non monarchique, le pouvoir central ne
tolérerait pas. Cette Université impériale, qui devait être son grand instrument

de règne, non seulement ne servit pas ses desseins, mais les
contraria, et contribua, par ses chefs, à sa chute finale. Quant au monopole,

lorsque Napoléon voulut vraiment l'établir, presque personne
n'obéit à ses ordres.

* *
*

M. Aulard, on le voit, n'est nullement l'historien sectaire que
certains voudraient représenter. On en trouve des preuves
multiples dans ses livres. N'a-t-il pas un jour blâmé Vergiaud „d'avoir
supprimé le problème religieux, de n'en avoir pas vu les côtés so-

111



ciaux"? Voilà une constatation, il faut l'avouer, qui n'a rien d'un
anti-clérical farouche. Ailleurs, M. Aulard dont on connaît les

sympathies pour la politique montagnarde, fait un bel éloge des
chefs girondins et il ne craint pas d'appeler Mme Roland „cette
admirable femme".

Cela n'empêche point les écrivains réactionnaires d'appeler
M. Aulard un historien partial et dernièrement ils ont réédité
cette accusation à propos du petit livre très mordant qu'il a écrit
sur Taine historien de la Révolution française. Ils ont dit: „S'il
attaque Taine avec une si grande vivacité, c'est que Taine est

conservateur." Erreur profonde. M. Aulard a si peu de préventions
à l'égard des historiens conservateurs qu'il vante les mérites de

plusieurs d'entre eux, Mortimer-Ternaux et Sauzay, par exemple,
dont la documentation est irréprochable. Mais il faut avouer que
tel n'est pas le cas de Taine. M. Aulard a-t-il donc eu si tort de

montrer cette fois d'une manière irréfutable que l'auteur des

Origines de la France contemporaine, malgré l'appareil colossal de

son érudition — notes, références et fiches d'archives, dont il
encombre ses pages — a une documentation fragile; que celle-ci est
à la fois insuffisante, partiale, étourdie et dénuée de critique; insuffisante

et partiale parce qu'il n'a pu tout lire et que ses choix ont
toujours été dictés par ses préférences personnelles; étourdie parce
qu'il a lu les documents ou mal, ou trop vite, et qu'en les citant il
les tronque souvent ou les dénature; dénuée de critique, parce
qu'il accepte sans les contrôler tous les témoignages qui flattent
sa passion politique? Non certes; à tous ces points de vue M.
Aulard n'a rien dit qui ne fût rigoureusement vrai.

Que maintenant il ait constaté dans ce livre d'histoire des

lacunes stupéfiantes, comme par exemple celle des Assemblées

provinciales de l'Ancien Régime qui furent les premières tentatives-

importantes pour réformer l'état de choses existant, ou celle de

la lutte non moins importante de la royauté avec les Parlements,
qui saurait en faire un grief à M. Aulard? Comme historien, il
a un idéal: il veut des livres qui narrent ou qui expliquent, non
des livres qui ne sont que des portraits ou des tableaux faits de

pièces rapportées en vue de l'effet littéraire et qui ne tiennent
nullement compte de la chronologie, chose essentielle en histoire.
M. Aulard ne nie pas que Taine ait des qualités littéraires et.

112



dans son ouvrage, il vante les pages sur le radicalisme, l'esprit
classique, le raffinement de la vie de cour, la méthode scientifique
du dix-huitième siècle et le portrait de Voltaire. Il n'en reste pas
moins qu'à ses yeux Taine ne peut être considéré pour la Révolution

comme un historien au témoignage duquel on peut
faire appel.

A cet égard on n'a pas manqué d'insinuer que M. Aulard
critiquait chez les autres ce qui lui manquait. Certes, M. Aulard,
chef de la jeune école historique française, a une répugnance instinctive

pour la rhétorique et ce qu'on appelle „le morceau". Filer
des phrases lui semble indigne d'un historien. Mais cela ne veut

pas dire qu'il soit insensible aux qualités de forme. Ses récits
clairs, bien agencés, d'une composition rapide et souple, se lisent
avec infiniment d'agrément. Narrateur avant tout, le modèle dont
il s'inspirerait parmi les historiens français serait non Michelet,
non Augustin Thierry, non Guizot, mais Thiers, l'historien des

affaires, informé, vivant, lumineux. Dans une lettre adressée à

Sainte-Beuve, Thiers définissait ainsi sa manière:

Je regarde à l'histoire des littératures, et je vois que les chercheurs
d'effets ont eu la durée non pas d'une génération, mais d'une mode;
et vraiment ce n'est pas la peine de se tant tourmenter pour une telle
immortalité. De plus, je les mets au défi de faire lire non pas vingt
volumes, mais un seul. C'est une immense impertinence que de
prétendre occuper si longtemps les autres de soi, c'est à dire de son
style. Il n'y a que les choses exposées dans leur vérité, c'est à dire
avec leur grandeur, leur variété, leur inépuisable fécondité, qui aient le
droit de retenir le lecteur et qui le retiennent en effet.

Eh bien, M. Aulard pense comme Thiers. Lui qui a fait un
si bel éloge des ouvrages historiques de ce dernier dont il vante
la composition large et bien ordonnée, la clarté du style, clarté
merveilleuse et géniale, définit à propos d'Auguste Comte le

style qu'il aime: „un style clair, net, humain, où la pensée se voit
dans toute sa structure et dans toutes ses nuances". Et c'est celui

qu'on trouve dans ses ouvrages.
ZURICH ANTOINE GU1LLAND

113


	M. Aulard : historien de la révolution française

