
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Hölderlin und Nietzsches Zarathustra

Autor: Baumgartner, O. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rede durch unerwartete Wortgebilde persönliche Färbung und
Würze zu verleihen, am meisten sprachschöpferischen Geist aber
pflegen wir in der Entrüstung zu verraten, wenn es uns daran
liegt, unsern Spott zu verschärfen, unsern Zorn zu steigern oder
eine Drohung eindrucksvoller zu gestalten.

Aus solchen Lagen und Stimmungen heraus wird das neue
Wort geboren. Mit diesen Faktoren hat der Sprachforscher jederzeit

zu rechnen. Denn es ist nicht einzusehen, wesshalb diese

Kräfte in den Urzeiten des Menschengeschlechts nicht gewirkt
haben sollten. Die menschliche Psyche ist sich im Grunde wohl
gleich geblieben. Es ist ein müßiges Beginnen, über den

Ursprung der Sprache Hypothesen aufzustellen, die jedes neue
Dialektwörterbuch zu Fall bringt. Was not tut, ist das Studium
der Wortschöpfung in der lebendigen Rede. So wie heute vor
unsern Ohren die Dinge zu ihren Namen kommen, so oder
ähnlich sind sie ohne allen Zweifel schon zur Zeit unserer
Altvordern getauft worden.

BASEL ERNST TAPPOLET

HÖLDERLIN UND NIETZSCHES
ZARATHUSTRA

Das g^nze ungeheure Heer der geistigen Arbeiter vermag,
genau besehen, den Ideenreichtum der Völker nur um Kleinigkeiten

zu erhöhen. Die besten neuen Ideen sind in der Regel

nur gute Variationen alter Wahrheiten. Die Behauptung einiger
Psychologen und Anthropologen, die Fähigkeit zu neuen Ideen
verlasse uns schon im frühen Mannesalter, und die meisten und

grundlegenden Ideen entstünden bei vielen führenden Geistern
zwischen dem zwanzigsten und dreißigsten Lebensjahr, nimmt sich

daher aus wie eine Erklärung zu unserer „Ideenarmut". In der
Tat sehen wir einen Schopenhauer bis in sein hohes Mannesalter

von der einen großen Idee aus seinem Jünglingsalter, der „Welt
als Wille und Vorstellung", zehren. Goethe beschließt das Werk
seines Lebens mit der Vollendung und Verwirklichung seiner ersten
Dichterträume. Nietzsches bestes Werk, der Zarathustra, bildet
den letzten Ausläufer einer Reihe von Plänen und Entwürfen,

853



welche aus einer Anregung hervorgingen, die er als siebzehnjähriger

Junge durch die Lektüre Hölderlins empfing.
Auf den Zusammenhang Hölderlin-Nietzsche ist lange schon —

allerdings mehr ahnend als auf Grund einer systematischen
Untersuchung — von namhaften Gelehrten hingewiesen worden. Am
bekanntesten ist wohl die Auslassung des Berliner Gelehrten
Dilthey über diesen Gegenstand in seinem Buche „Das Erlebnis
und die Dichtung". Allein die direkte Genesis des Zarathustra aus
Hölderlins „Empedokles" ist meines Wissens bis heute von niemanden
entdeckt und nachgewiesen worden. Diese Genesis darf natürlich

nicht zu einem plumpen Verhältnis Vorbild — Nachahmung ge-
presst werden. Sie ist wie alle natürlichen Vorgänge viel feiner
als derartige Konstruktionen und lässt sich vielleicht in dem Bild
ausdrücken : Hölderlins Empedokles ist der Vater des Zarathustra.
Die künstlerische Hauptidee der aus christlichem und heidnischem
seltsam gemischten Erlöserfigur samt einer Reihe anderer Züge
haben ihren energitischen Ursprung in Hölderlins Empedokles.
Die Entwicklung dieses Ideenkomplexes in Nietzsches Geist lässt
sich an Hand der Skizzen zu Nietzsches Empedokles und
Zarathustra ahnen.

Ist man nun begierig nach den Hölderlinschen Vererbungsmerkmalen

im Zarathustra, so erscheint es ratsam, die übrigen
hundert Anregungen Nietzsches ganz beiseite zu lassen und sein

Augenmerk nur auf den Gegenstand, gleichsam mikroskopischausschließlich,

zu richten. Unter den vielen so gewonnenen
Gemeinsamkeiten mögen dann vielleicht zwei Dutzend zwingende sein.

Die einzelnen Phasen dieser Zarathustra-Genesis werden markiert

durch fünf Tatsachen: Nietzsches Schulaufsatz über Hölderlin
aus der Zeit in Schulpforta, seinen Brief an Rhode (auch Briefe
an die Meysenburg und andere erinnern an Hölderlin), seine

Empedoklespläne, die Skizzen zu Zarathustra und den ausgeführten
Zarathustra. Der siebzehnjährige Pfortaschüler gibt der Wirkung,
welche die Dichtungen Hölderlins auf ihn gemacht, beredten und
überschwänglichen Ausdruck. Er stellt Hölderlins Metren über die

Platens, nennt sie „dem reichsten und weichsten Gemüt
entquollen, lobt ihre Natürlichkeit und Ursprünglichkeit im erhabensten

Odenschwung wie in den zartesten Klängen der Wehmut".
Wie der Wellenschlag des Meeres überflutet der Hyperion mit

854



der wohlklingenden Bewegung seiner Prosa sein Gemüt. „In der
Tat, diese Prosa ist Musik, weiche, schmelzende Klänge von
schmerzlichen Dissonanzen unterbrochen, endlich verhauchend in
düstern, unheimlichen Grabliedern." Hier verrät sich schon das

empfindliche Ohr des späteren Sprachmeisters. Mehrere Gedichte
und ein Kapitel aus Hyperion fallen dem jungen Pfortaschüler
dadurch auf, dass sie den Deutschen „bittere Wahrheiten sagen".
Diese Philippiken gegen das „deutsche Barbarentum" seien leider
nur allzuoft begründet und „mit der größten Vaterlandsliebe
vereinbar". Der Empedokles endlich scheint ihm den tiefsten
Eindruck gemacht zu haben. Er ist ihm „in der reinsten sopho-
kleischen Sprache geschrieben" und „in einer unendlichen Fülle
von tiefsinnigen Gedanken". Der Dichter entfalte hier seine eigene
Natur. „Empedokles Tod ist ein Tod aus Götterstolz, aus
Menschenverachtung, aus Erdensattheit und Pantheismus". Er bekennt: „Das
ganze Werk hat mich immer beim Lesen ganz besonders erschüttert.
Es lebt eine göttliche Hoheit in diesem Empedokles." Zwar findet
er auch im Hyperion „alles von verklärendem Schimmer
umflossen", aber doch unbefriedigt und unerfüllt, und die Gestalten
darin sind „Heimweh und Sehnsucht weckende Luftbilder".

Acht Jahre nach seinem Schüleraufsatz schreibt der
fünfundzwanzigjährige Nietzsche an Erwin Rhode: „Immer wenn ich mich
zum Briefschreiben an Dich niedersetze, fällt mir das Wort Hölderlins,

meines \Lieblingsdichters, aus der Gymnasialzeit ein: ,Denn
liebend gibt dér Sterbliche vom Besten'." — Ein Jahr oder zwei nach
diesem Brief hatte Nietzsche schon eine Sammlung von
Schriftstücken beisammen, „Entwürfe zu einem Drama Empedokles".

In diesen Entwürfen zeigen sich die Anregungen aus Hölderlin
schon bestimmter entwickelt und mit fremden Bestandteilen
vermischt. Der tiefe Eindruck, den der Tod des Hölderlinschen
Empedokles auf den Pfortaschüler gemacht, hat sich zu einer
dichterischen Idee entwickelt: „Aus einem apollinischen Gott wird
ein todessehnsüchtiger Mensch". Der Empedokles Nietzsches ist wie
der Hölderlins Arzt, wird dort wie hier zum König gekrönt, lehnt
die Krone ab, heilt eine Frau oder ein Mädchen (Panthea), scheitert

an einer Intrige des Götzenpriesters, hat einen „getreuen
Schüler", ja dieser Schüler heißt zeitweilig wie bei Hölderlin Pau-
sanias. Beide Empedoklesdichtungen beginnen mit dem Sturz der

855



alten Götter. Lässt Hölderlin eingangs Priester und König
erzählen von der Gotteslästerung und Gottesleugnung des Empe-
dokles, und erst am Schluss ihn selbst die Worte sagen: „Wagt's,
die alten Götter von euch zu werfen", so steigern die Empedokles-
entwiirfe Nietzsches gemäß ihrem leidenschaftlicheren Charakter
die Erzählung zur Tat im ersten Akt: „Empedokles stürzt den
Pan". Mit seiner schlagwortartigen Prägnanz nimmt der vollendete
Zarathustra dieses Motiv gleich an den Eingang: Zarathustra ruft
dem Heiligen zu „Gott ist tot". Der Zerstörung des Gottesbegriffs
folgt auf dem Fuße die tiefste Niedergeschlagenheit. Der Held
wird bei Hölderlin „ein stolzer Trauernder", bei Nietzsche „fühlt
er sich geächtet", in den Zarathustraskizzen ist er wie im
Zarathustra selbst ein Verbannter. Das feine Verhältnis Empedokles-
Panthea-Pausanias vergröberte und übersetzte Nietzsche ins
Leidenschaftliche. Die Empedoklesentwürfe machten Empedokles und
Pausanias zu Rivalen, während Panthea ihre Liebhaberinnenrolle
der Korinna, ihren elegischen Charakter aber dem „Mädchen" der
Entwürfe Nietzsches abtrat. Um einer Häufung der Konflikte aus
dem Wege zu gehen, nahm Nietzsche auch eine Teilung der Pau-
saniasfigur vor, indem er dem leidenschaftlichen Rivalen einen

„getreuen Schüler" gegenüberstellte. Die Flucht des Volkes vor
der Lehre des Weisen geht von Hölderlin auf Nietzsche und noch
in den Zarathustra über. Der geplante gemeinsame Tod des
Pausanias mit Empedokles wird bei Nietzsche Tatsache, in einer
andern Version wird der Wunsch der Hölderlinschen Panthea wirklich:

Korinna stirbt mit dem Helden. Dass auch bei Nietzsche
der Vulkan am Schluss eine effektvolle Rolle spielen sollte,
versteht sich von selbst.

Die Zarathustra-Skizzen, die in den nächsten zehn Jahren 1871

bis 1881 entstanden sein mögen, lehnen sich teilweise so nahe an
die Empedoklesentwürfe an, dass man versucht sein könnte, sie

diesen anzurechnen. Kennen die Empedoklesentwürfe, Hölderlin
folgend, das „über Empedokles phantasierende Mädchen", das

plötzlich stirbt, so erzählen die Zarathustra-Skizzen von der „Vision
des Weibes (oder des Kindes mit dem Spiegel)" und von der „Szene
des Weibes, an dem plötzlich die Pest wieder ausbricht". Die

Empedoklesentwürfe und die Zarathustra-Skizzen bringen dieselben
Situationsnotizen „Ausbruch der Pest", „Die Peststadt" usf. Pan-

856



theas Verehrung und Korinnas Liebe entwickeln sich in den Zara-
thustra-Skizzen zu einem Liebesdialog zwischen Zarathustra und
Pana, der das direkte Vorstadium des zweiten Tanzliedes im
Zarathustra bildet. Hölderlins „Schämt euch, dass ihr noch Könige
wollt. Zu eurer Väter Zeiten wär's ein anderes gewesen, ihr seid

zu alt... Es ist nicht mehr die Zeit der Könige", wiederholt sich
in den Zarathustra-Skizzen : „Die Völker sind nicht mehr wert,
Könige zu haben", und im ausgeführten Zarathustra : „Es ist nicht
mehr die Zeit der Könige". Auch eine „Heilung des Weibes"
erinnert in den Zarathustra-Skizzen noch einmal an die Heilung der
Panthea durch Empedokles. Aus den Hauptzügen des Hölder-
linschen Empedokles, der Empedoklesentwürfe Nietzsches und den

Zarathustra-Skizzen lässt sich als Mittel ein dramatischer Urtypus
herausschälen, dem auch der ausgeführte Zarathustra nahesteht.

Die Hauptidee aus Zarathustra, die „ewige Wiederkunft", ist
schon Hölderlins pantheistisches Bekenntnis im Hyperion wie im
Empedokles und kehrt in allen Entwürfen und Skizzen Nietzsches
wieder. Eine Menge Gedankengänge Hölderlins und Nietzsches

zeigen eine so frappante Übereinstimmung, dass diese nur durch
ihren gemeinsamen Ursprung aus der Lektüre der griechischen
Schriftsteller und dem Anschauungskreis der Romantik erklärlich
sind. Dabei zeigt sich der melancholische Schwabe in einem

ganz neuen Licht: als Vorläufer der modernen Gefühlsphilosophie,
weniger aufdringlich und subtiler als sein Lehrer und Freund
Schiller, V zugleich auch schon umfangen von der frühromantischen

Atmosphäre. In ihm offenbart sich so recht die
Griechenschwärmerei als die eine Wurzel der Romantik.

Hölderlin: „Es war da es war in der Welt, es kann wiederkehren

in ihr, es ist jetzt nur verborgener in ihr." Dieselbe Argumentation

des Wiederkunftsgedankens, die umgekehrt in Nietzsches
Thorwegfabel auftritt : „Muss nicht, was laufen kann, von allen Dingen schon
einmal diese Gasse gelaufen sein ?" Die logische Möglichkeit bedingt
die Realität, bei Hölderlin bedingt die einmalige Realität die Möglichkeit
— Sein Denken, es ist die alte Lehre der Eleaten und des Parme-
nides. Welt und Mensch ein Organismus. Nun folgt aber unser Geist
den Gesetzen der Logik. Also ist auch die Natur an die logische
Sukzession gebunden. Was aber einmal wahr ist, kehrt unter gleichen
Bedingungen unendliche Male wieder.

An Epikur mag Hölderlins Wort erinnern : „Geschiehet doch alles
aus Lustl" und Nietzsches „Lust will aller Dinge Ewigkeit."

Hölderlin: „Natur! Welt! Alles andere ist wertlos."

857



Nietzsche: „So wollen wir das Erdenreich!"
Hölderlin nennt sich einen „Laien in der Freude". Die Menschen

haben „von Freuden noch nichts geahnt. Ihnen ist der Schatten ihres
Schattens nicht erschienen". „Die Freude muss gelernt werden."

Nietzsche: „Ihr höhern Menschen lerntet nicht tanzen, euch freuen."
(Vergleiche Tieck: „Und das Lachen muss wieder Religion werden.")

Heraklits èv Stafapov lav-no ist für Hölderlin das Wesen der
Harmonie und des Schönen. Der Kampf der ins Unendliche gesteigerten
Gegensätze bringt für die Romantiker die Hamonie hervor. „Das Ich
und des Ichs Widerspruch — ist das Maß und der Wert aller Dinge,"
sagt Nietzsche. Heraklits Lehre vom „ttoXf/jos", dem Vater aller Dinge,
wirkt hier nach.

Die Liebe erscheint Hölderlin als „Mitleid mit dem (im Menschen)
trauernden Genius, der platonischen Teilidee, die sich nach Vereinigung
mit einer andern sehnt. Nietzsche wünscht von der Liebe, dass sie
„Mitleid sein möchte mit verhüllten Göttern". Aber das „Göttliche" im
Menschen „sprengt den Kerker" in der Liebe (Hölderlin). Bis zum
Namen Diotima und bis auf Nietzsches Konstruktion herunter, dass
Weib und Mann „im Kinde ihre Einheit genießen", wirken Piatos
Gespräche über die Liebe. Die Seele, die Idee im Menschen, ist gleichsam
im Körper eingekerkert. „Alles Fühlende an mir ist in Gefängnissen",
sagt Zarathustra, „mancher kann seine eignen Ketten nicht lösen und
ist dem Freund ein Erlöser". Nach der „Erlösung" durch Diotima
„lächelt" auch Hyperion „der Kette, die ihn bedrückt". Der Einfluss
der Ideenlehre Piatos ist unverkennbar.

Aus Feueratomen hatte sich schon nach Heraklit die Menschenseele

zusammengesetzt, Feuer oder Asche ist auch für Hölderlin das
menschliche Seelenleben: „Das Feuer geht empor aus der dunklen
Wiege, wo es schlief, und seine Flamme steigt — und fällt — nun raucht
und ringt sie — und was übrig bleibt, ist Asche", so dünkt ihn das Bild
seines Innersten. Auch Zarathustra „trägt sein Feuer in die Täler" und
„seine Asche zu Berge", zuweilen will er sich eine „hellere Flamme"
erfinden. Wie eine Krankheit sucht dieser Wechsel seelischer Höhe und
Tiefe, des Feuers und seines Verlöschens Zarathustra und Hyperion

heim.
Die Heraklitische Lehre des ,,-kavra pei" kleidet Hölderlin in die

Formel: „Ist doch das Bleiben gleich dem Strom, den der Frost
gefesselt .."

Nietzsche führt das Motiv weiter aus : „Im Grunde steht alles stille"
— das ist eine rechte Winterlehre. Dagegen aber predigt der Tauwind,
der mit zornigen Hörnern Eis bricht. „O meine Brüder, ist jetzt nicht
alles im Flusse?"

Das selbe Motiv und die selbe heraklitische Idee liegen auch Hölderlins

Gedicht „Der gefesselte Strom" zugrunde. „Das Werden, mit
radikaler Ablehnung auch selbst des Begriffes Sein — darin muss ich
unter allen Umständen das mir Verwandteste anerkennen. (EcceHomo.)"

Zu diesen Gedankenparallelen kommt noch die zufällige
Ähnlichkeit der Herkunft und die Erziehung der beiden Dichter
durch Frauen und Theologen.

858



Wie in den Personennamen und Charakteren, so stimmen
auch in der Personenzahl die Empedoklesentwürfe mit dem Drama
Hölderlins überein. Die ganze Zarathustrafabel berührt sich un-
zähligemal mit der Empedoklesfabel. Die Philisterfeindschaft und
die romantische Seelenpsychologie, die romantische Naturbeseelung

und die Wandersymbolik, die „unendliche Landschaft" der
Romantiker, die romantischen Menschen und Freundschaften, alle
diese Züge schaffen einen großen Kreis von Ähnlichkeiten.

Nietzsche und Hölderlin sind unsozial, schließen sich aus von
der Gesellschaft, ja befehden sie und ihre nächste Umgebung, ihr
Vaterland.

Sie wenden den Harmoniebegriff auf die Gesellschaft an. Da aber
zur Erreichung der Harmonie nach romantischer Anschauung der Kampf
zwischen den Extremen nötig ist, das Volk aber weder im Guten noch
im Schlechten über mittelmäßig zu sein pflegt, wird es den beiden Dichtern

widerwärtig. „Ihr habt den Glauben an alles Große verloren,"
wirft Hölderlin den Vielzuvielen vor, „es kommt die Zeit, wo der Mensch
keinen Stern mehr gebären wird," prophezeit Nietzsche. Beide behaupten
übereinstimmend, die Deutschen seien durch die Wissenschaft und die
Kulturmittel „barbarisiert" worden, „harmonienlos wie die Scherben
eines weggeworfenen Topfes" (Hölderlin), „Heimat aller Farbentöpfe"
(Nietzsche) ein „buntgeschwenkelter Wirrwarr". Beide wandeln unter
den Menschen „wie unter Bruchstücken und Gliedmaßen von
Menschen" (Nietzsche), wie auf einem „Schlachtfeld, wo Hände und Arme
und alle Glieder zerstückelt umherliegen" (Hölderlin).

Hölderlin: „Der weiß nicht, was er tut, der den Staat zur Sittenschule

machen will."
Nietzsche nennt den Staat „Sprachverwirrung des Guten und

Bösen.'1
Hölderlin : „Mein Los will, dass ich mich gegen die Verlogenheit

von Jahrtausenden im Gegensatz weiß. Ich liebe das Geschlecht der
kommenden Jahrhunderte."

Nietzsche-Zarathustra: „Ich liebe nur noch meiner Kinder Land."
Zum Interessantesten aber gehören wohl die Übereinstimmungen

im Stil der beiden Sprachmeister. Da beobachten wir
bei beiden einen künstlichen, dreiteiligen Rhythmus der Darstellung,

der nach einem festen Schema gebaut, je nach Bedürfnis
vereinfacht oder kompliziert werden kann.

Die romantische Lehre von der Entstehung der Harmonie aus
Dualismus und Polarität scheint im Hyperion in die Praxis umgesetzt:

These: Was ist's denn nun?
Ich gehe ans Ufer hinaus und sehe nach Kaiaurea
hinüber, wo sie ruhet.

Das ists.

859



Antithese: O dass ja keiner den Kahn mir leihe,
dass sich ja keiner erbarme

und mir sein Ruder biete
und mir hinüberhelfe zu ihr.

Dass ja das gute Meer nicht ruhig bleibe,
damit ich nicht ein Holz mir zimmere

und hinüberschwimme zu ihr.
Synthese: Aber in die tobende See will ich mich werfen und ihre

Woge bitten, dass sie an Diotimas Gestade mich wirft.
These: Hyperion sehnt sich nach Diotimas Grab und möchte hin¬

überfahren.
Antithese: Aber wenn er auch drüben wäre, würde ihn doch das Leben

noch von Diotima trennen. So fährt er nicht.
Synthese: Aber der Sturm soll ihn hinübertragen, dann ruht er an

ihrem Grabe und das Leben trennt ihn nicht mehr von ihr. —

Ein schönes Beispiel für triadischen Rhythmus findet sich unter
anderem im dritten Teil des Zarathustra im Kapitel „Der Wanderer".

These: Also sprach Zarathustra im Steigen zu sich, mit harten Sprüchlein
sein Herz tröstend: denn er war wund am Herzen wie noch

niemals zuvor..., und er stand still und schwieg lange.
Antithese : „Ich erkenne mein Los," sagte er endlich mit Trauer. Und

indem Zarathustra so sprach, lachte er mit Schwermut und Bitterkeit

über sich selber... und lächelte dabei zum anderen Male —
Synthese: Da aber gedachte er seiner verlassenen Freunde und als¬

bald geschah es, dass der Lachende weinte. —
These: Erst schweigt Zarathustra traurig und schwermütig.
Antithese: Er versucht seine Traurigkeit zu bekämpfen mit Sarkas-

men und lächelt. Der Sarkasmus aber vertieft nur die Traurigkeit.
Das Lachen hat die dumpfe Schwermut gelöst.

Synthese: Der Lachende weint. —

Eine andere Triade im Zarathustra bildet das zweite Tanzlied.
These: Zarathustra und das Leben sprechen von ihrer Liebe zu ein¬

ander — „Wir müssen schon einander gut sein" — sagen sie.
Antithese: Das Leben klagt Zarathustra der Untreue an und der heimlichen

Absicht, es zu verlassen.
Synthèse: Zarathustra gibt zu, dass er dem Leben untreu werden

will, flüstert ihm aber die Lehre von der ewigen Wiederkunft ins
Ohr. So liebt er das Leben und freut sich zugleich, es zu verlassen.

Besonders klar und deutlich ist die Verschmelzung von These und
Antithese zur Synthese in einer Hyperiontriade, deren These selbst
wieder eine Triade bildet. In der These erzählt Hyperion von den
„Wonneträumen der Nacht". Er träumt von seinem und Diotimas
Geister-Vorleben im Elysium, träumt von ihrem künftigen überirdischen
Dasein in den Geistertalen des Arkurs, „Berauscht vom seligen Wiegen-
liede" wird er durch den Schlaf mit Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft verbunden. Das Erwachen aus diesen Wonneträumen und ihr
Verschwinden bildet die Antithesê. Aber zum aufsteigenden Schmerz
tritt die Erinnerung an die Träume, die Wonne der Wehmut bildet die
Synthese zwischen Traum und Wirklichkeit.

860



Die Hymik, der Wechsel von Poesie und Prosa, das
Antithetische und vor allem die rhetorische Grammatik führen zu
jenem beweglichen, schillernden Tonmeer, das man mit Recht in
engsten Zusammenhang gebracht hat mit musikalischer Schöpfungsweise.

Rhetorische Grammatik! Parataktische Nebeneinanderstellung
von Gedanken und Gefühlen ohne logischen oder grammatikalischen
Zusammenhang: dieses Bild bieten große Partien aus Zarathustra
und den Werken Hölderlins. Der grammatikalische und logische
Zusammenhang wird durch ein musikalisch-akustisches Surrogat
ersetzt: durch die rhetorischen Figuren der Anapher und Epipher.
Lange Anaphern- und Epiphernreihen bilden, seltsam variiert, im
Verein mit der Rhythmik der Darstellung ein außerordentlich
kunstvolles Geflecht, das bis in alle Einzelheiten der Technik
Hölderlins wie der Nietzsches angehört.

HYPERION:
Eh es eines von uns beiden wusste, gehörten wir uns an.

Wenn ich so mit allen Huldigungen des Herzens selig überwunden vor
ihr stand

und schwieg, und all mein Leben sich hingab in den Strahlen
des Auges,

das sie nur sah, nur sie umfasste,
und sie dann wieder zärtlich zweifelnd mich betrachtete
und nicht wusste wo ich war mit meinen Gedanken —

Wenn ich oft, begraben in Lust und Schönheit sie belauschte
und um die leiseste Bewegung wie die Biene schweift
und flog.

Und wenn sie dann in friedlichen Gedanken gegen mich sich wandt'
und überrascht von meiner Freude
meine Freude sich verbergen musste,
und bei der lieben Arbeit ihre Ruhe wieder sucht'
und fand —

Wenn sie wunderbar allwissend,
jeden Wohlklang, jeden Misslaut in der Tiefe meines
Wesens, noch eh ich selbst ihn wahrnahm mir enthüllte

Wenn sie jeden Schatten eines Wölkchens auf der Stirne
jeden Schatten einer Wehmut,

eines Stolzes auf der Lippe
jeden Funken mir im Auge sah

Wenn sie Ebb' und Flut des Herzens
mir behorcht,

Wenn das liebe Wesen treuer wie ein Spiegel
jeden Wechsel meiner Wange mir verriet
und oft in freundlichen Bekümmernissen mich ermahnt'
und strafte wie ein teures Kind —

861



(Ach! Da du einst an den Fingern die Treppen zähltest,
da du deine Spaziergänge mir wiesest, die Plätze,
wo du sonst gesessen und mir erzähltest und mir sagtest
es sei dir jetzt, als wär ich auch von jeher da gewesen.)

gehörten wir da nicht längst uns an
Dasselbe Bild, nur noch stilisierter, erhalten wir aus der Zerlegung von

Zarathustra-Stellen in ihreKomponenten, so zum Beispiel des Nachtliedes :
Nacht ist es: nun reden lauter alle springenden Brunnen

und auch meine Seele ist ein springender Brunnen.
Nacht ist es: nun erwachen alle Lieder der Liebenden

und auch meine Seele ist das Lied eines Liebenden.
Licht bin ich, ach, dass ich Nacht wäre Das ist meine

Einsamkeit, dass ich von
Licht umgürtet bin.

ach, dass ich dunkel wäre und nächtig,
wie wollte ich an den Brüsten des Lichtes saugen

und euch selber wollte ich noch segnen
das ist meine Armut, dass meine Hand niemals ausruht vom

Schenken,
das ist mein Neid, dass ich wachende Augen sehe,

etc. etc.
Nacht ist es, nun reden lauter alle springenden Brunnen etc.
Nacht ist es, nun erwachen alle Lieder der Liebenden etc.

Hundertfach — aber wegen der Nähe der Bibel und des romantischen

Vorstellungskreises nur mit großer Vorsicht zu genießen — sind
die Übereinstimmungen in der Bildersprache. Bei Hölderlin wie bei
Nietzsche „schreit" die Wahrheit, die Sonne und der ganze Himmel
werden lebendig, werden zum Verwandten und Bruder des Menschen,
die Natur wird eine Geliebte, die Einsamkeit eine „Mutter", der Mensch
ist ein Blitz, ein Sturm, die Menschen eine Wolke, ein Bach, ein Meer.
Der Mensch ist Feuer und Asche, Erkenntnis heißt „Licht trinken".
Der befehlende Mensch ist ein Strom, der die anderen Ströme in den
Ozean führt. Alles Seiende gleicht einem gefrorenen Fluss: die Oberfläche

scheint stille zu stehen, aber im Grunde ist alles Bewegung.
Unter den vielen parallelen Gleichnissen und Symbolen befinden sich
eine Anzahl, die durch wörtliche und sachliche Übereinstimmung
schwerer ins Gewicht fallen. Einige sind uns schon oben begegnet.

„Wie ein Blitzstrahl" und „wie der allerfrischende Regen" muss
nach Hölderlin der Volks-Erlöser Hyperion „hinab ins Land der
Sterblichen". Eine dunkle Wolke hängend über den Menschen und ein Blitz,
der sie „lecken" soll, ist in Nietzsches Augen der Übermensch. Hölderlin
nennt das Bergvolk eine schweigende Wetterwolke und die, welche der
Erleuchtung bedürfen, ein „dürres Land", dem ein glücklich Gewitter
kommt. Dasselbe Motiv im selben Sinne braucht auch Nietzsche:
„Armes Erdreich! Bald sollen sie mir dastehen wie dürres Gras und
mehr noch als nach Wasser nach Feuer lechzen."

862



Hölderlin erzählt von Adamas: „Er hatte an seinem Stoff, der
Welt, lange genug Geduld und Kunst geübt, aber sein Stoff war Stein
geblieben, nahm wohl zur Not die edle Menschenform von außen an."
Gleich wie dem Adamas ergeht es auch Zarathustra. Er klagt: „Ach,
ihr Menschen Im Steine schläft mir ein Bild, das Bild meiner Bilder
— des Übermenschen Schönheit."

Wenn Zarathustra seine Werdezeit vergleicht mit den Schneeflocken :

„Vorbei die Bosheit meiner Schneeflocken im Juni — vorbei die Trübsal

meines Frühlings", so vergleicht Hölderlins Hyperion mit dem selben
Bild seine Jugend und ihre Aussprüche: „Aber meine Worte sind wie
Schneeflocken und machen die Luft nur trüber."

Das Bild des zitternden Tieres unter der Hand des Schlächters ist
beiden gemeinsam : „Ich war wie ein Tier unter der Hand des Schlächters"

(Hölderlin). „Mitunter fand ich auch ein fremdes Tier, das zitterte,
wenn ich meine Hand drauflegte" (Zarathustra).

„Wer reißt sich denn gern die Flügel (der Begeisterung) aus,"
fragt Hyperion, und Zarathustra sagt von den missglückten Helden, es
seien ihnen „die Flügel zerbrochen", als sie ihre Ideale verloren, und
von den Schwärmern, dass sie „mit zerbrochenen Flügeln flattern".

Wenn Hölderlin sich unter den Menschen umsieht, erscheint es
ihm zuweilen „Als hätte sich die Menschennatur in die Mannigfaltigkeit
des Tierreiches aufgelöst". Denselben Gedankengang werfen die Leute
dem Zarathustra vor: „Wandelt er nicht unter uns, wie unter Tieren?"
Und Zarathustra antwortet: „Der Erkennende wandelt unter Menschen
als unter Tieren".

Hyperion will als Verkündiger der Schönheit die andern Menschen
ergreifen und sie „wie der Strom die Ströme in den Ozean" zur Schönheit

hinführen. Zarathustra fragt nach dem großen Menschheitsführer:
„Wer will sagen, so sollt ihr fließen, ihr kleinen und großen Ströme?"
Die Begeisterung „reißt wie ein Strom" die einsiedlerische Selbstgenügsamkeit

„mit sich hinab zum Meere". „Wie sollte mein Strom nicht
den Weg zum Meere finden? Aber mein Strom reißt ihn mit hinab
zum Meere."

Doch all dies ist nur noch ein schwacher, entfernter Anklang
an die tiefen Einwirkungen, die Nietzsche in jungen Jahren von
Hölderlin erfahren, und wäre ohne den Nachweis des Zusammenhangs
Empedokles-Zarathustra ohne Grundlage. Aber die Tatsache, dass

Nietzsche acht Jahre nach seinem begeisterten Schulaufsatz einen

eigenen Empedokles entwarf, der in Personenzahl, Personennamen
und Charakteren seinen Ursprung verrät — ferner die unleugbaren
Übereinstimmungen, direkten Entlehnungen und andern Verwandtschaften

zwischen den Empedoklesentwiirfen und den Zarathustra-
Skizzen — dies im Verein mit der Fülle von Analogien gibt uns
das Recht, in Hölderlins Werken und speziell in seinem
Empedokles den Ursprung des Zarathustra zu vermuten.

ZÜRICH O. G. BAUMGARTNER

863


	Hölderlin und Nietzsches Zarathustra

