
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Deutsche und antike Kultur

Autor: Faesi, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


elle s'appuie aussi sur des faits récents que je développerai dans

un prochain article.

Notre mission, telle qu'elle se dégage du passé, est loin d'être
accomplie. Je la vois dans une transformation, dans un
ennoblissement de notre démocratie. Nous avons à démontrer par
des faits tout ce que peut l'homme-citoyen qui se discipline lui-
même par sa propre volonté. Tandis qu'en d'autres pays la direction

vient d'un roi, d'une aristocratie, d'un Parlement, en Suisse

c'est nous qui tenons le gouvernail. Cet honneur implique des

sacrifices. Depuis six cents ans nous avons prouvé la possibilité
d'une république démocratique; il faut faire plus et en prouver
la nécessité pour la dignité humaine. Quand, malgré les

différences de langues, de religions, d'intérêts et de mentalités, nous
aurons créé un organisme supérieur à tous les instincts, alors
nous aurons travaillé pour l'humanité, conquis son respect et
mérité de ne pas disparaître. Le droit prévaudra sur la force;
la fraternité prévaudra sur l'égoïsme; notre gloire sera de l'avoir
prouvé par l'exemple.

LAUSANNE E. BOVET

DEUTSCHE UND ANTIKE KULTUR
EINE ANTWORT AUF DEN ARTIKEL „CULTURE FRANÇAISE

ET CULTURE ANTIQUE" VON LOUIS QOUMAZ

Nein, Herr Qoumaz, man fühlt in deutsch sprechenden Landen
durchaus nicht das Bedürfnis nach einer Rückkehr zur antiken
Kultur! Trotz der Rede des Kaisers nicht, der übrigens als leicht
beeinflusster Enthusiast bald für das eine, bald für das entgegengesetzte

Ideal schwärmt, und, sei er nun wirklich im Herzen
Philhellene oder nicht, jedenfalls der schädlichste Feind ernster,
moderner Kunst und ein Mäcen geschmackloser Talmikunst ist. Im

Gegenteil, Monsieur Goumaz, wir fragen uns immer ungeduldiger
angesichts der Unfruchtbarkeit des humanistischen Gymnasiums:
„Quousque tandem? Quid mihi Hecuba?" Ja, horribile dictu,
ceterum censeo, der Unterricht in toten Sprachen „esse delendam",

833



oder, dieses Pereat noch energischer auf französisch ausgedrückt:
Ecrasez l'infame!

Sie wenden ein: „Quod licet Jovi, non licet bovi". ("Sic.")
Was für Deutschland passt, das passt vielleicht nicht für Frankreich.

Schließlich ist Latein die Muttersprache des Französischen,
also in einem organischeren Zusammenhang und leichter erlernbar

als für uns. Die Pietät hat einen Sinn und ihre Vorteile.
Dennoch meine ich, Frankreich könne schadlos auf diesen Totenkult

verzichten; seine Kultur ist solid, organisch und vor allem
durchdringender, allgemeiner als die unsere. Dieses Kompliment
sollte Herrn Qoumaz versöhnlich stimmen, falls ihm wirklich an
der französischen Kultur mehr gelegen ist als an der antiken.
Übrigens haben sich, wenn ich recht unterrichtet bin, neuestens
doch auch gewichtige Stimmen aus der französischen Gelehrtenwelt

gegen den Unterricht in antiken Sprachen ausgesprochen.

Aber zu unsern eignen und den deutschen Verhältnissen!
Ich habe mich durch meine Zitate schon als Lateiner legitimiert.
Viel andere Verwendung der in etwa 2000 Stunden (in Worten:
zweitausend) mühsam erworbenen Lateinkenntnisse habe ich leider
nicht gefunden. Cui bono, cui bono? frage ich mich umsonst.
Und das trotz eines teilweise vorzüglichen Unterrichts. Aber wie
viel mehr hätte mich ein geistreicher Lehrer durch Philosophie
oder Naturwissenschaft als durch den Sallust und Cicero
gefördert

Gerade wer einen organisierten Kopf einem vollgepfropften
vorzieht, muss den Lateinunterricht als eine Belastung mit Vokabeln,
Regeln und Ausnahmen verurteilen; ich bestreite, dass er
besonders geeignet sei, „den Geist zu disziplinieren, ihm Ordnung,
Klarheit und Logik beizubringen." (Von der „urbanité" wollen
wir lieber gar nicht reden; es sei, sie bestehe denn in der
gegenseitigen Liebenswürdigkeit unerlaubter Hilfe.) Nein, ich habe die
klarsten Köpfe nicht bei den Lateinern, sondern bei Chemikern,
Biologen und Juristen gefunden, und ein zeit- und sachgemäßes
Denken ist heute aus Sprachkritik, Erkenntnistheorie und
Naturwissenschaft zu lernen. Von der „vollendeten und darum ewigen
Schönheit, von den reinsten Quellen der Poesie" bei den prosaischen

Römern zu sprechen, dazu braucht es doch schon den Mut

834



der Verzweiflung. Wenn es auf ursprüngliche und echte Poesie
ankommen würde, so schlüge ich vor, Latein durch Chinesisch
zu ersetzen. Allen Ernstes! Ja, wenn Herr Goumaz allenfalls von den
raffinierten Spatrömern wie Catull und Properz gesprochen hätte!
Aber diese feinen Dekadenten wird man in der Schule nicht eben
in den Vordergrund stellen. Nicht in der Literatur steckt die
römische Größe; der Geschichtsunterricht, ein Streifzug ins römische
Recht, die Anschauung römischer Tempel und Aquädukte kann
uns einen viel deutlicheren Begriff davon geben. Nein, um idealer,
kultureller Gründe willen lohnte sich nicht der zehnte Teil der
zweitausend mühsamen Stunden, die Herr Goumaz den Schülern
als Konfitüre zum Frühstück servieren will! Ob es in Frankreich
noch so harmlose Jünglinge gibt, die das schlucken? Ich glaube,
sie sind eher geneigt, an déconfiture zu glauben.

Bleiben die praktischen Gründe fürs Lateinische. Nein, auch
die bleiben nicht. Erstens: Das Studium römischen Rechts schwindet

zusehends; die Einführung des neuen Zivilgesetzbuches wird
es in Bälde vollends verdrängen. Zweitens : Dem Deutschsprechenden

soll das Latein die Erlernung des Italiänischen und Französischen

erleichtern. Richtig. Nach dem selben Prinzip könnten
wir den Franzosen raten, einen Vorkurs in Urgermanisch und
Mittelhochdeutsch zu nehmen. Das erleichtert das Deutschstudium
ungemein Nur ist die Vorbereitung beidemal so weitschweifig,
dass man nie mehr diejenigen einholt, die von Anfang an dem
Ziel direkt entgegensteuern. Tatsächlich gelangen vor lauter Latein
die wenigsten von uns auch nur zu den Anfangsgründen des

Italiänischen, noch in den Vollbesitz der französischen Sprache. Und
beides wäre für uns doch so unendlich viel wichtiger! Aus
praktischen Gründen, wie als ideale „Konfitüre". Aus französischen
Dichtern ist unvergleichlich mehr zu holen als aus lateinischen.
(Neue Kompensation für Herrn Goumaz, falls ihm wirklich an
der Kultur seines Vaterlandes mehr gelegen ist als an der antiken;
was ich ein wenig bezweifle.) Endlich ein direkter Schaden, den

das Lateinische bei uns, nicht aber bei unsern westlichen Nachbarn

stiftet: es verdirbt den Stil in der Muttersprache. Durch
diese Infektion erklärt sich unser ledernes, unanschauliches, schleppendes

Deutsch, gewürzt mit dem ablativus absolutus und gespickt
mit „nicht sowohl als auch", „einerseits wohl anderseits

835



aber nicht", und dergleichen Herrlichkeiten. Uns ist aber an der
deutschen Kultur gelegen und nicht an der antiken!

Beim Griechischen fallen die „praktischen Gesichtspunkte"
von vornherein außer Betracht. Um das Erfassen einer
allerhöchsten Kultur handelt es sich hier, die gewiss als ein Gegensatz

erscheint zu unserm „Industrialismus, Utilitarismus und
unserer Realpolitik". Aber hat man jemals gehört, dass im Deutschen
Reich der Griechischlehrer ein Träger lebendiger Bildung sei oder
ein hellenischer Mensch? Er wird gewöhnlich als das genaue
Gegenteil geschildert, als ein verknöcherter Philologe. Wie kann
er bei diesem lächerlichen Gegensatz zur eigenen Person seiner
Aufgabe gerecht werden? In seinen tiefen Gedanken über die
„Zukunft unserer Bildungsanstalten" sagt Nietzsche: „Eine wahrhaft

.klassische Bildung' ist etwas so unerhört Schweres und
Seltenes und fordert eine so komplizierte Begabung, dass es nur
der Naivität oder der Unverschämtheit vorbehalten ist, diese als
erreichbares Ziel des Gymnasiums zu versprechen."

Da es sich also überhaupt nur um einen starken und
bleibenden Eindruck, um eine bedeutende Anregung, aber nicht ein

vollständiges Erfassen der hellenischen Welt handeln kann, und
und da anerkanntermaßen der Lernbetrieb vielen den unbefangenen
Genuss verekelt, fragt es sich, ob man nicht die Kenntnis der
griechischen Sprache ersparen kann. Habe ich persönlich erfahren,
dass uns trotz dem Lateinischen die römische Literatur tot bleiben
kann, so weiß ich anderseits, dass wir ohne die geringste Kenntnis
des Griechischen eine hinlängliche Idee vom Kern hellenischer
Kultur erhalten können. Wurde Schiller durch seine kümmerliche
Sprachkenntnis verhindert, antike Größe zu erfassen und zu
gestalten? Auch Goethe muss ich ins Feld führen. Er äußerte sich
in seinen spätem Tagen dahin (leider ist mir der genaue Wortlaut
entfallen), bei den vielen trefflichen Übersetzungen rate er eigentlich

vom Studium der griechischen Sprache als von etwas
Überflüssigem ab. Und das vor hundert Jahren! Wieviel mehr muss
es heute gelten, wo außer der entwickelteren Übersetzungskunst
eine vorzügliche kultur- und kunstgeschichtliche Literatur, eine
Heerschar leicht zugänglicher Reproduktionen und die leichtere
Erreichbarkeit der Originale das Verständeis unerhört begünstigen.

Aber das wichtigste: Heute ist die Antike tausendfach assi-

836



miliert in deutscher Kunst; griechische Poesie strömt uns durch
das Medium unserer meisten Dichter zu, griechische Kultur durch
unsere eigenen Bildhauer. Das ist die uns gemäße Form der
Antike

Um noch einmal mit einem lateinischen Zitat aufzuwarten:
„Eheu, fugaces, Postume, Postume labuntur anni!" — Vernunft
wird Unsinn, Wohltat, Plage! Der Humanismus des sechzehnten
und siebzehnten Jahrhunderts war eine gewaltige Förderung und
Befreiung, ja eine historische Notwendigkeit, und noch zu Les-
sings, noch zu des jungen Goethe Zeit hätte mancher für das
Griechische eine Lanze gebrochen, der jetzt seinen Spieß dagegen
kehrt. An der griechischen Kultur hat sich unsere eigene
aufgerichtet; aber wer lässt das Gerüst noch stehen, wenn das Haus
schon unter Dach ist?

Ja man kann weiter gehen und sich fragen, ob nicht die
Antike unsere eigene Kultur zu lang und zu stark gebeizt, manches
verdorben und erstickt und vom geraden Wachstum abgelenkt hat?
Ob sie nicht das harmonische Bild der deutschen Klassik stört
und große Dichter (man denke an ein Werk wie die Braut von
Messina) auf Abwege gelockt; von den kleinern, etwa einem Platen,

gar nicht zu reden! Ob die tausendfachen Bemühungen, das
hellenische Ideal wieder zu verwirklichen, ein Segen und nicht
vielmehr ein verhängnisvoller Irrtum waren? Noch Nietzsche sah das

alleinige Heil im Griechentum, heute wenden wir uns mehr und
mehr neuen, selbst erschaffenen Göttern zu, von fremden Idealen

weg zu eigenen.
Gewiss, noch ist mit der deutschen (und allgemein der

modernen) Kultur nicht alles im Reinen, noch stößt man unversehens
auf eine fast unglaubliche Barbarei. Warum hat der antike Besen

sie nicht ausgekehrt? An Zeit hat es nicht gefehlt. Er ist

abgebraucht; neue Besen kehren besser.
Gibt es nicht zu denken, dass das Jahrhundert der Geschichtsforschung

sich als das allerunfähigste, vielleicht als das einzige

unfähige erwies, einen eigenen Stil zu schaffen? Der Rückblick
in die Vergangenheit vermag wohl anzuregen, aber wohl nicht
eigentlich schöpferisch zu wirken.

Dass die gewaltige Zivilisation der Gegenwart in den Dienst
einer ihr entsprechenden Kultur gestellt, durch diese gerechtfertigt,

837



fruchtbar gemacht und gekrönt werde, das ist der brennende
Wunsch auch der jüngsten Generationen. Aber ihr Ziel ist nicht
der Humanismus, sondern die gänzliche Verschmelzung, die
Synthese der vorhandenen Kulturelemente, von denen die Antike nur
eines ist; und vor allem: nicht bloß aus den untern, ausgenützten
Schichten früherer Zeiten, sondern aus dem überreichen Humus
der Gegenwart selbst soll der Baum der Kultur seine Nahrung
saugen.

Ich kehre den Spieß des Herrn Goumaz um: Ist es nicht

„une tentative folle", dem Humanismus wieder auf die schwachen
Beine helfen zu wollen? Tote Sprachen sollen begraben werden,
mit der Zeit könnten sie die frische Luft gefährlich infizieren.
Niemand wird den Philologen und Fachgelehrten ihre weitere
Sektion verwehren; die geistig überfütterte Jugend wird man —
und auch das ist ganz im Sinn des antiken Bildungsideals — von
dem zeit- und kraftverschlingenden Studium toter Sprachen zu
entlasten und zu Sport, Körperkultur und einem freien Genuss

unserer eigenen Kunstschöpfungen zu leiten suchen.

Mir kommen die Verse aus „Huttens letzten Tagen" zu Sinn,
mit denen der Held des Humanismus die untergehende Ritterwelt
verspottet. Lebte er heut, er würde sie wohl auf den Humanismus

selber münzen :

Hier läuft ein Kerl und schwingt die Halebard,
Der's nicht bemerkt, dass er getötet ward I

Bei meinem Bart! Das Bild der alten Zeit,
Die noch die Waffe führt und schilt und schreit,

Den jungen Tag bekämpft mit Trutz und List
Und nicht bemerkt, dass sie verstorben ist!

ZURICH ROBERT FAES1

-»• -Vift' ..>•

838


	Deutsche und antike Kultur

