
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Trennung von Kirche und Staat [Schluss]

Autor: Huber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRENNUNG VON KIRCHE
UND STAAT

(Schluss.)

Prüft man das Problem vom Standpunkte des Staates aus,
so sind zwei Dinge wohl auseinander zu halten : die
staatsrechtliche Frage, ob das bestehende Landeskirchentum überhaupt
mit dem von der Bundesverfassung sanktionierten Grundsatz der
Glaubensfreiheit vereinbar sei, und die politische Frage nach dem
Interesse des Staates an Beibehaltung oder Beseitigung des Landes-
kirchentums. Während es sich im ersten Fall um eine rein
objektive, juristische Entscheidung handelt, ist eine objektive,
wissenschaftliche Beantwortung im zweiten Falle unmöglich. In der
innern Politik vom Staat zu sprechen, ist eine ungenaue
Ausdrucksweise; denn der Staat als objektive Einheit tritt uns hier
nie entgegen, es sind immer nur die Klassen und Gruppen der
Gesellschaft, die uns entgegentreten und die sich bestreben, ihre
Sonderinteressen beziehungsweise ihre besondere Auffassung von
Gemeinwohl zur Geltung zu bringen und mit den staatlichen
Machtmitteln durchzusetzen. Eine Einigung darüber, was im Interesse

des Staates liegt, ist unmöglich, weil eine Einigung über den

zur Beurteilung anzulegenden Maßstab unmöglich ist. Das
sogenannte Interesse des Staates ist das, was in einem gegebenen
Zeitpunkt den die Politik maßgebend bestimmenden Gesellschaftsgruppen

als öffentliches Interesse erscheint, beziehungsweise diesen
als solches suggeriert werden kann.

Was die rechtliche Frage anlangt, so kann von einer
Verfassungswidrigkeit des Landeskirchentums nicht gesprochen werden.
Ganz abgesehen davon, dass man bei Beratung des Artikel 49 der
Bundesverfassung von 1874 die kantonalen Landeskirchen als
weiterbestehend voraussetzte, verbietet der sechste Absatz des

zitierten Artikels nur die Auferlegung von Steuern, die speziell für
eigentliche Kultuszwecke einer Religionsgenossenschaft bestimmt
sind, welcher der Besteuerte nicht angehört, das heißt nicht
angehören will. Allerdings kommt es praktisch auf das Gleiche
heraus, ob Kultusausgaben aus den allgemeinen Steuererträgen
bestritten werden, oder ob man die Staatssteuer in eine bürger-

778



liehe und eine kirchliche Steuer zerlegte, die beide von allen
Einwohnern erhoben würden. Die Landeskirchen müssen sich aber
nicht hinter eine rabulistische, dem Geist der Verfassung
widersprechende Interpretation verschanzen. In der Tat sind die
Leistungen des Staates an die Kirchen im allgemeinen in Wirklichkeit

gar keine solchen. Die Bestreitung der Kirchenausgaben aus
dem allgemeinen Staatsgut rührt daher, dass man, namentlich seit
dem neunzehnten Jahrhundert, angefangen hat, das Kirchengut als

Staatsgut zu behandeln und zwar nicht aus dem Grunde, dass

man dieses säkularisieren wollte, sondern aus verwaltungstechnischen

Gründen, hauptsächlich aber wegen des Übergangs der
öffentlichen Verwaltung von der Natural- zur Geldwirtschaft. In
der Reformation wurde ein Teil des Kirchengutes vorweg für
allgemeine staatliche Aufgaben säkularisiert, ein Teil aber blieb als

stiftungsmäßig gebundenes Sondervermögen der Landeskirche und
den einzelnen Kirchen erhalten. Speziell musste nach damaliger
Auffassung der Staat mit dem Patronat (Recht der Besetzung der Pfarreien)
die damit verbundenen, gewissermaßen privatrechtlichen Lasten

(Unterhalt der Geistlichen, Baulast) mit übernehmen. Während die
Baulast heute noch als eine nur ablösungsweise zu beseitigende
privatrechtliche Verpflichtung gilt, hat die ursprünglich ganz gleichartige

Pflicht der Erhaltung des Pfarrers sich äußerlich verändert.
Die Pfrundliegenschaften wurden veräußert und an Stelle des
Einkommens in natura trat die Barbesoldung; im Interesse der
Gerechtigkeit wurden die sehr verschiedenen Pfrundeinkommen
ausgeglichen und im Interesse der Einfachheit der Verwaltung das ganze
Zahlungswesen zentralisiert und mit der allgemeinen Staatskasse
verbunden. Aber im Grunde fungiert der Staat in der Hauptsache
nur als Zahlmeister für das kirchliche Sondervermögen. Wenn

nun die Ausgaben der Landeskirchen allein aus dem Staatsbudget
zu einem größern oder geringem Teil bestritten werden, so rührt
dies daher, dass der Staat eben nur von diesen Kirchen Vermögen
in Händen hat. Würde man dagegen das System der Subventionierung

von Religionsgenossenschaften ausdehnen — wie dies in
Basel von den Katholiken gefordert wurde — so würden in der
Tat allgemeine Staatsgelder für spezielle Kultuszwecke verwendet
und darin läge wohl ein Widerspruch mit dem Geist, wenn auch
noch nicht dem Wortlaut des Artikels 49.

779



An das Kirchengut knüpft sich aber noch eine andere, äußerst
heikle verfassungsrechtliche Frage, nämlich folgende: Können die
Kantone durch Verfassungsgesetze die Lasten abschütteln, welche
sie jetzt gegenüber den Landeskirchen haben, insbesondere: wäre
es zulässig, die Pfarrbesoldungen aus dem Staatsbudget zu streichen?
Diese Frage hätte in Genf und Basel aktuell werden können,
wurde es aber nicht, und so hatte das Bundesgericht keine
Veranlassung festzustellen, ob den ursprünglich auf privatrechtlichen
Titeln beruhenden Verpflichtungen des Staates gegenüber der Kirche
heute noch wohlerworbene, nur gegen Entschädigung aufzuhebende
Rechte der Kirche gegenüberstehen. Unseres Erachtens folgt aus
dem Prinzip der staatlichen Souveränität, dass die Kantone auf
dem Weg der Gesetzgebung das Verhältnis des Staates zur Kirche
und auch zu den einzelnen Kirchgemeinden beliebig ordnen können,
so weit wenigstens eine allgemeine, nicht einzelne Gemeinden
willkürlich herausgreifende Regelung in Betracht kommt. Was
einmal Recht war, muss nicht immer Recht bleiben. Immerhin
soll nicht verschwiegen werden, dass erhebliche Argumente
zugunsten der Entschädigungspflicht des Staates gegenüber den

Kirchgemeinden, über deren Kirchen der Staat den Patronat hatte,
beziehungsweise noch hat, vorgebracht werden können und dass
der Ausgang eines gerichtlichen Verfahrens keineswegs sicher ist.

Aber wenn auch eine Aufhebung des Kultusbudgets als
formell rechtlich möglich angenommen wird, so ist eine ganz andere

Frage, ob eine solche Lösung auch gerecht sei, ob sie richtiges
Recht schaffe. Die Souveränität ist ein zweischneidiges Schwert,
und wenn der Staat kraft seiner gesetzgeberischen Allmacht das

tut, was nach den sonstigen Grundsätzen seiner Rechtsordnung
Unrecht ist, so legt er das Schwert an die Wurzeln seiner eigenen
Kraft, an das Rechtsbewusstsein. Nur wo veraltetes Recht als

Unrecht empfunden wird, oder wo Staatsnotwendigkeit es erfordert,
soll das Gesetz über erworbene Rechte hinwegschreiten ; aber beim

Kirchengut liegt weder das eine noch das andere vor. Will sich
der Staat von der Kirche trennen, so trenne er sich auch von,
dem Gute, dessen Verwaltung er nur übernommen, weil er selber
sich die Kirche angegliedert hat oder kirchliche Rechte mitsamt
den daran haftenden Lasten übernommen hat. Es ist vielfach ja
nur ein Zufall, dass das Kirchengut da im Staatsgut aufgegangen,

780



dort als Stiftungsgut weiterbesteht, dass die einen Lasten abgelöst,
die andern beibehalten wurden. Auch für den Gesetzgeber ist
die oberste Frage die: was soll ich? nicht: was kann ich?

Damit sind wir bereits auf das Gebiet der Politik gelangt.
Wenn auch die Feststellung eines objektiven Staatsinteresses nicht
möglich ist, so lässt sich doch das, was im vorliegenden Fall als
Staatsinteresse vorgebracht wird, entweder auf ein ökonomisches
Interesse oder auf ein Kulturinteresse zurückführen.

Das ökonomische Interesse ist einfach ; es bedeutet die
Entlastung des Staates von den Kirchenausgaben. Dieses Argument
mag neben den staatsrechtlichen Bedenken durchschlagend sein zur
Ablehnung neuer Subventionen an Kirchen, speziell an die
Freikirchen. Hinsichtlich der Landeskirchen würde in der Regel die

Abschüttelung der Last ein Unrecht sein, mögen auch Säkularisationen

ein moralisch gerechtfertigter Machtakt des Staates sein,

wenn sich Kirchengut angesammelt hat, das für kirchliche Zwecke
nicht nötig ist, oder wenn das Kirchentum, wie zum Beispiel in

Spanien, eine für Wohlstand und Kultur bedrohliche Hypertrophie
zeigt. Davon kann in der Schweiz, vorab in der reformierten,
nicht die Rede sein. Die Entfremdung des sehr geringen Kirchengutes,

beziehungsweise der ihm entsprechenden Leistungen des

Staates, von den kirchlichen Zwecken kann nur mit der Absicht
begründet werden, den Einfluss der Kirchen durch Entzug der

bisherigen ökonomischen Grundlagen dieser zu schwächen. Die
Durchsetzung dieser Absicht ist aber eine Machtfrage, die in den

romanischen Staaten im Vordergrund steht, in der Schweiz aber,
dank den wesentlich anders gearteten Verhältnissen, im Hintergrund

bleibt.
Die ökonomische Seite des Problems ist überhaupt nicht von

der geistigen, kulturellen zu trennen. Wenn der Staat ohne Feindschaft

gegen die Kirche vorgeht, so wird er, wenn ihm auch jede

Entlastung seines Budgets willkommen ist, doch neben seinem
finanziellen Interesse auch das Interesse der zu entstaatlichenden Kirche
in Anschlag bringen. In Genf und Basel handelt es sich um
Stadtkantone mit verhältnismäßig wenigen, sehr volkreichen Gemeinden
und einer landeskirchlichen evangelischen Bevölkerung, welche den

wirtschaftlich stärksten Teil des Volkes bildet; da ist es nicht
allzuschwer, die Mittel aufzubringen, die der Staat bisher über den

781



Ertrag der kirchlichen Separatgüter hinaus geliefert hat. In Kantonen
mit ausgedehnter Landschaft, wie Zürich und Bern dagegen würde
die Streichung des Kultusbudgets, ähnlich wie in Frankreich, die

Desorganisation zahlreicher kleiner Gemeinden zur Folge haben
und dem wahrscheinlich ziemlich spurlos im allgemeinen Budget
versickernden ökonomischen Gewinn des Staates stünden alle
Nachteile gegenüber, welche dem Zusammenbruch vieler
Kirchgemeinden und dem Aufschwung des Sekten- und Konventikel-
wesens folgen müssten. Die kleinen Gemeinden auf dem Lande
sind sowieso im allgemeinen mit Steuern überlastet, so dass es

ihnen kaum möglich wäre, zwei bis drei Promille mehr an Steuern
für kirchliche Zwecke aufzubringen. In solchen Kantonen kann
eine Streichung des Kultusbudgets ohne Gewährung hinreichender
Kompensationen nur als ein Schlag gegen die Kirche betrachtet
und durchgesetzt werden.

Erscheint es demnach ein Gebot der Billigkeit und der
politischen Klugheit zu sein, bei der Trennung von Staat und Kirche
aus dem Staatsgut ein in seiner Verwendung stiftungsmäßig
festgelegtes Dotationskapital für die Gesamtkirche und die einzelnen

Kirchgemeinden auszusondern, so kann auch noch als Vorteil
eines solchen Vorgehens der Umstand gelten, dass in diesem Falle
der Staat, wie dies in Basel geschehen ist, die Möglichkeit einer
intensiveren Aufsicht über die verselbständigten Kirchen behält
und in der Lage ist, seine Rechte besser zu wahren, als wenn er
einfach die Verbindung zwischen sich und der Kirche zerschneidet.
Will der Staat nicht die illiberale französische Vereins- und Kultuspolizei

kopieren, so verliert er mit der Trennung jeden direkten
Einfluss auf die Religionsgenossenschaften ; denn die Kirchen, denen
der Staat keine besonderen Vorteile gewährt, werden auch keine
besondere Kontrolle sich gefallen lassen und vorziehen, sich ganz
auf den Boden des Privatrechts zu stellen.

Wichtiger, tiefergreifender als die staatsrechtliche und ökonomische

Seite der Frage ist für den Staat die kulturelle: Verträgt sich
mit dem modernen Staatswesen überhaupt die öffentliche Pflege
der Religion und des Kirchenwesens? soll der Staat sich indifferent
oder sogar ablehnend dagegen verhalten, oder hat er ein Interesse
daran, dass kirchliches Leben bestehe und bestimmte Grundsätze die

Organisation der wichtigsten Religionsgemeinschaften beherrschen?

782



So lange die Kirchen nicht den Staat in dem, was dieser als
seine eigene Domäne betrachtet, beengen, bekämpfen und zu
beeinflussen trachten, kann der Staat eine der Kirche direkt feindselige

Haltung nicht einnehmen, will er nicht bewusst zu dem
Grundsatz der Glaubens- und Kultusfreiheit in Gegensatz treten.
Wo, wie bei uns, die Kirche keine Politik gegen den Staat treibt,
kann nur eine kritiklose Nachbeterei fremder Methoden eine

unmittelbare Bekämpfung der Kirchen vom Staate verlangen. Im

allgemeinen vereinigen sich denn auch die Auffassungen derer,
die sich ablehnend oder gleichgültig gegen Religion und Kirche
verhalten, in dem Postulat der bloßen Indifferenz des Laienstaats

gegenüber den Religionsgemeinschaften. Denn auch die Gegner
des Kirchentums erwarten von der Beobachtung eines konsequent
indifferenten Verhaltens des Staates eine solche Herabminderung
des religiösen und kirchlichen Einflusses auf das Volk, dass die reine
Laienkultur sowieso zu unbestrittener Herrschaft gelangen müsse.

Für alle diejenigen dagegen, welche die Trennung von Staat
und Kirche, das heißt die Indifferenz des Staates nicht als ein
Mittel zur Bekämpfung kirchlichen Lebens fordern, kann das

Verlangen nach einer immerhin so weittragenden Änderung nur auf
zwei Motiven beruhen: einmal auf der ideologischen, mehr
gefühlsmäßigen Anschauung, dass im modernen Laienstaat das
Landeskirchentum ein Überbleibsel einer überwundenen
Kulturperiode sei, und sodann auf der Überzeugung von der Wertlosigkeit

einer Verbindung mit der Kirche für den Staat. Von dem
Motiv der Rivalität landeskirchlich nicht organisierter Konfessionen,
von den auf die Verselbständigung der Kirchen gesetzten Erwartungen

und von der ökonomischen Entlastung ist hier nicht mehr
zu sprechen.

Das Gefühl, dass das Landeskirchentum ein Anachronismus
sei und zum modernen Staat nicht mehr passe, bildet jedenfalls
das Hauptmotiv der modernen Trennungsbewegung und in ihm

vereinigen sich Anschauungen, die von ganz entgegengesetzten
Voraussetzungen ausgehen. Wenn auch die Logik in der Politik
kein dominierender Faktor ist, so ist nicht zu verkennen, dass
doch oft die einer politischen Idee immanente Logik, zum Beispiel
die Idee der Souveränität oder der Demokratie, auf die
Entwicklung staatlicher Institutionen einen sehr merkbaren Einfluss

783



ausübt. Das ist insbesondere der Fall, wenn sich unter großen
abstrakten Prinzipien verschiedenartige politische Bestrebungen
vereinigen lassen.

An sich ist es für eine staatliche Institution gar nicht
notwendig, dass sie dem ganzen Volke diene; vielmehr tendiert
der moderne Staat, im Gegensatz zu den liberalen Ideen der
französischen Revolution, wieder dahin, jeder Klasse das ihr
passende Sonderrecht zu verschaffen. Warum soll also nicht eine
erhebliche Mehrheit sich in der Demokratie die ihrer Kirche
passende besondere Ordnung durch den Staat garantieren lassen?
So lange Zwang gegen niemanden ausgeübt wird und
Andersgläubige nicht benachteiligt werden, liegt in der staatlichen
Berücksichtigung kirchlicher Interessen nichts, was den freiheitlichen
Grundsätzen der modernen Verfassungen widerspräche. Aber es

ist eben das religiöse Element im kirchenpolitischen Problem,
welches die sonst so inkonsequente Politik gerade hier konsequent
sein lässt; denn die Anrufung der Logik gestattet bisweilen
Ansichten zu fördern, die man öffentlich zu vertreten sich aus irgend
einem Grunde scheut. Im Mittelalter bildete die Kirche einen

gleichwertigen Faktor neben dem Staat und die Religion ein alles

geistige Leben normierender oder begrenzender Faktor. Der Staat
hat sich seither zur Souveränität durchgerungen und beherrscht
selber das ganze gesellschaftliche Leben, und die Aufklärung hat
die Religion aus ihrer Vorherrschaft verdrängt und zu einer
persönlichen Angelegenheit ihrer Bekenner gemacht. Die im politischen

und sonstigen öffentlichen Leben dominierenden Kreise, die
Politiker, Journalisten, Lehrer usw. lassen, selbst wo sie es
persönlich besitzen, das Religiöse äußerlich — wie durch eine
ungeschriebene Konvention gebunden — in staatlichen und öffentlichen
Angelegenheiten ganz zurücktreten oder bringen es höchstens noch
bei besonderen Anlässen zu einem mehr formelhaften Ausdruck.
Mag diese Außenseite des politischen Lebens auch nicht ganz dem

tatsächlichen Bestand des religiösen Lebens entsprechen, so gibt
die Stellungnahme der politischen und intellektuellen Kreise doch
der Politik das Gepräge. Unter solchen Umständen ist in der
Tat das, unter von den heutigen so wesentlich verschiedenen
Verhältnissen entstandene Landeskirchentum etwas Fremdartiges
geworden, dem auch ein sehr großer Teil derjenigen Bürger, die

784



äußerlich zur Landeskirche gehören, gleichgültig oder verständnislos

gegenüberstehen. Die weitverbreitete Meinung von der
Unzeitgemäßheit der staatlichen Kirchen lässt es kaum als möglich
erscheinen, neue Landeskirchen zu gründen, selbst auf der Grundlage

weitherzigster Parität. Und eben weil neue Landeskirchen

wegen des Widerstandes der indifferenten und kirchenfeindlichen
Kreise nicht mehr entstehen können, somit den immer stärker
werdenden katholischen Minderheiten in den ehemals ganz
reformierten Kantonen eine paritätische Stellung nicht mehr eingeräumt
werden kann, werden die Katholiken in das Lager der religiös
indifferenten Trennungsfreunde gedrängt, obgleich der reine Laienstaat

vom Standpunkt der katholischen Weltanschauung aus eine
Abnormität bedeutet. Während in Frankreich und Portugal die

politische Herrschaft des Antiklerikalismus die Trennung
herbeigeführt hat, haben die Trennungsfreunde in der Schweiz nur da
Erfolg gehabt und haben nur da Aussicht, wo sie sich auf starke
katholische oder reformiert-freikirchliche Minderheiten stützen können.

Mehr noch aber als durch die positiv auf die Trennung
hinarbeitenden Kreise wird diese beschleunigt und möglich gemacht
durch die Schwäche der Verteidigung des Landeskirchentums. Das
Landeskirchentum hat weder religiös noch politisch die Kraft eines

Ideals, für das sich weite Kreise begeistern würden und politisch
wird es hauptsächlich durch die im Grunde konservative, aber
stark rationalistische Landbevölkerung gehalten. Seine idealen
Kräfte zieht das Landeskirchentum am ehesten noch aus dem
Gefühl der Pietät, das wohl viele für die mit der Geschichte
mancher Kantone ruhmvoll verknüpfte, überlieferte Institution haben.
Aber im allgemeinen leidet das Landeskirchentum daran, dass es

wohl mit opportunistischen Gründen verschiedener Art, nicht aber

als Ideal für die Gegenwart und Zukunft verteidigt werden kann.

Allerdings gibt es auch grundsätzliche Anhänger der heutigen,
geschichtlich überkommenen Landeskirchen; aber deren Zahl ist
in nicht-katholischen und nicht rein agrarischen Gegenden wohl
nicht sehr groß und kaum genügend, um der allgemeinen
Entwicklung Widerstand zu leisten oder gar dem Landeskirchentum
verlorene Gebiete zurückzuerobern.

Denkbar ist auch eine Umgestaltung des Landeskirchentums
durch Abstreifung seines konfessionellen, historisch bedingten

785



Wesens und zwar in dem Sinne, dass der Staat gleichmäßig alle

Religionsgemeinschaften unterstützte, die den allgemein anerkannten
Kulturzwecken förderlich oder wenigstens nicht schädlich sind.
Aber die Verwirklichung eines solchen, dem Rationalismus des

Aufklärungszeitalters kongenialen Zieles würde—vom Finanziellen

ganz abgesehen — wohl auf eine sehr große und mannigfaltige
Opposition stoßen: die große Masse der Indifferenten, die

Religionsgegner, die konfessionell intoleranten Anhänger der bestehenden

Landeskirchen, ferner diejenigen, die in einer Ausdehnung
staatlicher Leistungen und staatlicher Aufsicht im Kirchenwesen
teils eine unzeitgemäße Verquickung des Laienstaates mit der

Religion, teils eine Einmischung des Staates in die autonomen
Kirchen fürchten würden, endlich auch die katholische Kirche
mit ihrer Abneigung gegen eine gleichmäßige Unterstellung mit
andern Religionsgemeinschaften unter staatliche Kirchengesetze.
Wenn schon in manchen Kantonen die konfessionelle Einseitigkeit
des Landeskirchentums diesem, namentlich auf katholischer Seite,
Gegner geschaffen hat, so werden anderseits die grundsätzlichen

Gegner einer Verbindung des modernen Staates mit den

Kirchen, die vielleicht die politisch indifferenten historischen Landeskirchen

aus Opportunismus unangefochten lassen, sich entschieden
einer Verallgemeinerung und damit Befestigung eines von ihnen
abgelehnten Prinzipes widersetzen. Wie die Vorgänge in Genfund
Basel zeigen, haben gerade die Versuche einer Ausdehnung der
staatlichen Subventionierung von Kirchen die Trennungsfrage ins
Rollen gebracht und zu einem der Erweiterung des Landeskirchentums

entgegengesetzten Resultate geführt.
Trotzdem die Stellung des Landeskirchentums für eine

fernere Zukunft politisch ziemlich schwer zu behaupten sein wird, so
ist doch zu sagen, dass die Landeskirchen von den einen weniger
leichthin preisgegeben, von den andern mit mehr Wärme verteidigt
würden, wenn sich die Leute der eigentümlichen Vorteile,
überhaupt des besondern Wesens der heutigen Landeskirchen bewusst
wären. Wie in so vielen andern die Öffentlichkeit bewegenden
Fragen wird auch in der vorliegenden Frage aus Oberflächlichkeit
nicht um die Sache selbst, sondern um vorgefasste, oft geradezu
karikierte Meinungen über die Sache gestritten. So denken sehr viele,
welche die Trennung wünschen, an das engherzige konfessionelle

786



Landeskirchentum früherer Zeiten. Ein solches existiert aber gar
nicht mehr, wenigstens nicht in den hier in erster Linie in
Betracht kommenden reformierten Kantonen. Der in den heutigen
Landeskirchen sich äußerlich verkörpernde Protestantismus ist
überhaupt selbst etwas ganz anderes als jene durchaus historisch
bedingten, streng konfessionellen Kirchen, die aus der Reformation
des sechzehnten Jahrhunderts hervorgegangen sind. Nachdem
der Protestantismus die voraussetzungslose historische Kritik
anerkannt hat und in der Schweiz allen Bekenntniszwang, auch für
die Geistlichen, beseitigt hat, bildet der Protestantismus eigentlich
nicht mehr eine Konfession, sondern umfasst alle religiösen und
ethischen Anschauungen, die in irgend einer Form Person und Lehre
Jesu zum Mittelpunkt haben und sich nicht wie der Katholizismus
als universales und autoritäres System oder wie eine ganze Reihe

von Sekten in Gegensatz zu einer solchen Betonung der religiösen
Autonomie setzen. So kann der moderne Protestantismus, ohne
sich untreu zu werden, alle Richtungen umfassen, von dem

altprotestantischen Offenbarungsglauben bis zum modernen Pan-

entheismus, von der täuferischen, am Bibelwort hängenden absoluten

Sittlichkeit bis zur evolutionistischen Ethik, sofern nur die
sittliche und religiöse Autonomie des einzelnen Menschen
anerkannt bleibt. Dass dem wirklich so ist, zeigt die Mannigfaltigkeit
der religiösen und sozialen Anschauungen innerhalb der
schweizerischen Kirchen, und selbst in der preußischen Landeskirche, die
noch einen Bekenntniszwang hat, regt sich dieses freie Wesen,
wenn auch von anderer Seite — zunächst noch mit äußerlichem
Erfolg — versucht wird, den Protestantismus zu einer historisch
gebundenen Konfession zu versteinern.

Eine Kirche, die so weitherzig ist und eine solche Freiheit
der Einzelnen und Gemeinden anerkennt, somit fast der ganzen
Bevölkerung Raum und Gelegenheit zur Entfaltung und Befriedigung
ihrer religiösen Bedürfnisse bietet, sollte eigentlich dem modernen
demokratischen Staate nicht so wesensfremd sein, dass sie in ihm als

Anachronismus erscheinen müsste. Denn der moderne Staat und das

moderne soziale Bewusstsein stehen doch, mehr als viele es wahr
haben wollen, unter dem wenigstens mittelbaren Einfluss von
Auffassungen, die in ihrem Ursprung christlich sind. Wenn nun der
Staat, das heißt die, die sogenannte öffentliche Meinung wesentlich

787



bestimmenden Kreise auch an einer solchen Verbindung Anstoß
nehmen und glauben, dass der Staat sich durchaus selber genüge
und keiner Ergänzung durch eine das sittlich - religiöse Leben
pflegenden Gemeinschaft mehr bedürfe, dass letzteres vielmehr
gleich tausend andern Bestrebungen einzelner und kleinerer Gruppen

der Privatinitiative und dem Privatrecht zu überlassen sei, so
ist dies ein Zeichen jener Selbstsicherheit und Selbstgenügsamkeit,
die als ein Erbe der Aufklärungszeit und des Materialismus unser
geistiges Leben charakterisiert. Mögen auch Zeichen einer Wandlung

der Ideen erkennbar sein: vorderhand ist das moderne Denken
beherrscht von der Subjektivität und Relativität des Religiösen und
somit wäre auch von einem starken Hervortreten des religiösen
Interesses eine Gegenwirkung gegen die Trennungstendenz nicht
zu erwarten.

Im Zusammenhang mit dem Wesen des modernen Protestantismus

stehen zwei Vorteile, die dem heutigen Landeskirchentum
eigentümlich sind und die jeder, mag er sich auch persönlich ganz
indifferent gegen kirchlich - religiöse Dinge verhalten, würdigen
muss. Dies wenigstens, wenn man annimmt, dass, welches auch
das Verhalten des Staates zu den Kirchen sei, Religionsgemeinschaften

noch lange bestehen werden und dass diese, vermöge
ihres Einflusses auf das geistige und sittliche Leben weiter Kreise,
Gegenstand des allgemeinen staatlichen Interesses sind. Da ist
in erster Linie zu betonen, dass die für den modernen Protestantismus

wesentliche Freiheit des Einzelnen nur in staatlich organisierten

Kirchen gesichert werden kann. Das scheint paradox;
denn früher repräsentierte gerade das Staatskirchentum den

Gewissenszwang, und das Sektenwesen die persönliche Freiheit.
Nachdem aber der Staat selber den Grundsatz der Glaubens- und
Gewissensfreiheit anerkannt hat, muss er sich nicht notwendigerweise

damit begnügen, jedem einzelnen bloß freizustellen, sich
dieser oder jener Religionsgemeinschaft oder gar keiner
anzuschließen. Er kann diese Freiheit auch innerhalb der staatsgesetzlich

organisierten Landeskirche sicher stellen und Einzelne und
Minoritäten gegen Vergewaltigung, Bedrängung und Benachteiligung
durch Majoritäten oder Behörden sichern.

Den freien Gemeinschaften kann der Staat eine solche, die

individuelle Freiheit sichernde Ordnung nicht oktroyieren, ohne

788



die genossenschaftliche Freiheit selbst zu zerstören, während er
die Freiheit der Individuen und Einzelgemeinden in der Landeskirche

geradezu zum Prinzip erheben kann. Die Freikirchen,
wenigstens die protestantischen, beruhen regelmäßig auf einer
korporativen Grundlage und es liegt ja im Wesen eines Vereins,
dass die Mitglieder, auf deren Willen er beruht und die die
Vereinsausgaben bestreiten, auch bestimmen, wer dem Verbände
angehören soll und wie die Vereinsangelegenheiten zu besorgen sind.
Dissentierende Elemente, Gemeindegenossen und Einzelgemeinden,
und insbesondere Geistliche sehen sich dort vor die Alternative
gestellt, entweder sich der Vereinsdisziplin zu unterwerfen und im
Sinne der Vereinsmehrheit zu wirken oder auszuscheiden. So

natürlich dies ist, so ist auf der andern Seite nicht zu verkennen,
dass eine Organisation, die als Stiftung auf sich selbst beruht und
auch ökonomisch nicht von den gerade an ihr beteiligten
Personen abhängig ist, auch ihre besonderen Vorteile besitzt. Hier
kann dem Einzelnen oder einzelnen Gruppen Unabhängigkeit von
der Gesamtheit nicht nur rechtlich, sondern auch tatsächlich
gewährt werden. Insbesondere kann der Geistliche seine religiöse
Individualität frei zum Ausdruck bringen; er ist nicht gezwungen,
auf die Meinung seines Dienstherrn, das heißt seiner Gemeinde,
andere Rücksicht zu nehmen als die, welche ihm Pietät und Takt
vorschreiben. Auf einem solchen Boden kann allein der religiöse
Individualismus — und Religion ist doch etwas rein Persönliches —
sich entfalten. Ja, man kann sogar sagen, dass in den praktischen
Konsequenzen eine derartige Kirchenorganisation der urchristlichen
und ursprünglich lutherischen Auffassung am nächsten kommt,
wonach Kirche und Recht sich im Grunde ausschließen, weil die

Kirche einen rein charismatischen Charakter haben, das heißt
auf ganz spontan religiösem Dienen und Wirken der einzelnen

Gemeindeglieder beruhen soll. Kümmert sich der Staat nicht
mehr um das Kirchenwesen und überlässt er dieses ganz den

Freikirchen, so hat zwar jeder einzelne wohl die Freiheit, sich der

Gemeinde anzuschließen oder die Gemeinde zu gründen, die ihm

zusagt, aber in den freien Gemeinden wird über kurz oder lang
die individuelle Freiheit dem Gemeinschaftsprinzip zum Opfer
fallen. Die zürcherische Verfassung, die in dieser Beziehung weit
über das von der Bundesverfassung Geforderte hinausgeht, ver-

789



bietet jeden Zwang gegen Einzelne, Gemeinden und Korporationen
in kirchlichen Angelegenheiten und es fehlt auch jegliche Möglichkeit

eines geistlichen Disziplinarverfahrens. Dass eine so
weitgehende Freiheit missbraucht werden kann, ist nicht zu bestreiten,
aber die darin liegende Gefahr ist unendlich geringer als die,
welche mit jeder Beschränkung der individuellen religiösen Freiheit
verknüpft ist. Dies ist eben der besondere Vorteil einer staatlich
organisierten Gemeinde, dass ihr Bestand nicht berührt wird durch
die Kämpfe, die in ihr um Personen oder Prinzipien entbrennen,
sondern dass sie jederzeit eine äußere Organisation für die in ihr
zur Geltung kommenden religiösen Richtungen bietet. Die neue
Nationalkirche von Genf zeigt zwar, dass auch auf freikirchlichem
Boden solche Freiheit möglich ist; aber es ist zu bedenken, einerseits,

dass die Genferkirche die unmittelbare Fortsetzung einer
Landeskirche ist, anderseits, dass erst die Zeit lehren wird, ob,
wenn die Arbeits- und Beitragslast hauptsächlich und dauernd
von gewissen Kreisen zu tragen ist, diese nicht die Kirche in ihrem
Sinne geleitet wissen wollen.

Die doktrinär-liberale Auffassung von der Freiheit, wonach
das Gesetz jeden Einzelnen und jede Gemeinschaft gewähren
lassen soll, führt in der Mehrzahl der Fälle zur tatsächlichen
Unfreiheit der Einzelnen und der weniger kräftigen Gemeinschaften.
Die moderne soziale Gesetzgebung bedeutet denn auch eine
allgemeine Abkehr von jener formellen Freiheit und einen Versuch, eine
tatsächliche Freiheit zu verwirklichen. Auch lässt sich nicht
verkennen, dass die staatliche Organisation des Schulwesens die Freiheit

der Lehrer, Eltern und Schüler viel besser wahrt als eine

völlige Preisgabe des Unterrichts an die Privatinitiative. Auch die
akademische Lehrfreiheit kann in staatlich organisierten
Hochschulen am ehesten gesichert werden. Es liegt somit nichts dem
Wesen des modernen Staates Widersprechendes in einer gesetzlichen

Regelung des Kirchenwesens, wenn auf diesem Wege die
tatsächliche Freiheit des religiösen Lebens besser gewahrt werden
kann als bei völliger Indifferenz des Gesetzgebers.

Der zweite eigentümliche Vorteil des Landeskirchentums ist
die Institution der Volkskirche, das heißt die Landeskirche um-
fasst oder kann umfassen die gesamte Bevölkerung des Staates,
die sich nicht zu einem von der landeskirchlichen Konfession ab-

790



weichenden Bekenntnis zählt oder ausdrücklich der Landeskirche
fern bleiben will. Die Institution, auf Gesetz beruhend, ist da
ohne das Dazutun des Einzelnen, sie steht jedem offen, es müssen
keine Anwerbungen und keine Anmeldungen stattfinden,
Ausstoßungen sind unmöglich, eine gegenseitige Überwachung und
Kontrolle der Glieder ist überflüssig, mit einem Worte: eine solche
Kirche hat einen tatsächlich öffentlichen Charakter. Mag sie auch
keine lebendige Gemeinschaft ihrer Glieder sein, so gestattet sie

jedem, von ihr Gebrauch zu machen oder sich von ihr zurückzuziehen,

wann es ihm passt. Sie kommt so auch den religiösen
Bedürfnissen aller derjenigen entgegen, die weder ganz mit religiösen
und kirchlichen Anschauungen und Bräuchen gebrochen haben
oder brechen wollen, noch sich dem selbstgerechten und betriebsamen

Sektenwesen anpassen können. Und die, auf welche dies

zutrifft, bilden vielleicht die Mehrheit im Volke. Wird diesen die

Möglichkeit der Anteilnahme an einer Volkskirche genommen, so
werden sie entweder unter den Einfluss einer Freikirche oder
Sekte kommen, mit der sie verwandtschaftliche Beziehungen,
gesellschaftliche Konvention oder wirtschaftliche Abhängigkeiten oder
Interessen verbinden, oder sie werden jeden Zusammenhang mit
dem kirchlichen und religiösen Leben verlieren, und, weil meistens

unfähig, sich eine selbständige Lebens- und Weltauffassung zu
bilden, innerlich veröden.

Aber selbst wenn man den Wert und die Intensität eines
solchen religiösen Lebens noch so gering anschlagen wollte, so
ist doch nicht zu verkennen, dass die Volkskirchen durch den

Jugendunterricht, wenn auch häufig in höchst unvollkommener
Form, den weitesten Volkskreisen ein gewisses Maß sittlicher
Vorstellungen vermitteln. Durch die Beseitigung des Landes-
kirchentums wird dieser Unterricht für die einen an die Sekten
und ähnliche Gemeinschaften übergeben, für andere und wohl für
die meisten gänzlich aufhören. Die theoretische Möglichkeit eines

religionslosen Unterrichts soll hier nicht untersucht und nicht
bestritten werden, denn dies führte auf eine Untersuchung über
das Wesen des Religiösen hinaus. Aber die tatsächliche Möglichkeit

und Wirksamkeit eines allgemeinen sogenannten ethischen
Unterrichts für die breitesten Volksschichten darf füglich bezweifelt
werden, ist doch durch den modernen Subjektivismus alle Ein-

791



heitlichkeit und Absolutheit der sittlichen Begriffe zerstört worden
und fehlt doch den verschiedenen Gestalten einer religionslosen
oder neuen Moral wohl meist jene suggestive Kraft und Würde,
die alten Traditionen innewohnt. Jedenfalls hätte eine Desorganisation

der Landeskirchen auf dem Gebiete des Jugendunterrichtes
schwer zu berechnende, aber sicher weittragende Wirkungen, denen

man kaum besonders hoffnungsvoll entgegensehen kann.
* **

Welche Folgerungen ergeben sich aus unsern Betrachtungen?
Es ist hier nicht der Ort, Zukunftsentwicklungen vorauszusagen
oder ein politisches Programm zu entwerfen. Immerhin scheint
uns folgendes festzustehen:

1. Die Trennung von Staat und Kirche ist ein Programm mit
werbender Kraft, sie gilt — gleich viel ob mit Recht oder Unrecht —
als durch das Wesen des moderen Staates gefordert. Dem Landes-
kirchentum dagegen gebricht es zumeist an grundsätzlicher
Verteidigung; Opportunitätsgründe und Rücksichten der Pietät werden
fast ausschließlich zugunsten der Beibehaltung der überkommenen
staatskirchlichen Formen geltend gemacht.

Eine Erweiterung und Modernisierung des Landeskirchentums
würde wenig werbende Kraft besitzen und mindestens in den

grundsätzlichen Gegnern und den indifferenten Elementen eine
geschlossene Opposition finden.

In Kantonen mit starker landeskirchlicher Mehrheit würde
zwar der Status quo meist noch lange Zeit behauptet werden
können, aber die Lage wird sich ungünstiger gestalten durch die

Zuwanderung konfessionsfremder Elemente und ein voraussichtlich
stärkeres Hervortreten der grundsätzlichen Anhänger der Trennung.
Dadurch gewinnt die sehr große und in ihren Stimmungen
unberechenbare Masse der Indifferenten eine immer größere Bedeutung
für die Entscheidung über Beibehaltung oder Abschaffung der
Landeskirche. Die Situation der Landeskirche wird, wenn am
Status quo schlechthin festgehalten wird, eine exponierte, und die
Sicherheit für eine billige, der Kirche günstige allfällige
Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche wird abnehmen. Eine
unvermittelte und völlige Lösung der Kirche vom Staate müsste
alsdann für einen spätem Zeitpunkt durchaus als Eventualität ins
Auge gefasst werden.

792



2. Eine solche radikale Trennung, das heißt eine Verwandlung

der bisherigen Landeskirchen in privatrechtliche Vereine,
sowie eine Streichung des Kirchenbudgets ohne Kompensation durch

Aussteuerung der verselbständigten Kirchen hätte voraussichtlich
einerseits die Desorganisation zahlreicher steuerschwacher und wenig
bevölkerter Kirchgemeinden oder deren Abhängigkeit von finanziell
leistungsfähigen Gemeindegliedern zur Folge, anderseits würde sie
den Fortbestand einer allen Kreisen offen stehenden, allgemeinen
Volkskirche mit der Zeit überhaupt in Frage stellen.

3. Die heutigen Landeskirchen bieten für das geistige Leben
des Volkes und damit mittelbar für den Staat zwei ihnen
eigentümliche, im reinen Freikirchentum dauernd kaum realisierbare
Vorteile: einmal in der Möglichkeit einer wirksamen Garantierung
der individuellen und genossenschaftlichen Gewissens- und Kultusfreiheit

im Rahmen einer Volkskirche, also Festigkeit der Organisation

ohne Bekenntniszwang und Unabhängigkeit der Minoritäten
ohne Sekten- und Konventikelwesen ; und sodann in der Existenz
einer allgemeinen, allen Volksgenossen nach Belieben offenstehenden

Volkskirche als Trägerin alles religiösen Lebens, das irgendwie

nach der Person Jesu orientiert ist und die Exklusivität des

Katholizismus und vieler Sekten vermeiden will.
Wenn diese drei Momente berücksichtigt werden sollen, so

ergibt sich die Notwendigkeit, den Trennungsbestrebungen
entgegenzukommen, aber die Trennung in einer solchen Form durchzuführen,

dass die der Kirche drohenden Gefahren abgewendet und
die dem Landeskirchentum eigentümlichen Vorteile Staat und
Gesellschaft erhalten bleiben. Eine solche Lösung muss sich
naturgemäß auf einer mittleren Linie bewegen. Damit wird keineswegs

eine Halbheit postuliert, sondern eine Ordnung, aus der sich

nach und nach, ohne Härten und ohne Rückschläge, eine völlige
Trennung, das heißt eine Überwindung auch der äußeren aus dem

Staatskirchentum herstammenden Formen entwickeln kann. Dass
eine solche völlige Lösung im Laufe des zwanzigsten Jahrhunderts,
hier früher, dort später, kommen wird, scheint uns unabwendbar,
es sei denn, dass ganz unerwartete, nicht voraussehbare Ereignisse
eintreten oder rückläufige geistige Strömungen sich geltend machen
sollten.

Die Kirche hat ein Interesse, diesen durch die Gesetzgebung

793



zu bewerkstelligenden Übergang zu einer Zeit einzuleiten, zu
welcher die Angelegenheit noch nicht durch parteipolitische
Verhältnisse kompliziert ist und noch eine der Kirche wohlgesinnte
oder ihr mindestens nicht feindlich gegenüberstehende Mehrheit
im Volke vorhanden ist. Nur dann wird es möglich sein, auch
die Finanzfrage im Sinne der Gerechtigkeit zu lösen.

Nur wer ein prinzipieller Anhänger des dermaligen Verhältnisses

von Staat und Kirche ist und einen Umschwung der öffentlichen

Meinung gegen die Kirche für ganz unwahrscheinlich
erachtet, kann eine ablehnende Haltung gegen alle
Trennungsbestrebungen einnehmen. Wer dagegen einen solchen Umschwung
für möglich oder gar wahrscheinlich hält, oder sonst die schließliche

Trennung für unvermeidlich oder an sich wünschbar ansieht,
wird, wenn er die Interessen der Kirche wahrzunehmen wünscht,
solche Bestrebungen nicht erst an sich herantreten lassen, sondern
selbst den Zeitpunkt wählen, der für eine vorbereitende oder
endgültige Trennung geeignet scheint.

Doch auch der Staat hat ein Interesse an einer solchen
Vorbereitung der Trennung, nicht nur weil er an der Erhaltung einer
freiheitlichen Volkskirche ein Interesse hat, sondern weil eine
schroffe Trennung zu den schon vorhandenen Gegensätzen und
Parteiungen vielleicht neue hinzubrächte. Auch finanziell ist eine
baldige ökonomische Verselbständigung der Kirche dem Staate

vorteilhaft, weil er auf diese Weise nicht mehr für die Vermehrung
der kirchlichen Ausgaben, speziell die unabweisbare Erhöhung der
Pfarrgehälter aufzukommen hat, wie es unter dem jetzigen, aus
dem früheren Patronatswesen herübergenommenen System der
Fall ist.

Eine Lösung der Frage in dieser Art bietet im wesentlichen
die Basler Verfassungsrevision, wenigstens in organisatorischer
Beziehung. Die Landeskirchen blieben vorderhand Korporationen
des öffentlichen Rechts, sie wären demnach mit Steuerrecht über
ihre Angehörigen ausgestattet, ihre Mitgliederlisten stützten sich
unmittelbar auf die staatlichen Einwohnerregister und der Religionsunterricht

könnte als Freifach in Verbindung mit der staatlichen
Schule bleiben. Die Kirchen wären autonom, der Staat begnügte
sich für die öffentlichen Kirchen gewisse normative Prinzipien
aufzustellen zum Zweck der Sicherung voller Bekenntnisfreiheit,

794



demokratischer Verfassungsformen und des Charakters der Kirche
als einer Volkskirche, sowie zum Schutz der Minoritäten. Die
übrigen Religionsgesellschaften unterstehen jetzt schon dem
Privatrecht.

In ökonomischer Beziehung scheint eine Herausgabe des

Kirchengutes, zum Beispiel eine Ablösung der Patronatslasten,
mindestens vom Standpunkte der Billigkeit aus unabweisbar.
Praktisch würde sich diese finanzielle Ausscheidung ungefähr mit
einer Kapitalisierung des bisherigen Kultusbudgets decken ; auch
wäre eine Abfindung mit Staatsrententiteln denkbar. Die der
Kirche für sich als Ganzes wie für die einzelnen Kirchgemeinden
auszuliefernden Kapitalien oder Rententitel wären stiftungsmäßig
gebunden und ihre Verwaltung staatlicher Aufsicht unterstellt

Auf solche Weise würde die Kirche als wirklich
selbständiger Verband organisiert und wäre gezwungen, ihre
wachsenden Bedürfnisse aus besondern, von ihren Angehörigen zu
erhebenden Steuern zu decken. Die erhöhte Selbständigkeit und
finanzielle Verantwortlichkeit würde das kirchliche Leben, vorab
in den Gemeinden, voraussichtlich beleben und eine spätere völlige
Trennung kaum mehr stark empfinden lassen. Dem Staat aber
wäre durch die gesetzliche Verbindung mit der Kirche die Sicherheit

gegeben, dass nicht alles kirchliche Leben im Sektentum sich

einkapselt, und dass die der Kirche zu gewährende Aussteuerung
nicht lokal begrenzten oder engherzigen Gemeinschaften zufließen
würde. Schreitet, wie es wahrscheinlich ist, die Laisierung des

Staates fort, so würden die lockeren Bande, die Staat und Kirchen
noch verbänden, sich ganz lösen. Hat die Kirche bis dahin sich

lebensfähig erhalten, so würde sie sich auch in völliger Selbständigkeit

behaupten können. Vermöchte sie aber die halbe Selbständigkeit,

die sie zunächst erlangen sollte, nicht zu ertragen und würde
sie auseinandergleiten, so wäre ihr völliges Verschwinden in dieser

Gestalt kein Verlust.
Eine solche vorläufige Lösung des Problems wird vielen nicht

gefallen ; die einen erblicken darin eine Konzession an einen
überwundenen, ja geradezu kulturfeindlichen Standpunkt, andere einen

Mangel an Vertrauen in die Bestimmung der Kirche, die sich
trotz aller Menschenfeindschaft behaupten werde. Wir wollen hier
aber auf dem Boden der Politik bleiben und diese hat weder Be-

795



ruf noch Macht, in den Entwicklungsgang der Ideen einzugreifen.
Wohl aber hat die Politik sich auseinanderzusetzen mit den

konkreten Verbänden, die sich um Ideen kristallisieren, diese
umgestalten und häufig entstellen, sie aber auch nicht selten erst für
die menschliche Gesellschaft fruchtbar machen. So sind die Kirchen
eine gesellschaftliche Erscheinung, die dem Staat nicht gleichgültig
sein kann, mögen es ihm vielleicht auch die religiösen Ideen sein.
Und selbst wenn der Staat die Kirchen ignorieren wollte, so
wären die religiösen Gemeinschaften und ihr Einfluss eben doch
vorhanden.

Dass der Staat politische Übergriffe der Kirche entschieden
abwehrt und dass die politische Opposition im Staat die Kirche
da befehdet, wo letztere freiwillig oder gezwungen als Mittel zur
Sicherung politischer Macht von den Herrschenden missbraucht
wird, das alles ist selbstverständlich. Wo aber die Kirche außerhalb

der Politik steht und jeder geistigen und materiellen Zwangsgewalt

entbehrt, da ist die Abwendung des Staates von den Kirchen
politisch eigentlich nicht zu verstehen, sondern Doktrinarismus
und Intoleranz werden nicht selten dann dabei die Hand im Spiele
haben. Der Staat wird sich vielmehr fragen müssen, wie die
vorhandenen kirchlichen Gebilde der Allgemeinheit dienstbar gemacht,
die von ihnen ausgehenden Schädigungen vermindert oder beseitigt
werden können und welche Folgen das Verschwinden einzelner
Formen der religiösen Gemeinschaften, zum Beispiel der
Landeskirchen, nach sich zöge. Würde es sich zum Beispiel um
wirtschaftliche Verbände, um einzelne Produktionszweige und
dergleichen handeln, so wäre eine derartige Betrachtungsweise dem
Politiker selbstverständlich ; sobald es sich aber um religiöse und
kirchliche Dinge handelt, verlieren gerade die Gegner der Kirche
und die Indifferenten den objektiven Standpunkt, der doch charakteristisch

für voraussetzungslose Wissenschaftlichkeit ist, und verfallen
ins Gefühlsmäßige und damit nur zu leicht in Ungerechtigkeit.

Es ist zwar eine unbestreibare Tatsache, dass, so lange die
staatlichen Kirchen eine dominierende Stellung einnahmen, sie es

ebenso sehr an der, nicht nur von der Wissenschaftlichkeit,
sondern auch von der Sittlichkeit geforderten Gerechtigkeit den

nicht-kirchlichen Anschauungen gegenüber fehlen ließen. Doch
Unrecht soll nicht verewigt werden und sich wie eine Krankheit

796



von Generation zu Generation fortschleppen und Gleiches nicht
mit Gleichem vergolten werden. Vielmehr kann und muss von
den der Kirche Fernstehenden, die durch die Trennungsfrage
gezwungen sind, sich mit kirchlichen Interessen auseinanderzusetzen,
Gerechtigkeit — nur Gerechtigkeit — verlangt werden. Und diese

Gerechtigkeit besteht in einem Sich-Befreien von den Vorstellungen
eines längst nicht mehr bestehenden, politisch und religiös
engherzigen Staatskirchentums; in einem Ablegen aller persönlichen
Verstimmungen über einzelne — wirkliche und vermeintliche —
Erfahrungen im religiösen und kirchlichen Leben; in einer aufrichtigen

Toleranz, die andere Ansichten nicht nur nicht verfolgt, sondern

sie auch nicht als schlechthin minderwertig behandelt. Wer sich

bestrebt, die Trennungsfrage in einem solchen Sinne der Gerechtigkeit

zu prüfen, der wird sich auch die Frage vorlegen : Ist es jetzt
der Zeitpunkt, brüsk die Verbindung zwischen Staat und Kirchen
bei uns zu durchschneiden, wo einerseits die Verbindung zwischen
beiden aufgehört hat, eine Gefahr für die geistige Freiheit des

einen oder andern Teils zu sein, und wo anderseits im Staate die

Klassengegensätze immer schärfer hervortreten und immer stärker
ins Bewusstsein des Volkes eindringen? Ist es jetzt der Zeitpunkt,
dass ohne erkennbare zwingende Ursache der Staat sich von der
Kirche gänzlich scheide, die, wenn auch oft in unleugbarer
Unzulänglichkeit, die Idee der sittlichen Zusammengehörigkeit der
Menschen vertritt?

Die Gerechtigkeit verlangt es, dass man nicht immer nur an
die Mängel der Kirche und an vergangene Fehler denke, sondern
sich auch jener zahllosen, wenn auch im einzelnen schwer
nachweisbaren ethischen Einflüsse der Kirche erinnere und sich die

Frage vorlege, welche Wirkungen unmittelbar und mittelbar die

Verminderung oder den Wegfall jener Imponderabilien im Gefolge
hätte.

Damit sind wir allerdings an die Grenze des Verstandesmäßigen

und Politischen gelangt; denn letzten Endes hängt die

Beantwortung dieser Fragen davon ab, ob man denkt, dass die

Gedankenwelt, von der aus die Kirchen trotz aller Irrungen stets
ihre geistige Kraft empfangen haben, auch ihre Zeit gehabt haben

und schwinden, oder ob sie Kirchen und Staaten überdauern.

WYDEN-OSSINGEN MAX HUBER

797


	Trennung von Kirche und Staat [Schluss]

