
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Culture Française et culture antique

Autor: Goumaz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


germanische Drama stehen blieb, und alte ästhetische Erkenntnisse

werden dann neu zu Ehren kommen, sind es zum Teil schon
gekommen, wie gerade der Streit, der um Hebbels Namen wogt,
deutlich zeigt. Man sollte aber, wenn es sich um die theoretische
Basis eines solchen Dramas handelt, nicht stets nur auf Hebbel,
sondern etwas weiter, außer auf die Klassiker, auch auf Grill-
parzer zurückgehen, dessen Aphorismen und fragmentarische
Aufsätze viel Tiefes uud Beherzigenswertes bieten und von einem mehr
rein dichterischen und voraussetzungslosen Standpunkt aus als

manche der ästhetischen Folgerungen und Forderungen Hebbels.
Dieses, Persönlichkeit und Werk, bleibt dabei vollkommen
bestehen. Wer will, mag Hebbel als Führer erwählen; andern
Individualitäten wird Grillparzer näher liegen, der sinnenfreudigere
Österreicher, welcher selbst als Theoretiker Hebbel, obgleich
heute weniger beachtet, nicht nachsteht und auf jeden Fall geeignet
ist, den oft grübelnden Holsteiner mit seinen allzu abstrakten
Forderungen und Überforderungen zu ergänzen. Auch er nüchtern

und klar in seinem Denken, und beide von dem gleichen
hohen Ethos erfüllt, ohne welches kein großes Drama möglich ist.

BASEL O. H1NR1CHSEN

CULTURE FRANÇAISE
; ET CULTURE ANTIQUE
Les lignes qui suivent n'ont aucune prétention quelconque à

la nouveauté. Voici pourtant qui les excuse et leur donne au

moins une actualité: les journaux quotidiens publient ces temps
d'intéressants documents, émanant de France, et signés d'hommes

appartenant à des milieux très divers, scientifiques aussi bien que
classiques, tous réclamant un retour énergique et aussi

prochain que possible à l'étude de ce qu'on est convenu d'appeler
les humanités, soit le latin et le grec, trop abandonnés depuis
quelques années par nos voisins d'outre-Jura au profit des langues
modernes et des sciences.

773



Cet appel d'hommes distingués à la vieille culture qui était
celle de nos pères, mérite réflexion même chez nous, où, sans
être tombé dans les exagérations signalées ailleurs, on a cependant

la tendance depuis quelque vingt ans de négliger et, en tout
cas, de tenir souvent en très petite estime l'étude des langues
mortes.

La faute en est moins aux gens qu'aux circonstances. Nous
vivons à une époque où la vie est difficile, la concurrence
impitoyable, où de bonne heure, par conséquent, il faut que le jeune
homme se mette en état de gagner son pain, en se spécialisant
dans une branche. On comprend à cet égard que la tendance
générale et, par contrecoup, nos programmes scolaires fassent une
part plus large que par le passé à l'étude des sciences et des

langues modernes. Leur utilité et leur nécessité ne font pas
un doute.

Mais la légitime faveur dans laquelle on tient depuis un certain

nombre d'années ce genre de connaissances ne doit pas faire
perdre de vue le profit intellectuel que le latin et le grec assurent
à qui les cultive sérieusement. Dans le besoin naturel de réaction
contre un enseignement purement classique on a souvent sauté
de l'autre côté de la selle, et l'on a dit: „Langues modernes et
sciences contre les langues anciennes", alors que la formule vraie
était: „Langues modernes et sciences avec les langues anciennes".

Les assauts sont venus de ceux qui n'ont jamais passé par
les études classiques. Leur dédain se comprend. Ils ont gagné
beaucoup d'argent alors que tant de gens qui ont pâli sur les
vieux bouquins, promènent en habit noir une misère plus noire
encore. Le bon sens ne dit-il pas qu'il vaut mieux planter là ce

fatras antique pour rechercher la seule chose nécessaire aux yeux
de quiconque voit la vie par son côté pratique: l'argent?

Faut-il répondre à qui parle ainsi: „Que condamnez-vous la
culture classique que vous ignorez? Vous en parlez comme un
aveugle des couleurs." Ils vous diront: „Mais nous avons avec
nous beaucoup d'anciens classiques qui partagent entièrement
notre manière de voir, et qui n'ont qu'un regret: celui d'avoir
orienté leur vie d'aussi impratique façon."

En effet, et voilà ce qui donne à la question une gravité
particulière: les ennemis de la culture classique sont faits volon-

774



tiers de transfuges. Seulement cette défection, si symptomatique
soit-elle, n'est pas à elle seule une preuve. 11 faudrait voir les
raisons qui ont décidé tant d'anciens „latinistes" ou „hellénistes"
à passer à l'ennemi.

Ne serait-ce pas qu'ils ont entrepris leurs études sans goût?
Leurs père et mère, soit conviction sincère, soit sot orgueil (parce

que c'est bien porté d'avoir fait ses lettres), les ont aiguillés dans

une direction qui répugnait à leur tempérament et à leurs
aptitudes. Dix ans d'études forcées! Raisonnablement, on ne peut
demander à ces victimes de l'erreur scolaire de bénir leur bagne,
et ils vouent aux gémonies (s'ils savent encore ce que c'est) Virgile

et Térence, Homère et Platon.
Peut-être aussi l'école ne leur a-t-elle pas donné le goût du

latin et du grec. En avons-nous assez souffert, il y a vingt ans,
des méthodes stupides, du pédantisme de certains inconscients
qui s'intitulaient professeurs, et qui n'avaient pas l'ombre du sens
pédagogique! Quelle rage ce fut pour les uns de faire leurs
humanités de cette manière, et quel écoeurement pour les autres!
11 faut avoir une bonne fois le courage de le dire: le discrédit
dans lequel les études classiques sont tombées, provient pour
une part appréciable de l'insuffisance de tels maîtres qui paralysaient

l'effort de collègues distingués en inspirant à maints élèves
la répulsion à l'égard du grec et du latin.

Autre motif. Beaucoup d'anciens classiques sont las de la
situation peu enviable qui leur est faite en regard des succès et
de la fortune qui s'attachent aux pas de gens qui n'ont jamais
étudié. Ils se disent: „Valait-il la peine de dépenser tant de

forces, de temps et d'argent pour en arriver là?" Et ce piteux
résultat, le sentiment d'une jeunesse consumée à préparer un
âge mûr tout rempli de déceptions et de regrets, leur fait prendre
en grippe ces études classiques qui les ont menés à si peu de

chose.
Il faut reconnaître pourtant que toutes ces raisons et d'autres

encore qu'on pourra trouver, ne touchent pas au fond de

la question. De ce que plusieurs associent l'idée d'études
classiques à celles de bagne, ou de rancœurs, ou d'insuccès final,
nous pouvons conclure simplement qu'il y a quelque chose de
vicié dans la façon de diriger et aussi de récompenser ces études

775



(appliquons-nous à y remédier!) mais cela ne signifie pas qu'en
soi il faille renoncer à la culture ancienne.

Qu'on nous permette ici une comparaison, encore qu'elle
soit celle que nous employons volontiers quand nous devons
expliquer à des enfants pourquoi l'on étudie le latin et le grec.
Elle est d'ordre quelque peu alimentaire, mais elle est au moins
pratique et rend clairement notre pensée.

Le latin et le grec, disons-nous à nos petits candidats aux
études classiques, c'est comme la confiture, le matin, à déjeuner.
On peut se passer de confiture, on peut aussi se passer de latin.
Cela n'empêche pas que c'est la confiture (et les enfants le
savent assez) qui fait le prix du déjeuner. Le café, le pain, le

beurre, je veux dire la langue maternelle ou toute autre langue
moderne, l'arithmétique, les sciences, tout cela c'est excellent, et
c'est indispensable. Mais ajoutez-y la confiture, j'entends le latin
et le grec, que d'aucuns déclarent inutiles, cet inutile, ce rien,
vous transforme pourtant du tout au tout le repas, et d'un
déjeuner ordinaire fait un déjeuner „extra".

C'est le luxe de bon aloi. Tel le pot de fleur qui transforme
une chambre nue, le rayon de soleil qui met en valeur un
paysage austère. La science toute crue, en vertu de laquelle vous
apprenez à parler, à écrire, à compter, et par dessus le marché
à tirer parti de toutes les ressources à vous offertes, cette science
c'est très bien. A un certain point de vue on peut fort bien

l'envisager comme suffisante, complète, parfaitement adaptée aux
besoins auxquels elle est appelée à répondre. Eile est le pain
qui nourrit.

Mais „l'homme ne vivra pas seulement de pain." Cette
parole trouve ici aussi son application.

Il faut à l'homme un idéal, un élément de poésie. Les œuvres
latines et grecques ne nous font-elles pas remonter aux sources
les plus pures de la poésie?

L'âme humaine aime non seulement à agir, dans la
préoccupation du présent et de l'avenir; elle aime à faire un retour
en arrière et à retrouver les choses et les gens du passé. Qui
la satisfera mieux que le contact avec les premiers penseurs de

notre race latine, et avec les Grecs, leurs prédécesseurs et leurs
éducateurs?

776



Désirez-vous contempler un art achevé, une civilisation achevée,

vous pénétrer de beautés parfaites et comme telles éternellement

humaines? C'est encore vers Athènes et vers Rome qu'il
vous faudra regarder.

Donnez-vous la prééminence à une tête bien organisée sur
une tête bien remplie; estimez-vous qu'avant d'apprendre et de

savoir beaucoup, il importe de discipliner son esprit, de lui donner
des habitudes d'ordre, de clarté, de logique et peut-être même

une certaine urbanité, en tout cas la rectitude de la pensée, la

rigueur du raisonnement: vous ne trouverez pas de plus précieux
auxiliaire à ce point de vue que la culture ancienne.

Et l'on a voulu, sur terre française, se passer de ce précieux
moyen d'éducation et d'ornement intellectuel Quelle tentative
folle Et combien peu nous devons-nous étonner que les scientifiques

eux-mêmes, trop intelligents pour ne pas comprendre, soient
à l'heure actuelle parmi les premiers pour protester, et pour
réclamer, en faveur de la culture française, qu'elle s'abreuve à ses

sources antiques sous peine de déchoir et de faire faillite dans
le monde.

Saluons cet effort, et souhaitons qu'il réussisse.

NYON LOUIS GOUMAZ

P. S. Le besoin d'un retour à la culture ancienne qu'on signale en
France, serait-il ressenti également de l'autre côté du Rhin? Au moment
où nous corrigeons les épreuves des lignes qui précèdent, les journaux
nous rendent compte d'un discours de l'empereur d'Allemagne aux élèves
du gymnase de Cassel.

„Etudiez avec zèle le grec, leur dit l'auguste orateur, et cultivez la
puissante culture des Hellènes dont s'inspirent aujourd'hui encore, et peut-
être plus que jamais, notre vie et notre art.

„Aiguisez votre esprit de l'harmonie et de l'art grecs. J'espère que la
culture du grec continuera à fleurir dans nos écoles d'Allemagne."

Guillaume II n'est sans doute pas seul dans son pays à penser de
cette manière. Son discours vient à point, au moment où en Allemagne
on parle tant d'industrialisme, d'utilitarisme et de Realpolitik.

Un discours n'est qu'un discours. Dans le cas particulier, il est pourtant

un réjouissant symptôme. - : f.£ q

DD

777


	Culture Française et culture antique

