
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Über Freiheit und Notwendigkeit im Drama

Autor: Hinrichsen, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER FREIHEIT UND NOTWENDIG¬
KEIT IM DRAMA

„Im Trauerspiele nun", schrieb Grillparzer 1819, „wird
entweder der Freiheit über die Notwendigkeit der Sieg verschafft,
oder umgekehrt. Die Neueren halten das erstere für das allein
Zulässige, worüber ich aber ganz der entgegengesetzten Meinung
bin. Die Erhebung des Geistes, die aus dem Siege der Freiheit
entspringen soll, hat durchaus nichts mit dem Wesen des Tragischen

gemein und schließt nebstdem das Trauerspiel scharf ab,
ohne jenes weitere Fortspielen im Gemüte des Zuschauers zu

begünstigen, das eben die eigentliche Wirkung der wahren Tragödie
ausmacht." Sätze, die Hebbel, der letzte große Tragiker, welcher
stets betont, dass von Tragik nur die Rede sein kann, wo kein
Ausweg ist, wohl bedingungslos unterschrieben hätte. Seitdem
haben wir nach Hebbel nur Dramen gehabt, in denen das Schicksal
der Person rein aus den Bedingungen ihrer Umwelt hervorging,
wo ihr Wollen fast keine Rolle mehr spielte, es deshalb auch
keinen Kampf und kein Ringen mehr gab, sondern nur noch ein
Erleiden und Erliegen. Es frägt sich aber, ob Tragik und nicht
ein trauriges Leiden, ob jenes tiefere Ergriffenwerden des
Zuschauers möglich ist ohne ein streitbares Wollen des Helden.
Ob nicht gerade aus dem Ringen und Kämpfen zum guten Teil
das hervorgeht, was man als „Erhebung" bezeichnet, ob ein
Gebrochenwerden eines Individuums uns nicht nur dann stärker
interessieren kann, wenn Kraft da ist, welche gebrochen wird.
So schafft uns die Erkenntnis der Notwendigkeit eines Unterliegens
rein an sich noch keine tragische Empfindung, wirkt im Gegenteil,

zu klar aufgezeigt und nach Art der Modernen an den Anfang
gestellt, beklemmend und niederdrückend. Innerlich determiniert
ist jeder Charakter, wird uns jedoch die innerliche und äußerliche

Determinierung, wie sie unserer modern naturwissenschaftlichen

Erkenntnis entspricht, unter Vernachlässigung aller Illusion
von Willensfreiheit allzu klar aufgezeigt, so ruft das einen dumpf
hoffnungslosen Eindruck hervor. Man könnte sich nun auf den
antiken Schicksalsbegriff berufen wollen, wo auch alles das
Individuum einem rettungslosen Untergang zudrängt. Dennoch be-

731



steht ein bedeutsamer Unterschied. Durch das antike Schicksal
ist der Mensch nicht wie nach der modernen Millieutheorie in

jeder einzelnen Beziehung gebunden, sondern mehr dem Ganzen
nach. Dadurch wird der Phantasie ein viel weiterer Spielraum
gelassen, dem Individuum ist sein Selbstbestimmungsrecht nicht
so völlig genommen, der Empfindung nach, auf die es hier lediglich

ankommt. Der antike Schicksalsbegriff schöpft seine
Wirksamkeit gerade aus der vorausgesetzten Freiheit des Willens, welche
durch ihn zwar negiert wird, aber doch nur in der Weise, dass
dem Menschen die Illusion seiner Freiheit bleibt. Indem die
Ohnmacht des Einzelwillens aufgezeigt wird, wird er sozusagen
gerade dadurch nicht geleugnet, sondern in höchster Weise als

Illusion, als Wunsch, als Sehnsucht bejaht. Wogegen unsere
moderne, so viel schärfer präzisierende Art, das Individuum durch
Herkunft und Umgebung determiniert zu sehen, die Bindung statt
an das Ende wie bei den Alten sofort an den Anfang setzt.
Nicht allmählich wird klar, dass der Mensch gegen Schicksalsmächte

nicht ankämpfen kann, dass er der Übermacht erliegen
muss, sondern das Individuum erscheint von vornherein recht
eigentlich als kampfunfähig, ja existiert im Grunde gar nicht als

Individualität, als eigenes Kraftzentrum, sondern, je genauer es
als Produkt seiner Umgebung hingestellt wird, um so mehr
bröckelt von seiner Menschlichkeit, seinem Willenstum ab. Bei
den Alten ein sich selbst bestimmendes Individuum nach

Überzeugung des Dichters und Zuschauers, aber das Schicksal ist
stärker; bei den Modernen ein kleiner, zager Rest von
Selbstbestimmungsillusion, welchen der Dichter seinem Geschöpf im
Grunde wider besseres Wissen, nur der Wirklichkeitstreue zu
Liebe, lässt. Ein schreckensvoll Drohendes tritt hier langsam
hervor und erfüllt unsere Phantasie mit dunklem Schauern, eine
nüchtern verstandsmäßige Abhängigkeit wird dort aufgezeigt vom
Anfang bis zum Ende hin. Also, der Unterschied ist gewaltig.

Von Hebbel pflegt man zu sagen, dass sein Drama die Mitte
innehalte zwischen dem antiken und demjenigen Shakespeares.
Walzel („Hebbelprobleme") weist nach, dass es dem Holsteiner,
den man sonst wohl gern als „Charakteristiker" bezeichnete,
nicht lediglich um Charaktere, wie etwa Shakespeare, zu tun war,
sondern dass in jedes Hebbelsche Drama eine gedankliche Anti-

732



these historischer Art eingeht, die Charaktere somit nicht frei
dastehen, sondern ein Hauptakzent auf ihre (historisch gesehene)
Gebundenheit fällt, wodurch einerseits diese bestimmten Charaktere,

sie immerhin als individuelle Gestalten gegeben, überhaupt
erst möglich werden, woraus andererseits ihr Schicksal erwächst.
Und Zinkernagel („Die Grundlagen der Hebbelschen Tragödie")
kommt zu dem Schluss: „Sein (Hebbels) Drama ist der Ausdruck
des modernen Zeitbewusstseins, dem sich die Gebundenheit aller
individuellen Lebensbetätigung immer furchtbarer offenbart." Der
Unterschied zwischen den modernen Milieu-Dramatikern und
Hebbel liegt darin, dass die ersten diese Gebundenheit aller
individuellen Lebensbetätigung im Einzelnen aufzeigen, während Hebbel
sie vorwiegend noch im Ganzen und historisch sieht. Die
Modernen glauben sozusagen an das Individuum überhaupt nicht
mehr und bleiben im Detail stecken, während Hebbel, darin den

Alten mit ihrem Schicksalsbegriff näher stehend, wohl dem
Individuum seine Kraft und seinen Willen lassen möchte und nur
aufzeigen will, dass es dem Ganzen seines Lebens nach gebunden
ist, den Bedingungen seiner Epoche sich nicht entziehen kann.
Dieses höheren Überblicks wegen bei ihm die größere dramatische
Kraft und Wirkung.

Grillparzer, der in dem oben gegebenen Passus für die

„Notwendigkeit" wie Hebbel und gegen die „Freiheit" eintritt,
kommt im Verlauf seines Aufsatzfragmentes dann, vorwiegend
wohl an die im Schluss des Dramas sich äußernde Notwendigkeit
und Gebundenheit denkend, doch dazu, von einer „moralischen
Weltordnung" zu sprechen, „die im Geschlechte ausgleicht, was
stört in den Individuen", redet von einem „Jenseits, wo auch das

Rechttun des Individuums seine Vollendung und Verherrlichung
findet", stellt sich also, obwohl er im Anfang Schillers
moralisierende Theorie und Praxis zu bekämpfen scheint, auf den Boden
ethischer Überzeugungen. Und es dürfte wohl keine Tragödie
möglich sein ohne diese Überzeugungen! Im Hintergrunde muss
stets die bange Frage nach einem Sinn des Lebens, nach einer
Ausgleichung mitspielen. Es scheint mir unmöglich, dramatisch
über die alte Frage, weshalb die Gerechten hienieden fallen und
die Ungerechten siegen, bei aller Abneigung unserer Zeit gegen
die „moralische Pose" wesentlich hinauszukommen. Selbst mit

733



einer bloß cynischen Konstatierung, dass dem so sei, schwingt
noch immer Schmerz darüber, Sehnsucht, es möge sich anders
verhalten. Wissenschaftlich mögen wir nicht nur die Beantwortung
dieser Frage ablehnen, sondern sogar sagen, es sei gar nicht derart

zu fragen, als lebende leidende Menschen kehrt uns das

Problem stets wieder, und selbst, wenn ein Moderner (wie Ibsen)
Vererbungsfragen aufnimmt, erwächst ihnen ihre uns direkt menschlich

packende Bedeutung über alles rein wissenschaftliche
Erkennen hinaus stets nur aus unserm ethisch-metaphysischen
Verlangen. Jene uralte Frage an das Schicksal bleibt ewig neu, und

so, und wie in unsern Schlafträumen gern Kindheitserinnerungen
wieder auftauchen, werden wir 'in wachem Zustand auch nie jener
alten Fragen aus der Kindheit alles Menschentums ledig. Vom
Standpunkt eines absolut überzeugten Determinismus aus sind
diese Fragen bedeutungslos. Er führte, konsequent nicht nur
gedacht, sondern auch empfunden, zur Resignation. Aber derart
konsequent ist niemand, und deshalb gibt es auch für uns noch
immer ethische Probleme, und wird der Dichter uns stets am
tiefsten ergreifen, der von diesem uralten Leid der Menscheit,
von diesen ewigen Zweifeln am meisten in seinen Werken
mitschwingen lässt.

Wenn das Individuum gar nichts bedeutet, als etwas rein
Ephemeres anzusehen ist, nichts Unverlierbares ihm inne wohnt,
ist keinerlei Tragik möglich. Nur dadurch, dass wir selber uns
als Individuen fühlen, uns gar nicht anders als individuell existierend

denken können, den Verlust unserer individuellen Existenz
fürchten, vermögen wir Anteil am Leiden und Tod anderer zu
nehmen. Dort also liegen die Wurzeln alles tragischen Mitleidens,
nur aus diesen dunkeln Gefühlen zieht tragisches Mitleiden seine
Kraft. Deshalb muss, um uns wirklich zu interessieren, Leiden
und Untergang eines Individuums auch stets irgend welche
ethische Bedeutsamkeit haben. Dass wir nicht frei sind, wissen
wir heute, wussten in ihrer Weise schon die Alten. Diese heute

uns genauer bekannte Gebundenheit aufzuzeigen, eben als eine

neue, unserer Epoche eigene Erkenntnis lockte die modernen
Dramatiker (wie Hebbel). Sie wurden dadurch Naturalisten und
ethische Pessimisten. Nicht so Hebbel. In diesem Punkt
unterscheidet er sich trotz aller zeitlichen Gebundenheit, welche er

734



seinen Gestalten gibt, von jenem scharf und bestimmt. Die
Modernen haben sich entschieden: es gibt keine Freiheit und der
bleibende Rest, ohne den auch sie nicht auskommen können,
weil kein Dichter, kein Mensch es kann, ist nur noch resignierte
Auflehnung. Nicht so Hebbel (nebenbei gesagt, auch nicht Ibsen);
er hofft, er glaubt trotzdem. Ihm existieren noch ethische Mächte,
und darin, aufzuzeigen, dass trotz aller zeitlichen Gebundenheit,
ein Dauerndes, sich stets wieder Durchsetzendes, wenn auch in
keinem Augenblick voll in Erscheinung Tretendes existiert, sieht
er die Aufgabe des Dichters. Dieses Grundgefühl beherrscht ihn
so gut wie Schiller, der von sich sagte: „Ich habe mir eigentlich
mein eigenes Drama nach meinem Talent gebildet, welches mir
eine gewisse Excellence darin gibt, weil es eben mein Drama ist",
wie Shakespeare, dessen Hamlet, dessen Lear, Richard II. usw.
auch bedeutungslos wären, wenn rein Ursache und Wirkung in
der Welt regierten.

Es ändert nichts an dem eben hier Dargelegten, dass bei
Hebbel diese Probleme in schärferer und zum Teil mehr rein
gedachter Form zu Tage treten, während sie bei Shakespeare und
älteren Dichtern überhaupt nur im Hintergrund liegen. Es ist
das eine Frage, die sich nach dem spezifisch dichterischen Genie
entscheidet. Es berühren diese meine Erörterungen aber scharf
und genau das Problem, weshalb wir auch heute noch, nachdem
das Verlangen nach einer wirklichen Tragödie wieder erwacht ist,
keine großen Dramatiker besitzen. Ein großes Drama kann nur
aus diesem, im Vorhergehenden skizzierten metaphysischen Grundgefühle

erwachsen, dem in unserer Zeit mit ihrer naturwissenschaftlich

- skeptischen Richtung manches entgegensteht. Man
scheut sich heute vor tiefer greifenden ethischen Problemen. Und

wenn es mir persönlich auch total fern liegt, einer Problemdichtung

das Wort zu reden — ich habe andern Orts nachzuweisen

gesucht, wo gerade auch bei Hebbel ein
modern-verstandesmäßiges Element sich in sein Schaffen störend
einmischt -— wenn man die Frage stellen kann, ob der Gegenwart
noch große Dichter im spezifischen Sinn entstehen können, eben,
weil wir zu scharf und genau im Einzelnen zu sehen gelernt
haben, ob also ein großes tragisches Drama noch überhaupt
möglich ist, war es doch stets nur wenigen und vielleicht günsti-

735



geren Zeiten gegeben — an dem hier Aufgezeigten ändert das

nichts.
Grillparzer schreibt 1819 noch, die Neueren hielten den Sieg

der Freiheit über die Notwendigkeit für das allein Zulässige, am
Schluss der Tragödie wohlverstanden, entscheidet sich selbst aber
für das Gegenteil. Dennoch stellt er den Sieg der Notwendigkeit
über die Freiheit in seinen Dramen nie so scharf heraus wie
Hebbel, bindet seine Charaktere nicht so ausgesprochen wie der
Holsteiner, von dem Grillparzer einmal sagt, er bringe nur als

Denkender alles für seine Aufgabe mit. Zum Teil vielleicht nur.
weil Grillparzer vor der konsequenten Durchführung einer rein
tragischen Grundanschauung zurückschreckte. Er neigte bekanntlich
zu einem gewissen Ausweichen. Da spielt für ihn so gut ein
Individuelles mit, wie wenn der später geborene Hebbel nach
seinen individuellen Bedingungen sich gerade für die
Herausarbeitung einer starken Gebundenheit seiner Charaktere und eine
unerbittliche tragische Konsequenz entschied. Es ist ja nun in
keiner Weise auszuschließen, dass uns ein tragischer Dichter
entstehen könnte, welcher, nicht weniger als Hebbel von der furchtbaren

Gebundenheit aller menschlich - individuellen Handlungen
überzeugt, dieses Gefühl doch nicht so scharf gedacht in seinen
Werken in Erscheinung treten ließe, seinen Charakteren mehr den
Schein der Freiheit bewahrte, ihnen weniger Bewusstsein ihrer
jedesmaligen Situation mitgäbe und, also jene Forderung moderner
Erkenntnis nicht weniger als Hebbel erfüllend, doch, mehr den
Kleist und Grillparzer gleichgeartet, in verhüllterer und damit
poetisch noch wirksamerer Weise zu einem ähnlichen tragischen
Ziel gelangte wie Hebbel. Insofern ließe sich doch, so weit sich
in diesen Dingen, wo es im wesentlichen immer um ein
Angeboren-Individuelles sich handeln wird, überhaupt lernen lässt,
vielleicht etwas von Hebbels Erkenntnissen für Nachfolgende
nutzen.

Durchaus frei sind auch nicht Shakespeares Charaktere. Auch
sie sind gebunden. Insofern handelt es sich nicht um die Frage:
Freiheit oder Notwendigkeit, sondern lediglich um die andere:
wie viel Freiheit, wie viel Notwendigkeit. Etwa auch: wo hat im
Drama die Freiheit zu stehen, wo die Notwendigkeit. So in den

einzelnen Charakteren, so im ganzen und seinem Ausgang.

736



Wieder Grillparzer sagt in dem gleichen oben zitieren Aufsatz:
„Das Wesen des Drama ist, da es etwas Erdichtetes als wirklich
geschehend anschaulich machen soll, strenge Kausalität." Damit
schon ist die Gebundenheit der Charaktere bezeichnet, sowie, dass
alles einem unentrinnbaren Ausgang, in welchem im ganzen dann
nichts anderes als Notwendigkeit siegen kann, zudrängen muss.
Diese strenge Kausalität hat aber nur im Ganzen eben sich zu
dokumentieren unter dem Schein der Freiheit und Ungebunden-
heit im Einzelnen, denn (wieder Grillparzer): „Die Poesie ist die

Aufhebung der Beschränkungen des Lebens." Also strenge
Kausalität unter dem Schein der Freiheit sind die beiden wesentlichen
Forderungen. Je nach ihrer individuellen Art wird nun ein Dichter

mehr der ersten, ein anderer mehr der zweiten Forderung
genügen, der eine uns mehr Lebendigkeit des Einzelnen, besonders
der einzelnen Gestalt geben, der andere Werke von größerer
Geschlossenheit und höherem Gehalt, auch tiefer begründeter
Tragik; wesentlich aber wird immer dabei bleiben, welcher jener
supponierten beiden Dichter mehr Dichter ist, welcher ohne
Einmischung unterstützender Verstandeskonstruktionen am reinsten

aus Phantasie-Anschauung schafft, wessen Werke am reinsten aus
einem ungestörten Schöpfungsakt hervorgegangen sind.

Aus rein verstandesmäßiger Überlegung entsteht kein Drama.
Genau so wenig wie ein lyrisches Gedicht. Wie Goethe sagt:
„In der Poesie jedoch lassen sich gewisse Dinge nicht zwingen
und man muss von guten Stunden erwarten, was durch geistigen
Willen nicht zu erreichen ist." Und weiter: „Der Takt (Rhythmus)
kommt aus der poetischen Stimmung, wie unbewusst. Wollte
man darüber denken, wenn man ein Gedicht macht, man würde
verrückt und brächte nichts Gescheidtes zustande." Aber nicht

nur der Takt des Gedichtes kommt aus der poetischen Stimmung
„wie unbewusst". Gerade nach Goethes Zeugnis entstanden ihm

ganze Gedichte unbewusst; und wenn sich auch Gedichte machen

lassen ebenso wie Dramen, so ist trotzdem festzuhalten, dass

auch dramatische Dichtungen Gedichte sind, dass der Vorgang
bei ihrer Konzeption nach dem Zeugnis aller wirklichen dramatischen

Dichter kein andrer ist, wie weit Verstand und Reflexion

später auch mithelfen und zurechtrücken mögen — berechtigter,
notwendiger, aber auch, wo die dichterische Stimmung versagt,

737



oft unberechtigter, ja direkt schädigender Weise. Natürlich kann
sie bei einem Werk größeren Umfangs leichter versagen! Ein
Beurteiler von feinem Empfinden wird diese Schichten, wo
Reflexion aushelfen musste, meist leicht und sicher herausfinden und
wird noch leichter spüren, wo die Grundkonzeption nicht aus
poetischer Stimmung, sondern aus verstandesmäßigen Erwägungen
kam, konstruiert war wie zum Teil bei Hebbel, wie ganz unbestreitbar
deutlich bei Lessings „Emilia Galotti". Der Charakter der Emilia
bietet so unlösbare Widersprüche lediglich aus dem Grunde, dass

Lessing ihn so widerspruchsvoll und unmöglich oder wenigstens
nicht unmittelbar einleuchtend brauchte, um die ganze Handlung
seiner Absicht gemäß aufbauen zu können. Und rein für sich
betrachtet als eine konstruierte Handlung ist die Handlung der
Emilia Galotti theatralisch vorzüglich. Sind solche Konstruktionen
der theatralischen Wirksamkeit recht angepasst, so beruht auf
ihnen gerade auf der Bühne die Überlegenheit des nur theatralischen

Talents selbst über das dichterische Genie, die theatralische

Überlegenheit der Lessing, Schiller, Laube, Gutzkow über
Goethe, Hebbel (der nur geringes theatralisch - konstruktives
Geschick besaß), Kleist und auch Grillparzer trotz des zuletzt
Genannten Bühneninstinkt. In Werken aber, welche sich durch
Absicht und Gehalt echten Dichterwerken nähern, den Lessing-
schen Dramen etwa, da es von den eigentlichen Machern gleich
Laube in diesem Zusammenhange doch nicht zu reden lohnt,
ja selbst noch eine Stufe höher, in Schillers Wallenstein, macht
sich diese Entstehungsweise dennoch stets geltend, müssen
die erreichten Theaterwirkungen durch irgendwelche psychologischen

Entgleisungen bezahlt werden. So genial und tief -

stimmungsvoll der fünfte Akt von „Wallensteins Tod" ist, der
CharakterWallensteins selber im ganzen ist bekanntermaßen brüchig,
weil nicht einheitlich durch einen Phantasieakt erzeugt, sondern
nach den Bedürfnissen der Handlung konstruiert und zusammengesetzt.

Eine echt lebendige Gestalt aber lässt sich nicht
zusammenrechnen, sie wird empfangen und tritt aus dem Unbewussten
ins Leben.

BASEL Dr. HINRICHSEN
(Schluss folgt.)

738


	Über Freiheit und Notwendigkeit im Drama

