Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Uber Freiheit und Notwendigkeit im Drama
Autor: Hinrichsen, O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER FREIHEIT UND NOTWENDIG-
KEIT IM DRAMA

,Im Trauerspiele nun“, schrieb Grillparzer 1819, ,wird ent-
weder der Freiheit liber die Notwendigkeit der Sieg verschafit,
oder umgekehrt. Die Neueren halten das erstere fiir das allein
Zuléssige, woriiber ich aber ganz der entgegengesetzten Meinung
bin. Die Erhebung des Geistes, die aus dem Siege der Freiheit
entspringen soll, hat durchaus nichts mit dem Wesen des 7ragi-
schen gemein und schlieBt nebstdem das Trauerspiel scharf ab,
ohne jenes weitere Fortspielen im Gemiite des Zuschauers zu
begiinstigen, das eben die eigentliche Wirkung der wahren Tragddie
ausmacht.“ Sétze, die Hebbel, der letzte groBe Tragiker, welcher
stets betont, dass von Tragik nur die Rede sein kann, wo kein
Ausweg ist, wohl bedingungslos unterschrieben hétte. Seitdem
haben wir nach Hebbel nur Dramen gehabt, in denen das Schicksal
der Person rein aus den Bedingungen ihrer Umwelt hervorging,
wo ihr Wollen fast keine Rolle mehr spielte, es deshalb auch
keinen Kampf und kein Ringen mehr gab, sondern nur noch ein
Erleiden und Erliegen. Es fragt sich aber, ob 7ragik und nicht
ein trauriges Leiden, ob jenes tiefere Ergriffenwerden des Zu-
schauers moglich ist ohne ein streitbares Wollen des Helden.
Ob nicht gerade aus dem Ringen und Kdmpfen zum guten Teil
das hervorgeht, was man als ,Erhebung“ bezeichnet, ob ein
Gebrochenwerden eines Individuums uns nicht nur dann stirker
interessieren kann, wenn Kraft da ist, welche gebrochen wird.
So schafit uns die Erkenntnis der Notwendigkeit eines Unterliegens
rein an sich noch keine tragische Empfindung, wirkt im Gegen-
teil, zu klar aufgezeigt und nach Art der Modernen an den Anfang
gestellt, beklemmend und niederdriickend. Innerlich determiniert
ist jeder Charakter, wird uns jedoch die innerliche und &uBer-
liche Determinierung, wie sie unserer modern naturwissenschaft-
lichen Erkenntnis entspricht, unter Vernachldssigung aller [llusion
von Willensfreiheit allzu klar aufgezeigt, so ruft das einen dumpf
hoffnungslosen Eindruck hervor. Man konnte sich nun auf den
antiken Schicksalsbegriff berufen wollen, wo auch alles das Indi-
viduum einem rettungslosen Untergang zudrdngt. Dennoch be-

731



steht ein bedeutsamer Unterschied. Durch das antike Schicksal
ist der Mensch nicht wie nach der modernen Millieutheorie in
jeder einzelnen Beziehung gebunden, sondern mehr dem Ganzen
nach. Dadurch wird der Phantasie ein viel weiterer Spielraum
gelassen, dem Individuum ist sein Selbstbestimmungsrecht nicht
so vollig genommen, der Empfindung nach, auf die es hier ledig-
lich ankommt. Der antike Schicksalsbegriff schopft seine Wirk-
samkeit gerade aus der vorausgesetzten Freiheit des Willens, welche
durch ihn zwar negiert wird, aber doch nur in der Weise, dass
dem Menschen die Illusion seiner Freiheit bleibt. Indem die
Ohnmacht des Einzelwillens aufgezeigt wird, wird er sozusagen
gerade dadurch nicht geleugnet, sondern in hochster Weise als
[ltusion, als Wunsch, als Sehnsucht bejaht. Wogegen unsere
moderne, so viel schérfer prézisierende Art, das Individuum durch
Herkunft und Umgebung determiniert zu sehen, die Bindung statt
an das Ende wie bei den Alten sofort an den Anfang setzt.
Nicht allméhlich wird klar, dass der Mensch gegen Schicksals-
madchte nicht ankdmpfen kann, dass er der Ubermacht erliegen
muss, sondern das Individuum erscheint von vornherein recht
eigentlich als kampfunfdhig, ja existiert im Grunde gar nicht als
Individualitat, als eigenes Kraftzentrum, sondern, je genauer es
als Produkt seiner Umgebung hingestellt wird, um so mehr
brockelt von seiner Menschlichkeit, seinem Willenstum ab. Bei
den Alten ein sich selbst bestimmendes Individuum nach Uber-
zeugung des Dichters und Zuschauers, aber das Schicksal ist
starker; bei den Modernen ein Kleiner, zager Rest von Selbst-
bestimmungsillusion, welchen der Dichter seinem Geschopf im
Grunde wider besseres Wissen, nur der Wirklichkeitstreue zu
Liebe, ldsst. Ein schreckensvoll Drohendes tritt hier langsam
hervor und erfiillt unsere Phantasie mit dunklem Schauern, eine
niichtern verstandsméBige Abhdngigkeit wird dort aufgezeigt vom
Anfang bis zum Ende hin. Also, der Unterschied ist gewaltig.

Von Hebbel pflegt man zu sagen, dass sein Drama die Mitte
innehalte zwischen dem antiken und demjenigen Shakespeares.
Walzel (,Hebbelprobleme®) weist nach, dass es dem Holsteiner,
den man sonst wohl gern als ,Charakteristiker bezeichnete,
nicht lediglich um Charaktere, wie etwa Shakespeare, zu tun war,
sondern dass in jedes Hebbelsche Drama eine gedankliche Anti-

132



these historischer Art eingeht, die Charaktere somit nicht frei
dastehen, sondern ein Hauptakzent auf ihre (historisch gesehene)
Gebundenheit fallt, wodurch einerseits diese bestimmten Charak-
tere, sie immerhin als individuelle Gestalten gegeben, iiberhaupt
erst moglich werden, woraus andererseits ihr Schicksal erwéchst.
Und Zinkernagel (,Die Grundlagen der Hebbelschen Tragddie“)
kommt zu dem Schluss: ,Sein (Hebbels) Drama ist der Ausdruck
des modernen Zeitbewusstseins, dem sich die Gebundenheit aller
individuellen Lebensbetdtigung immer furchtbarer offenbart.“ Der
Unterschied zwischen den modernen Milieu-Dramatikern und
Hebbel liegt darin, dass die ersten diese Gebundenheit aller indivi-
duellen Lebensbetédtigung im Einzelnen aufzeigen, wahrend Hebbel
sie vorwiegend noch im Ganzen und historisch sieht. Die
Modernen glauben sozusagen an das Individuum iiberhaupt nicht
mehr und bleiben im Detail stecken, wahrend Hebbel, darin den
Alten mit ihrem Schicksalsbegriff ndher stehend, wohl dem Indi-
viduum seine Kraft und seinen Willen lassen mochte und nur
aufzeigen will, dass es dem Ganzen seines Lebens nach gebunden
ist, den Bedingungen seiner Epoche sich nicht entziehen kann.
Dieses hoheren Uberblicks wegen bei ihm die groBere dramatische
Kraft und Wirkung.

Grillparzer, der in dem oben gegebenen Passus fiir die
»INotwendigkeit* wie Hebbel und gegen die ,Freiheit* eintritt,
kommt im Verlauf seines Aufsatzfragmentes dann, vorwiegend
wohl an die im Schluss des Dramas sich duBernde Notwendigkeit
und Gebundenheit denkend, doch dazu, von einer ,moralischen
Weltordnung“ zu sprechen, ,die im Geschlechte ausgleicht, was
stort in den Individuen“, redet von einem , Jenseits, wo auch das
Rechttun des /ndividuums seine Vollendung und Verherrlichung
findet*, stellt sich also, obwohl er im Anfang Schillers morali-
sierende Theorie und Praxis zu bekdmpfen scheint, auf den Boden
ethischer Uberzeugungen. Und es diirfte wohl keine Tragddie
moglich sein ohne diese Uberzeugungen! Im Hintergrunde muss
stets die bange Frage nach einem Sinn des Lebens, nach einer
Ausgleichung mitspielen. Es scheint mir unmaoglich, dramatisch
iiber die alte Frage, weshalb die Gerechten hienieden fallen und
die Ungerechten siegen, bei aller Abneigung unserer Zeit gegen
die ,moralische Pose“ wesentlich hinauszukommen. Selbst mit

733



einer bloB cynischen Konstatierung, dass dem so sei, schwingt
noch immer Schmerz dariiber, Sehnsucht, es modge sich anders
verhalten. Wissenschaftlich mégen wir nicht nur die Beantwortung
dieser Frage ablehnen, sondern sogar sagen, es sei gar nicht der-
art zu fragen, als lebende leidende Menschen kehrt uns das
Problem stets wieder, und selbst, wenn ein Moderner (wie Ibsen)
Vererbungsfragen aufnimmt, erwachst ihnen ihre uns direkt mensch-
lich packende Bedeutung iiber alles rein wissenschaftliche Er-
kennen hinaus stets nur aus unserm ethisch-metaphysischen Ver-
langen. Jene uralte Frage an das Schicksal bleibt ewig neu, und
so, und wie in unsern Schlaftriumen gern Kindheitserinnerungen
wieder auftauchen, werden wir ‘'in wachem Zustand auch nie jener
alten Fragen aus der Kindheit alles Menschentums ledig. Vom
Standpunkt eines absolut iiberzeugten Determinismus aus sind
diese Fragen bedeutungslos. Er fiihrte, konsequent nicht nur
gedacht, sondern auch empfunden, zur Resignation. Aber derart
konsequent ist niemand, und deshalb gibt es auch fiir uns noch
immer ethische Probleme, und wird der Dichter uns stets am
tiefsten ergreifen, der von diesem uralten Leid der Menscheit,
von diesen ewigen Zweifeln am meisten in seinen Werken mit-
schwingen lasst.

Wenn das Individuum gar nichts bedeutet, als etwas rein
Ephemeres anzusehen ist, nichts Unverlierbares ihm inne wohnt,
ist keinerlei Tragik moglich. Nur dadurch, dass wir selber uns
als Individuen fiihlen, uns gar nicht anders als individuell existie-
rend denken konnen, den Verlust unserer individuellen Existenz
fiirchten, vermdgen wir Anteil am Leiden und Tod anderer zu
nehmen. Dort also liegen die Wurzeln alles tragischen Mitleidens,
nur aus diesen dunkeln Gefiihlen zieht tragisches Mitleiden seine
Kraft. Deshalb muss, um uns wirklich zu interessieren, Leiden
und Untergang eines Individuums auch stets irgend welche
ethische Bedeutsamkeit haben. Dass wir nicht frei sind, wissen
wir heute, wussten in ihrer Weise schon die Alten. Diese heute
uns genauer bekannte Gebundenheit aufzuzeigen, eben als eine
neue, unserer Epoche eigene Erkenntnis lockte die modernen
Dramatiker (wie Hebbel). Sie wurden dadurch Naturalisten und
ethische Pessimisten. Nicht so Hebbel. In diesem Punkt unter-
scheidet er sich trotz aller zeitlichen Gebundenheit, welche er

134



seinen QGestalten gibt, von jenem scharf und bestimmt. Die Mo-
dernen haben sich entschieden: es gibt keine Freiheit und der
bleibende Rest, ohne den auch sie nicht auskommen konnen,
weil kein Dichter, kein Mensch es kann, ist nur noch resignierte
Auflehnung. Nicht so Hebbel (nebenbei gesagt, auch nicht Ibsen);
er hofft, er glaubt trotzdem. lhm existieren noch ethische Machte,
und darin, aufzuzeigen, dass trotz aller zeitlichen Gebundenheit,
ein Dauerndes, sich stets wieder Durchsetzendes, wenn auch in
keinem Augenblick voll in Erscheinung Tretendes existiert, sieht
er die Aufgabe des Dichters. Dieses Grundgefiihl beherrscht ihn
so gut wie Schiller, der von sich sagte: ,Ich habe mir eigentlich
mein eigenes Drama nach meinem Talent gebildet, welches mir
eine gewisse Excellence darin gibt, weil es eben mein Drama ist,
wie Shakespeare, dessen Hamlet, dessen Lear, Richard Il. usw.
auch bedeutungslos waéren, wenn rein Ursache und Wirkung in
der Welt regierten.

Es dndert nichts an dem eben hier Dargelegten, dass bei
Hebbel diese Probleme in schédrferer und zum Teil mehr rein
gedachter Form zu Tage treten, wdhrend sie bei Shakespeare und
dlteren Dichtern i{iberhaupt nur im Hintergrund liegen. Es ist
das eine Frage, die sich nach dem spezifisch dichterischen Genie
entscheidet. Es beriihren diese meine ErOrterungen aber scharf
und genau das Problem, weshalb wir auch heute noch, nachdem
das Verlangen nach einer wirklichen Tragddie wieder erwacht ist,
keine groBen Dramatiker besitzen. Ein groBes Drama kann nur
aus diesem, im Vorhergehenden skizzierten metaphysischen Grund-
gefiihle erwachsen, dem in unserer Zeit mit ihrer naturwissen-
schaftlich - skeptischen Richtung manches entgegensteht. Man
scheut sich heute vor tiefer greifenden ethischen Problemen. Und
wenn es mir personlich auch total fern liegt, einer Problem-
dichtung das Wort zu reden — ich habe andern Orts nachzu-
weisen gesucht, wo gerade auch bei Hebbel ein modern-ver-
standesmaBiges Element sich in sein Schaffen storend ein-
mischt — wenn man die Frage stellen kann, ob der Gegenwart
noch groBBe Dichter im spezifischen Sinn entstehen kdnnen, eben,
weil wir zu scharf und genau im Einzelnen zu sehen gelernt
haben, ob also ein groBes tragisches Drama noch iiberhaupt
moglich ist, war es doch stets nur wenigen und vielleicht giinsti-

135



geren Zeiten gegeben — an dem hier Aufgezeigten dndert das
nichts.

Grillparzer schreibt 1819 noch, die Neueren hielten den Sieg
der Freiheit iiber die Notwendigkeit fir das allein Zulédssige, am
Schluss der Tragddie wohlverstanden, entscheidet sich selbst aber
fiir das Gegenteil. Dennoch stellt er den Sieg der Notwendigkeit
iiber die Freiheit in seinen Dramen nie so scharf heraus wie
Hebbel, bindet seine Charaktere nicht so ausgesprochen wie der
Holsteiner, von dem Grillparzer einmal sagt, er bringe nur als
Denkender alles fiir seine Aufgabe mit. Zum Teil vielleicht nur,
weil Grillparzer vor der konsequenten Durchfiihrung einer rein
tragischen Grundanschauung zuriickschreckte. Er neigte bekanntlich
zu einem gewissen Ausweichen. Da spielt fiir ihn so gut ein
Individuelles mit, wie wenn der spdter geborene Hebbel nach
seinen individuellen Bedingungen sich gerade fiir die Heraus-
arbeitung einer starken Gebundenheit seiner Charaktere und eine
unerbittliche tragische Konsequenz entschied. Es ist ja nun in
keiner Weise auszuschlieBen, dass uns ein tragischer Dichter ent-
stehen konnte, welcher, nicht weniger als Hebbel von der furcht-
baren (Gebundenheit aller menschlich - individuellen Handlungen
iiberzeugt, dieses Gefithl doch nicht so scharf gedacht in seinen
Werken in Erscheinung treten lieBe, seinen Charakteren mehr den
Schein der Freiheit bewahrte, ihnen weniger Bewusstsein ihrer jedes-
maligen Situation mitgdbe und, also jene Forderung moderner
Erkenntnis nicht weniger als Hebbel erfiillend, doch, mehr den
Kleist und Grillparzer gleichgeartet, in verhiillterer und damit
poetisch noch wirksamerer Weise zu einem &hnlichen tragischen
Ziel gelangte wie Hebbel. Insofern lieBe sich doch, so weit sich
in diesen Dingen, wo es im wesentlichen immer um ein Ange-
boren-Individuelles sich handeln wird, tberhaupt lernen ldsst,
vielleicht etwas von Hebbels Erkenntnissen fiir Nachfolgende
nutzen.

Durchaus frei sind auch nicht Shakespeares Charaktere. Auch
sie sind gebunden. Insofern handelt es sich nicht um die Frage:
Freiheit oder Notwendigkeit, sondern lediglich um die andere:
wie viel Freiheit, wie viel Notwendigkeit. Etwa auch: wo hat im
Drama die Freiheit zu stehen, wo die Notwendigkeit. So in den
einzelnen Charakteren, so im ganzen und seinem Ausgang.

736



Wieder Grillparzer sagt in dem gleichen oben zitieren Aufsatz:
»,Das Wesen des Drama ist, da es etwas Erdichtetes als wirklich
geschehend anschaulich machen soll, strenge Kausalitat.© Damit
schon ist die Gebundenheit der Charaktere bezeichnet, sowie, dass
alles einem unentrinnbaren Ausgang, in welchem im ganzen dann
nichts anderes als Notwendigkeit siegen kann, zudridngen muss.
Diese strenge Kausalitdit hat aber nur im Ganzen eben sich zu
dokumentieren unter dem Schein der Freiheit und Ungebunden-
heit im Einzelnen, denn (wieder Grillparzer): ,Die Poesie ist die
Aufhebung der Beschrankungen des Lebens.“ Also strenge Kau-
salitdt unter dem Schein der Freiheit sind die beiden wesentlichen
Forderungen. Je nach ihrer individuellen Art wird nun ein Dich-
ter mehr der ersten, ein anderer mehr der zweiten Forderung
geniigen, der eine uns mehr Lebendigkeit des Einzelnen, besonders
der einzelnen Gestalt geben, der andere Werke von groBerer
Geschlossenheit und hoherem Gehalt, auch tiefer begriindeter
Tragik; wesentlich aber wird immer dabei bleiben, welcher jener
supponierten beiden Dichter mehr Dichter ist, welcher ohne Ein-
mischung unterstiitzender Verstandeskonstruktionen am reinsten
aus Phantasie-Anschauung schafft, wessen Werke am reinsten aus
einem ungestorten Schopfungsakt hervorgegangen sind.

Aus rein verstandesmiBiger Uberlegung entsteht kein Drama.
Genau so wenig wie ein lyrisches Gedicht. Wie Goethe sagt:
»In der Poesie jedoch lassen sich gewisse Dinge nicht zwingen
und man muss von guten Stunden erwarten, was durch geistigen
Willen nicht zu erreichen ist.“ Und weiter: ,Der Takt (Rhythmus)
kommt aus der poetischen Stimmung, wie unbewusst. Wollte
man dariiber denken, wenn man ein Gedicht macht, man wiirde
verriickt und bridchte nichts Gescheidtes zustande.“ Aber nicht
nur der Takt des Gedichtes kommt aus der poetischen Stimmung
»~wie unbewusst“. Gerade nach Goethes Zeugnis entstanden ihm
ganze Gedichte unbewusst; und wenn sich auch Gedichte machen
lassen ebenso wie Dramen, so ist trotzdem festzuhalten, dass
auch dramatische Dichtungen Gedichte sind, dass der Vorgang
bei ihrer Konzeption nach dem Zeugnis aller wirklichen drama-
tischen Dichter kein andrer ist, wie weit Verstand und Reflexion
spiter auch mithelfen und zurechtriicken mdgen — berechtigter,
notwendiger, aber auch, wo die dichterische Stimmung versagt,

131



oft unberechtigter, ja direkt schadigender Weise. Natiirlich kann
sie bei einem Werk groBeren Umfangs leichter versagen! Ein
Beurteiler von feinem Empfinden wird diese Schichten, wo Re-
flexion aushelfen musste, meist leicht und sicher herausfinden und
wird noch leichter spiiren, wo die Grundkonzeption nicht aus
poetischer Stimmung, sondern aus verstandesmaBigen Erwagungen
kam, konstruiert war wie zum Teil bei Hebbel, wie ganz unbestreitbar
deutlich bei Lessings ,Emilia Galotti“. Der Charakter der Emilia
bietet so unldsbare Widerspriiche lediglich aus dem Grunde, dass
Lessing ihn so widerspruchsvoll und unmdéglich oder wenigstens
nicht unmittelbar einleuchtend brauchte, um die ganze Handlung
seiner Absicht gemdll aufbauen zu koénnen. Und rein fiir sich
betrachtet als eine konstruierte Handlung ist die Handlung der
Emilia Galotti theatralisch vorziiglich. Sind solche Konstruktionen
der theatralischen Wirksamkeit recht angepasst, so beruht auf
ihnen gerade auf der Biihne die Uberlegenheit des nur theatra-
lischen Talents selbst iiber das dichterische Genie, die theatra-
lische Uberlegenheit der Lessing, Schiller, Laube, Gutzkow iiber
Goethe, Hebbel (der nur geringes theatralisch-Xkonstruktives
Geschick besaBl), Kleist und auch Grillparzer trotz des zuletzt
Genannten Biihneninstinkt. In Werken aber, welche sich durch
Absicht und Gehalt echten Dichterwerken ndhern, den Lessing-
schen Dramen etwa, da es von den eigentlichen Machern gleich
Laube in diesem Zusammenhange doch nicht zu reden lohnt,
ja selbst noch eine Stufe hoher, in Schillers Wallenstein, macht
sich diese Entstehungsweise dennoch stets geltend, miissen
die erreichten Theaterwirkungen durch irgendwelche psycholo-
gischen Entgleisungen bezahlt werden. So genial und tief-
stimmungsvoll der fiinfte Akt von ,Wallensteins Tod“ ist, der
Charakter Wallensteins selber im ganzen ist bekanntermaBen briichig,
weil nicht einheitlich durch einen Phantasieakt erzeugt, sondern
nach den Bediirfnissen der Handlung konstruiert und zusammen-
gesetzt. Eine echt lebendige Gestalt aber ldsst sich nicht zusam-
menrechnen, sie wird empfangen und tritt aus dem Unbewussten

ins Leben.

BASEL Dr. HINRICHSEN

(Schluss folgt.)

ooo

7138



	Über Freiheit und Notwendigkeit im Drama

