
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Trennung von Kirche und Staat

Autor: Huber, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRENNUNG VON KIRCHE
UND STAAT

I.

Das Verhältnis von Staat und Kirche ist, seitdem das Christenuni
im römischen Staate zu einer Macht sich entwickelt hatte,

'mmerfort eines der wichtigsten und zu Zeiten eines der brennendsten

Probleme des politischen und religiösen Lebens gewesen,
olange die europäische Kultur, vornehmlich im Mittelalter, ein

e,nheitliches christliches Gepräge hatte, Staat und Kirche als
notwendige, untrennbare, einander ergänzende Formen der mensch-
'chen Gesellschaft galten, drehte sich der Kampf um die Frage,
°b die Kirche dem Staat oder der Staat der Kirche übergeordnet
Sei- Nachdem die Aufklärung die einheitliche christliche
Weltanschauung ins Wanken gebracht und in weiten Kreisen, nament-
'ch seit der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts, zerstört hat, ist
le Fragestellung verändert: Sollen Kirchen und Staat sich von-

e'nander trennen, da der Staat seinen konfessionellen Charakter
a gestreift hat, zum Laienstaat geworden ist und die Staatskirchen
n,cht mehr die Gesamtheit des Volks umfassen.

Diese Frage hat der französische Staat im Jahre 1905 in
schärfster Form bejaht, und wie im politischen Leben Frankreich
Wiederholt auch für andere Staaten, insbesondere die Schweiz, den

nstoß zu Umwälzungen gegeben hat, so scheint auch die
franzosische Kirchentrennung eine starke Rückwirkung auf das Aus-

681



and auszuüben. Abgesehen von den jüngsten Vorgängen in Spanien

und Portugal ist namentlich die Tatsache für uns wichtig,
dass die Entwicklung der Dinge in Frankreich auch in der Schweiz
die staatskirchenrechtlichen Fragen in Fluss gebracht hat. Genf
und Basel-Stadt sind, allerdings in verschiedenem Grade, zur
Lösung von Staat uud Kirche geschritten. Neuenburg hat zwar die

Trennung mit zwei Drittel Mehrheit verworfen, die Angelegenheit
wird aber nur als vertagt betrachtet. In Schaffhausen wurde jüngst
eine Motion, die eine weitere Lockerung der Beziehungen zwischen
Kanton und Landeskirche bezweckt, im Großen Rate eingebracht,
aber allerdings zurzeit abgelehnt; dagegen wurde die Einberufung
einer Kirchensynode beschlossen, welche die Neuordnung der
Landeskirche vorzuberaten haben wird. Der Kanton Aargau hat
in den letzten Jahren die Ablösung seiner Kirchenlasten gegenüber
den Gemeinden durchgeführt. In andern Kantonen wird das
Problem früher oder später auch gestellt werden; es ist keine
Frage, die Trennung von Kirche und Staat ist eine aktuelle
Bewegung, eine Idee, die marschiert.

Noch die Reformatoren hielten an der mittelalterlich-katholischen

Auffassung des christlichen, konfessionell einheitlichen
Staates fest. Auf niederländischem und englischem Boden
entwickelte sich aus täuferischen und calvinistischen Elementen eine

neue Bewegung, der Independentismus. Er hielt zwar an der
christlichen Offenbarung und am Ideal des christlichen Staates
fest, anerkannte aber die individuelle Freiheit der Bibelauslegung
und die freie Gemeindebildung: es war die erste Form der
modernen Glaubens- und Kultusfreiheit. Die englische Revolution
unter Cromwell bildet den Höhepunkt dieser Bewegung. Sie
vermochte sich nicht zu behaupten, aber sie hinterließ als Erbe England

die Toleranzgesetzgebung, die sich im Mutterland nur langsam,

in den Kolonien dafür um so stärker entwickelte. Als 1776
die dreizehn nordamerikanischen Kolonien sich vom Mutterland
lösten, war das Staatskirchentum in Amerika schon ein im
allgemeinen überwundenes Prinzip und die freie Kirchenbildung
anerkannt. In den später entstandenen Staaten der Union war — vom
Mormonenstaat Utah abgesehen — nie die Rede von der Errichtung
staatlicher Kirchen. So ist Nordamerika die eigentliche Heimat
des Trennungsprinzips geworden. Die Kirchen, ob groß oder klein,

682



unterstehen in der Regel dem Privatrechte wie andere Vereine und
Stiftungen; sie sind vom Staate weder begünstigt, noch durch
kultuspolizeiliche Sondergesetze beschränkt. In neuester Zeit haben

allerdings einige Staaten mit starker katholischer Bevölkerung,
so Neuyork, Gesetze erlassen, welche den bischöflich und nicht
genossenschaftlich organisierten Kirchen eine deren besonderen
Verfassungen entsprechende rechtliche Grundlage gewähren. Wenn

man hinsichtlich Nordamerikas von Trennung von Staat und Kirche
spricht, so ist dies eigentlich ungenau, denn, von wenigen der
alten Kolonien abgesehen, waren sie niemals verbunden. Es ist
keine Trennung, keine Zerreißung, sondern ein freies
Nebeneinandergehen, bei dem das kirchlich-religiöse Leben eher stärker
sich entwickelt hat, als dies unter der Herrschaft des staatlichen
Kirchentums anderswo der Fall war.

Auf dem europäischen Kontinent war der Verlauf der Dinge
ein ganz anderer. Das siebenzehnte und achtzehnte Jahrhundert
brachte in protestantischen und katholischen Landen ein starres
Staatskirchentum, wenn schon der Staat selbst seinen konfessionellen

Charakter unter dem Einfluss der Aufklärungsphilosophie
und der merkantilistischen Wirtschaftspolitik mehr und mehr
abstreifte. Abgesehen von der vollen Laisierung des französischen
Staates von 1793 bis 1801 brachte erst der Liberalismus seit den

dreißiger Jahren des neunzehnten Jahrhunderts auf staatskirchen-
rechtlichem Gebiet eine Wandlung; er begünstigte die Autonomie
der Kirchen, denen zuvor schon der Romantizismus neue
Sympathien zugeführt hatte. Das liberale Staatskirchenrecht hat seine
klassische Prägung durch Cavour erhalten, der die Losung chiesa
.libera in stato libero formulierte ; seine praktisch bedeutungsvollste
und dem Klerikalismus förderlichste Entwicklung des liberalen
Systems stellt Belgien dar. In Deutschland und zum Teil in der
Schweiz hat der Liberalismus bewirkt, dass den evangelischen
Kirchen, die bis dahin eine ganz bureaukratische Organisation
hatten, in Analogie zu den Parlamenten eigene, aus Geistlichen
und Laien gebildete Synoden und entsprechend der kommunalen
Selbstverwaltung auch größere Selbständigkeit der Kirchgemeinden
zugestanden wurden.

Frankreich hatte unter Napoleon I. das Staatskirchentum
restauriert und hielt auch 1830 daran fest; dagegen kam es durch

683



Freigabe des Unterrichts aller Stufen der katholischen Kirche
entgegen, die auf diese Weise einen beherrschenden Einfluss übte.
Als Anfang der achtziger Jahre die radikalen Parteien ans Ruder
kamen, setzte sofort eine auf konsequente Laisierung des Staates
zielende Gesetzgebung ein ; den Höhepunkt dieser Entwicklung
bildet das Gesetz über die Auflösung der Orden 1901, die Kündigung

des Konkordats 1904 und das Trennungsgesetz von 1905.

Da die kirchenpolitische Gesetzgebung Frankreichs im Brennpunkt
des politischen Kampfes stand, hat auch das Gesetz von 1905

ausgesprochenermaßen den Charakter eines Kampfgesetzes. Artikel 2

des Trennungsgesetzes lautet: La République ne reconnaît ni
salarie ni subventionne aucun culte. Damit wurde das jährliche
Kultusbudget von zirka 50 000 000 Franken einfach gestrichen,
abgesehen von den sehr kärglichen Pensionen für die bisherigen

Geistlichen. Die speziell kirchlichen Zwecken dienenden
Gebäude und Kultusgegenstände, die in der Revolution als
Staatseigentum erklärt worden und seither solches geblieben waren,
sollten auf sogenannte Associations cultuelles zur Nutznießung
übergehen. Die Organisation dieser Kirchengenossenschaften
war durch das Trennungsgesetz normiert. Während die
Protestanten und Israeliten diese Genossenschaften bildeten, setzte
die Kurie dieser neuen Ordnung einen prinzipiellen, passiven
Widerstand entgegen. Von bedeutungslosen Ausnahmen abgesehen,
kamen keine katholischen Kultusgenossenschaften zustande; auch
die Novellen zum Trennungsgesetz (1907 und 1908) wurden vom
Papst reprobiert. Damit ging das ganze Kirchengut im Inventarwerte

von zirka 600 000 000 Franken ins freie Eigentum des
Staates über.

Der Widerstand der katholischen Kirche gegen die ihr
zugedachte Organisation ist verständlich, mag er auch vielleicht
inopportun gewesen sein; denn die katholische Kirche ist auf
Bischöfe, nicht auf Kirchgemeinden basiert und vor allem sind die
Associations cultuelles so sehr durch polizeiliche Schranken
eingeengt und in ihrer Vermögensfähigkeit so beschränkt, dass ihnen
jede kräftige Entwicklung unmöglich ist. Das Trennungsgesetz
ist — wenigstens in seinen positiven Bestimmungen — tatsächlich
ein toter Buchstabe. Die Regierung überlässt die Kultusgebäude
den katholischen Gottesdiensten, die als von den amtierenden

684



Priestern berufene öffentliche Versammlungen gelten. Immerhin
ist dies nur ein tatsächlicher, einer festen rechtlichen Grundlage
entbehrender Zustand. Das gilt auch von der Organisation der
Kirche selbst, die auf dem freien Gehorsam der Priester und
Bischöfe gegenüber ihren geistlichen Obern beruht. Auch in
finanzieller Beziehung hängt die Kirche gänzlich ab von der
Opferwilligkeit ihrer Glieder. Es ist klar, dass eine Organisation von
der Größe und Bedeutung der französischen katholischen Kirche
nicht sehr lange sich in einem solchen Provisorium befinden kann.
Wenn es nicht gelingt, die intransigente Haltung beider Parteien
einigermaßen zu mildern und so eine dauerhafte Ordnung
herbeizuführen, so dürften dem französischen Staate noch heftige Kämpfe
bevorstehen. Der Sturz des Ministeriums Briand, beziehungsweise
die Umstände, unter denen dieser erfolgt ist, lassen allerdings nicht
einen baldigen Frieden erwarten.

Einen ganz andern Charakter haben die in der Schweiz
durchgeführten Trennungen; sie haben aber auch andere Ursachen. In
den alten Länderkantonen wie Glarus, Graubünden und Appenzell,
sowie in den Gemeinen Herrschaften, dem Toggenburg usw.,
Gebieten, aus denen die neuen Kantone Aargau, Thurgau und
St. Gallen entstanden, war es nie zu einem eigentlichen Staats-
kirchentum gekommen, vielmehr blieb die Pfarrei die Grundlage
der kirchlichen Organisation und auch ökonomisch selbständig.
Die Kirchen und Kirchgemeinden sind in diesen Kantonen
öffentlich-rechtliche Korporationen, bestreiten aber ihre Bedürfnisse fast
ausschließlich aus eigenen Fonds und eigenen Kultussteuern.

In den protestantischen Stadtkantonen entwickelte sich ähnlich
wie in Deutschland ein reines Staatskirchentum; dieses hatte die

konfessionelle Einheit des Volkes zur Voraussetzung. Durch die

Freizügigkeit und in Genf auch durch den Anschluss savoyischen
Gebietes 1814/15 bildeten sich katholische Minderheiten, die immer
stärker anwuchsen, insbesondere in Genf. In den siebziger Jahren
wurde in einer Reihe von Kantonen, so auch in Genf und Basel,
der Versuch gemacht, die katholische Kirche landeskirchlich zu

organisieren. Diese Versuche scheiterten, indem die römische
Kirche sich dem Staatsgesetz nicht unterwarf und vorzog, unter
Verzicht auf die finanzielle Hilfe des Staates Freikirche zu bleiben.
Die Christkatholiken, für die die staatliche Organisation allein

685



wirksam wurde, blieben an Zahl weit hinter den Römisch-Katholischen

zurück, sodass die Existenz einer katholischen Landeskirche

das Landeskirchensystem keineswegs befestigte, im Gegenteil

zu vermehrter Kritik Anlass zu bieten schien.
In Genf wurden schon 1855, 1871 und 1880 Anträge auf

Trennung gestellt, jedoch ohne Resultat. 1905 wurde von
römischkatholischer Seite eine Motion eingebracht, wonach die protestantische

und christkatholische Kirche zwar öffentlich-rechtliche
Institutionen bleiben, aber keine Zuschüsse aus den allgemeinen
Staatsmitteln mehr erhalten sollten. Auch andere Kirchen sollten
Kultussteuern öffentlich-rechtlichen Charakters auf Wunsch erheben
dürfen. Im Großen Rat war aber keine Stimmung für eine solche
halbe Maßregel; die radikale und sozialistische Partei verlangten
1906 eine prinzipielle Lösung, die rasch von einer neuen durch
Beitritt der Katholiken entstandenen Parteigruppierung herbeigeführt

wurde. Am 15., beziehungsweise 30. Juni 1907 nahmen
Großer Rat und Volk das Verfassungsgesetz an, welches die
Trennung von Staat und Kirche aussprach.

Die ganze Gesetzgebungskampagne verlief sehr rasch und
ohne gründliche Erörterung des Problems; auch vonseiten der
Regierung wurde kein eingehender Bericht erstattet. Das Resultat
der Volksabstimmung kam für viele überraschend und wurde
mancherseits als Ergebnis einer Zufallsmajorität betrachtet.
Indessen unterblieb eine Gegenbewegung, und es haben sich nun
alle Parteien mit dem neuen Zustand abgefunden.

Genf hat radikal getrennt, aber in einem wohlwollenden Geist.
Die Kirchen unterstehen jetzt dem Privatrechte wie beliebige andere
Vereine und Korporationen. Sie sind vom Gesetz weder
begünstigt, noch, im Gegensatz zu Frankreich, besonders beschränkt.
Das Kultusbudget verschwindet völlig aus dem Staatsbudget,
abgesehen von den Pensionen, die den im Amt stehenden Geistlichen

noch auszuzahlen sind. Das kirchliche Separatvermögen
ist auf die Kirche, welche sich an Stelle der protestantischen
Landeskirche organisiert hat, übertragen worden. Die
Kultusgebäude gehen teils ins Eigentum der Kirche ohne weiteres über,
teils können sie von den Gemeinden der Kirche abgetreten werden;
auf alle Fälle bleiben sie ihrem bisherigen Kultus erhalten.

Im Jahre 1908 organisierte sich die bisherige Landeskirche

686



neu als Freikirche. Die von einem Verfassungsrat entworfene
Verfassung wurde von den protestantischen Stimmberechtigten am
27. September 1908 angenommen. Die neue Kirche hat, dank
dem Entgegenkommen der verschiedenen Richtungen, im wesentlichen

den Charakter einer Landeskirche, das heißt einer Volkskirche

bewahrt. Sie umfasst alle protestantischen Einwohner des

Kantons, die nicht die Zugehörigkeit ablehnen; nur für die

Ausübung des Stimmrechts ist individuelle Anmeldung erforderlich.
Jeder Bekenntniszwang, auch für Geistliche ist ausgeschlossen.
Die Organisation ist demokratisch. Die Finanzen beruhen völlig
auf Freiwilligkeit. Bis jetzt hat sich die neue protestantische
Landeskirche (Eglise nationale, wie sie sich immer noch nennt),
gut entwickelt und ohne Mühe die nötigen Geldmittel beschaffen
können. Ein abschließendes Urteil über ihre Lebensfähigkeit ist
selbstverständlich noch nicht möglich, jedenfalls aber hat die Genfer
Kirche dank der Versöhnlichkeit und Opferwilligkeit ihrer Glieder
den Übergang von der Staats- zur Freikirche erfolgreich bestanden.

Weniger weit als die Genfer geht die Basler Trennung; man
kann hier überhaupt kaum von einer solchen sprechen, denn die

Neuerung besteht in der Hauptsache darin, dass einerseits die
jährlichen finanziellen Leistungen des Staates an die Landeskirchen
dahinfallen und letztere auf eigene Kultussteuern verwiesen werden,
anderseits die Organisation der öffentlich - rechtlichen
Kirchengemeinschaften nicht mehr durch den Staat unmittelbar erfolgt,
sondern nur in einigen Punkten von prinzipieller Bedeutung
festgelegt wird.

Auch in Basel kam der Anstoß zur Neuordnung der Verhältnisse

von den Römischkatholischen, die wiederholt staatliche
Subventionen für ihre Kirche, die in Basel eine Freikirche ist,
nachsuchten; so auch 1906, gleichzeitig mit einer sozialistischen Motion

für völlige Trennung. Der Große Rat verlangte von der
Regierung einen Bericht sowohl über die Frage der Trennung wie
über diejenige der Subventionierung. Der Bericht, den der
Regierungsrat daraufhin erstattete, ist eine äußerst gründliche, von
wirklich staatsmännischem Geiste erfüllte Denkschrift über das
Problem der Neugestaltung des Verhältnisses von Staat und Kirche.
Aus den Beratungen des Großen Rats ging die Verfassungsrevision
vom 6. März 1910 hervor. Durch das Kirchenaufsichtsgesetz von

687



1911 haben die neuen Verfassungsbestimmungen ihre nähere
Ausführung erhalten. Das Kultusbudget verschwindet völlig aus dem

Staatsbudget, mit Ausnahme der Ausgaben für weitere Pensionierung

der Geistlichen, Weiterbesoldung der amtierenden Pfarrer bis

zum Ablauf der Amtsdauer, Pastoration an öffentlichen Anstalten,
Unterhalt historisch wichtiger Kultusgebäude usw. Die
Kultusgebäude gehen auf die Kirchen über; die reformierte Landeskirche
erhält ihr Sondervermögen, Separatstiftungen usw. heraus; der
christkatholischen sowie der im übrigen von dem Gesetz nicht
betroffenen römischkatholischen Kirche wird eine einmalige Dotation

von 150 000, beziehungsweise 200 000 Franken zugewiesen.
Die Forderungen, welche die Verfassung an die beiden

bisherigen Landeskirchen stellt, die den Charakter öffentlich-rechtlicher

Korporationen behalten, sind folgende: Zugehörigkeit aller
Konfessionsgenossen im Kanton, welche die Mitgliedschaft nicht
ablehnen, demokratische Organisation, vornehmlich Volkswahlen
für die Pfarrer, Berücksichtigung der Minoritäten. Sofern eine

Kirchenverfassung diesen Vorschriften genügt, muss sie vom Staate
anerkannt werden; die Kirchen sind also unter dieser Voraussetzung

absolut autonom ; nur die Vermögensverwaltung und die

Steuerdekretierung steht unter staatlicher Aufsicht. Am 19. Februar
1911 nahmen die reformierten Stimmberechtigten Basels eine auf
diesen Grundlagen ruhende Kirchenverfassung an.

Man sieht, die Basler Verfassung steht auf einem Boden
zwischen Landes- und Freikirchentum. Voraussichtlich wird die
Entwicklung zum letzteren führen; der Übergang wird aber kaum
merklich sein, denn er würde im wesentlichen nur in der
Aufhebung der staatlichen Aufsicht und des öffentlich-rechtlichen
Steuerwesens bestehen. Die Kirche kann sich den kommenden
Verhältnissen nach und nach anpassen: eine Lösung, die allen
recht sein kann, die einerseits das Landeskirchentum als unter
den heutigen Verhältnissen nicht mehr auf die Dauer haltbar
betrachten, anderseits aber auch keine Desorganisation der
historischen Kirchen anstreben.

II.

Der Überblick über die geschichtliche Entwicklung hat gezeigt,
dass unter der Formel: Trennung von Staat und Kirche, recht ver-

688



schiedenartiges verstanden werden kann. Gegenüber einem reinen
Staatskirchentum mag die moderne Autonomie der Landeskirchen
das Prinzip der Trennung zu vertreten scheinen, ebenso wie die
ökonomische Selbständigkeit der Kirchgemeinden und Kirchen -
verbände nach Art mancher kantonaler Rechte es tut im Vergleich
zum System der Bestreitung der Ausgaben der Landeskirchen aus dem
allgemeinen Staatsbudget. Für unsere Zeit aber hat das Postulat:
Trennung von Staat und Kirche, einen ganz besondern, und zwar
radikalen Sinn. Man versteht darunter nicht bloß Autonomie in
kirchlichen Dingen und Bestreitung der kirchlichen Ausgaben aus
kirchlichen Fonds und kirchlichen, konfessionellen Steuern;
vielmehr bedeutet das Postulat heute die konsequente Laisierung des

Staats; die restlose Durchführung des Prinzips des religionslosen,
nicht bloß konfessionslosen oder paritätischen Staats. Weil weite
Kreise des Volkes an dem kirchlichen oder religiösen Leben
überhaupt keinen Anteil mehr nehmen oder weil den konfessionellen
Minderheiten keine der Landeskirche entsprechende Verfassung
gegeben werden kann oder will, soll nach der Meinung Vieler
mit dem System einer staatlichen Ordnung und wirtschaftlichen
Unterstützung des Kirchenwesens überhaupt gebrochen werden.

Man beruft sich dabei nicht nur auf die Tatsache, dass von
einer Allgemeinheit oder gar Einheitlichkeit der religiösen und
kirchlichen Bedürfnisse heute in vielen Staaten nicht mehr
gesprochen werden könne; die Trennungsfreunde gehen auch davon
aus, dass der Staat die Kultus- und Verwaltungsaufgaben in Schule
und Wissenschaft, Armenfürsorge, Krankenpflege, Zivilstands- und

Begräbniswesen, die vormals ganz oder großenteils von der Kirche
besorgt wurden, übernommen habe. In der Tat ist die Kirche im
modernen Staat auf ihre eigenen, rein religiösen Aufgaben,
Seelsorge, Predigt und religiösen Jugendunterricht angewiesen und ihr
soziales Wirken hat mehr den Charakter freier Carität.

Es lässt sich aber nicht leugnen, dass die heutige, auf Trennung

von Staat und Kirche gerichtete Tendenz im Gegensatz zu
Nordamerika im Grunde vorwiegend, wenn auch nicht ausschließlich

aus der Abneigung oder doch der Gleichgültigkeit gegenüber den
überlieferten Formen des Christentums und der Kirche hervorgeht.

In Frankreich ist dies ja ganz offenbar, hatte doch schon
die Laisierungspolitik in den achtziger und neunziger Jahren des

689



neunzehnten Jahrhunderts offenkundig diesen Charakter. In Frankreich

ebenso wie in Portugal und andern romanischen Ländern
ist das Trennungsbestreben großenteils als Kampf gegen den

Klerikalismus und zum Teil gegen den damit verbundenen
Monarchismus zu betrachten. Die Stellungnahme der Sozialdemokratie,

die in ihren Parteiprogrammen die Religion als Privatsache

erklärt, ist nicht nur aus der unter der Arbeiterschaft
weitverbreiteten materialistischen oder monistischen Weltanschauung

zu verstehen, sondern auch aus der mancherorts begründeten,
in der Schweiz und vor allem im Kanton Zürich grundlosen
Annahme, dass die kirchliche Organisation eine Stütze der
kapitalistischen Gesellschaftsordnung sei.

Wenn schon Abneigung oder Gleichgültigkeit gegen die Kirchen
wohl die Hauptursachen der modernen Trennungstendenz sind, so
ist nicht zu verkennen, dass noch andere, nicht unwichtige
Faktoren daneben sich geltend machen: so die Rivalität zwischen
Landeskirchen und Freikirchen, die häufig zugleich auch einen
konfessionellen Charakter hat; ferner mag die steigende Schwierigkeit

für die Staaten, ihre großen Aufgaben mit den bisherigen
Mitteln zu bewältigen, den — unausgesprochenen — Wunsch
nähren, weniger zeitgemäß scheinende Aufgaben abzuschütteln.
Aber neben solchen kleinlichen, wenn auch nicht kleinen
Ursachen, gibt es auch ideale. Das moderne religiöse Bewusstsein
ist in vielen Beziehungen sensibler als dasjenige früherer Zeiten.
Es empfindet die Verquickung der Kirche mit einem religiös
mindestens indifferenten oder konfessionell gespaltenen Staat als eine

Inkonsequenz, fast als eine Unwahrheit. Sodann hat die moderne
Religiosität einen stark individualistischen Charakter, so dass ihr
die Kirche und die äußere Organisation des religiösen Lebens

weniger wichtig erscheint, als es in früheren Zeiten der Fall war.
Anderseits geht ein sehr großer Teil des intensiven religiösen
Lebens im Sektenwesen oder in engern, wenn auch von der
Landeskirche nicht förmlich abgetrennten Gemeinschaften auf.

Zieht man alle diese Umstände in Betracht, so muss man
sich fragen, warum die Trennung sich nicht rascher verbreite.
Gewiss stellen sich ihr große gesetzgebungspolitische und finanzielle

Schwierigkeiten entgegen; gegen sie wirkt ferner das

Beharrungsvermögen, das allen bestehenden, nach vielen Seiten im

690



Volksleben verwurzelten Institutionen eigen ist, und nicht zuletzt
wird die Zahl derer, die eine aufrichtige Anhänglichkeit an die
historischen Landeskirchen besitzen, nicht gering sein. Aber wenn
man die Vorgänge in Frankreich und auch in Genf und Basel sich

vergegenwärtigt, so wird man sich sagen müssen, dass die Trennung,

die anfänglich als ganz aussichtslos erscheint, nachher
auffallend rasch sich durchsetzt, und dass die vollendete Tatsache

sozusagen stillschweigend hingenommen wird. Das Verhalten des

französischen Volks gegenüber der abrupten und schroffen Trennung

von 1905 hat die Tiefe und Breite des modernen religiösen
Indifferentismus grell beleuchtet und diese höchst auffallende
Erscheinung dürfte wohl auch für andere Länder symptomatische
Bedeutung haben.

Auch in den Kantonen der Schweiz, in denen die Trennung
von Staat und Kirche noch in weiter Ferne zu liegen scheint,
kann diese Frage unvermutet rasch zu einer brennenden werden,
selbst wenn die Durchführung noch länger auf sich warten
lässt. Es scheint deshalb geboten, die Tragweite einer Trennung
von Staat und Kirche zu schätzen und Vor- und Nachteile des

jetzigen Landeskirchentums und des Trennungssystems gegeneinander

abzuwägen, damit es möglich ist, zur Frage Stellung zu
nehmen. Das Problem, das eine religiöse, eine ethische,
pädagogische, juristische, ökonomische und politische Seite hat, ist
viel zu komplex und viel zu verschiedenartig je nach den
Konfessionen, bestehenden Einrichtungen und Zuständen und nach
der geistigen Verfassung eines Volkes, als dass es anginge, die
Frage der Trennung von Staat und Kirche an dieser Stelle auch

nur einigermaßen erschöpfend zu behandeln. Es sollen hier nur die
schweizerischen Verhältnisse und hauptsächlich diejenigen der
zürcherischen reformierten Landeskirche ins Auge gefasst werden
und auch da wiederum vorwiegend die praktisch-politischen
Gesichtspunkte.

* *
*

Ehe die Wirkung einer Trennung auf den Staat untersucht
werden soll, mag auch geprüft werden, was die Kirche von
einer solchen Änderung ihrer Beziehungen zum Staate zu
gewärtigen haben wird. Unseres Erachtens hat die Kirche kaum

69t



etwas zu gewinnen, viel eher zu verlieren, wenigstens da, wo die

Trennung unvermittelt erfolgt und wo die Grundlagen einer
selbständigen finanziellen Existenz fehlen. Wo in der Kirche die

Trennung gefordert wird, kann ein solches Begehren meist nur
als ein rein gefühlsmäßiges verstanden werden. Dass das alte
Staatskirchentum mit der gesetzlichen Festlegung von Dogma und

Liturgie, der politischen Abhängigkeit der Pfarrer, der Verwendung
der Kirche für politische und polizeiliche Zwecke religiös anstößig
ist, kann heute kaum bezweifelt werden. Aber ein solches
Staatskirchentum gibt es in der Schweiz gar nicht. Das Staatskirchliche
zum Beispiel in der zürcherischen Kirche besteht nur darin, dass das

Kirchengesetz, welches aber der Verfassung gemäß alle rein
kirchlichen Angelegenheiten kirchlichen Behörden überlässt, von den

politischen Behörden (Kantonsrat und Volk) erlassen wird, dass die

politischen Behörden gewisse Aufsichtsrechte ausüben und dass

das allgemeine Kirchenbudget einen Teil des Staatsbudgets bildet.
Dass aber diese Verbindung von Kirche und Staat in den letzten

fünfzig Jahren je zu einer Beeinflussung des religiös-kirchlichen
Lebens oder zu einer Verkümmerung dieses geführt hätte, wird
niemand behaupten, und heutzutage sind solche Beeinflussungen
ganz undenkbar. Was der Staat der Kirche allein aufzwingt, ist
gerade die Freiheit des Einzelnen, der Pfarrer und Gemeinden,
und aus diesem Grunde ist eine durch eine straffe Disziplin zu-
sammengefasste Kirche und ein eigentliches Kirchenregiment ganz
unmöglich ; selbst wenn der Staat die Kirche politisch ausnutzen
wollte, könnte er es gar nicht: das freiheitliche, moderne
Staatskirchenrecht hat die Kirche dazu untauglich gemacht.

Davon, dass die Landeskirche weder religiös noch politisch
eingeengt ist, kann sich jeder überzeugen, der sich vergegenwärtigt,
welche Gegensätze der theologischen Ansichten, selbst der
Weltanschauung, und welche Verschiedenheit der Stellungnahme zum
politischen Leben innerhalb der zürcherischen Geistlichkeit bestehen,
ja, welche Verschiedenheit sogar in den äußern Formen des Kultus,
in der Gestaltung des Unterrichts usw. möglich sind.

Die wenn auch nur äußerliche Organisation der Kirche durch
den Staat hat allerdings nicht für alle Konfessionen die gleiche
Bedeutung. Der reine Calvinismus und gewisse andere evangelische

Denominationen, vor allem aber die katholische Kirche

692



legen der Kirchenverfassung einen dogmatischen Charakter bei
und können deshalb niemals zugeben, dass der Kirche von außen
eine ihr fremde Verfassung oktroyiert werde. Dieser Anspruch
auf völlig autonome Ordnung der Kirchenverfassung hat wiederholt

zu Konflikten zwischen Staat und Kirche geführt und in
verschiedenen Ländern die katholische oder calvinische Kirche
gezwungen, Freikirche zu werden. Für die zwinglischen und lutherischen

Kirchen besteht aber eine domatische Bindung an gewisse
Verfassungsformen nicht; Luther und Zwingli haben diese Frage
mehr opportunistisch behandelt und jede Ordnung gebilligt, in
welcher die unverfälschte Verkündigung des Evangeliums möglich

ist.

Viel tiefer gehend als die gegen ein gar nicht mehr
bestehendes Staatskirchentum gerichteten Bedenken ist die Anschauung,

dass die Landeskirchen, denen alle Landeseinwohner
angehören, die sich nicht ausdrücklich lossagen, keine wahren Kirchen
darstellen, weil ihnen der innere geistige Zusammenhang fehlt.
Als die waadtländische Freikirche 1847 entstanden war, sagte
Alexander Vinet, einer der bedeutendsten Vertreter der freikirchlichen

Richtung: „Dieu soit loué, je verrai enfin une église, elle

demeurera petite, mais ce sera une église." Da wir auf dem Boden
der praktischen Politik bleiben wollen, können wir auf eine
theologische Erörterung über Wesen und Aufgabe der Kirche nicht
eintreten; aber es gibt offenbar zwei Auffassungen von der Kirche:
entweder ist die Kirche eine übernatürliche Heilsanstalt und
Gemeinschaft Auserwählter, die nicht nur als Einzelne, sondern auch
als Gesamtheit nach der Verwirklichung des christlichen Lebensideals

streben, oder aber sie ist lediglich eine natürliche, menschliche

Organisation, die darauf angelegt ist, allen den Weg zum
christlichen Leben zu weisen, im übrigen aber jedem Einzelnen
überlässt, sich innerlich und äußerlich mit dem Christentum
auseinanderzusetzen. Je nachdem die Religiosität einen mehr
subjektiven und individuellen Charakter hat oder aber nach der
objektiven Seite, nach der Verwirklichung einer Gemeinschaft der
Vollkommenen in der Welt tendiert, erscheint die eine oder die
andere Kirchenform richtig. Eine Kirche der letztern Art wird
leicht einen sektenhaften Charakter haben und eine inquisitorische
und nivellierende Disziplin üben wollen; eine Kirche dagegen, die

693



den Menschen das Vollkommene nur zu bieten, es aber äußerlich
nicht selbst darzustellen sucht, kann die persönliche Freiheit
anerkennen und dem ganzen Volke offen stehen.

Verwandt mit dem Vorwurf der Inkohärenz der
Landeskirchen, des Mangels eines starken religiösen Gemeinschafts -

bewusstseins, ist ein anderes von kirchlicher Seite zugunsten des

Freikirchentums vorgebrachtes Argument: nicht mit Unrecht wird
darauf hingewiesen, dass eine Landeskirche, deren Bestand
gesetzlich festgelegt ist und deren Ausgaben vom Staat bestritten
werden, in der Regel nicht jenes intensive kirchliche Leben
hervorzurufen fähig ist, das man in Freikirchen wahrnimmt, die auf
dem Willen und dem Opfersinn ihrer Mitglieder beruhen. Es ist
zwar zuzugeben, dass der Mensch das am meisten schätzt, für
das er Opfer bringen muss und sich des Wertes unverdienter
Gaben erst bewusst wird, wenn er sie nicht mehr besitzt. Auf
der andern Seite ist aber zu bedenken, dass in den freien
religiösen Gemeinschaften gerade die Menschen sich zusammenfinden,
deren religiöses Interesse von vorneherein besonders stark ist.
Von der Umwandlung der Landeskirche in eine Freikirche darf
man also eine besonders starke Belebung des kirchlichen Geistes
nicht erwarten ; das wäre eine Verwechslung von Ursache und
Wirkung. Die Indifferenten werden sich völlig von der Kirche
lösen, die Vertreter intensiver Kirchlichkeit werden, wenn einmal
der Schritt zur Freikirche gemacht wird, sich in Sekten absondern,
und der wohl recht zahlreiche Rest derer, die zwar keinen Sinn
für kirchliches Leben haben, sich aber vom Christentum auch
nicht trennen wollen, wird kaum eine starke Basis einer auf sich
selbst angewiesenen Freikirche bilden können. Wer eine scharfe
Scheidung in Fromme und Unkirchliche anstrebt oder chiliasti-
schen Anschauungen huldigt, mag eine schroffe Trennung als Krise
und Feuertaufe herbeiwünschen. Ob damit aber dem Geiste des

Evangeliums, das sich an alle wendet, gedient ist, darf wohl bezweifelt
werden; dass damit dem Staat und der Gesellschaft gedient würde,
kann wohl kaum behauptet werden.

So dürften denn die Vorteile, die eine völlige Trennung für
die Kirche bringen könnte, im allgemeinen nicht hoch angeschlagen
werden; die Nachteile: die Desorganisation der Kirchgemeinden und
des Jugendunterrichts, die finanziellen Schwierigkeiten, die Förderung

694



des Sektenwesens, die gänzliche Entkirchlichung weiter
Volksschichten und nicht zuletzt die Abhängigkeit der Gemeinden und
Pfarrer von ökonomisch leistungsfähigen Kirchgenossen, all diese
ziemlich sichern Nachteile werden überwiegen. So erklärt es sich
auch, dass im allgemeinen aus kirchlichen Kreisen das Verlangen
nach Trennung nicht laut wird.

WYDEN-OSS1NGEN MAX HUBER
(Schluss folgt.)

ZWEI ZÜRCHER DICHTERINNEN

EIN JUOENDOARTEN
Ich weiß nur noch von schmalen Wegen
Und wo der Schattenplatz gelegen,
Weiß, Oleanderbäume standen grün
Bei bunten Beeten. Fröhlich sah man's blühn,
Ging durch des Laubgangs kühles Schweigen
Und griff nach langen Fliederzweigen —

Und alles war voll Glanz und Glut
Und war so schön und war so gut.

Ich weiß, dass mein in jenem Garten
Gespielen harrten mit Erwarten,
Dass immer er voll Morgensonne lag,
Und immer war es heller Frühlingstag.
Glückselig hab' ich dort gesessen
Und habe Heim und Zeit vergessen —
Und alles war voll Glanz und Glut
Und war so schön und war so gut.

HELENE ZIEGLER

*

WENN DU DURCH STILLE FELDER GEHST...
Wenn du durch stille Felder gehst
Auf einsam vielverlorenen Wegen,
Wo niemand geht, nur du allein
Und dämmerweicher Abendschein
Und Träume, die ums Herz sich legen —
Dann bist du denen, die du lieb hast, nah.

695


	Trennung von Kirche und Staat

