
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Eine neue Phaedra

Autor: Bohnenblust, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


d'êtres de purs artistes littéraires. M. C. F. Ramuz est le plus distingué de
ceux-ci. Il est en même temps et profondément „de son village": sa
dernière œuvre incarne, mieux que tant de vaudoiseries, l'âme vaudoise; elle
réflète avec un art et un instinct étonnants ce que nous avons de distinct
et d'original.

BALE GEORGES RIGASSI

EINE NEUE PHAEDRA
Die Alten gingen mit guten dramatischen Fabeln sparsam um; sie

wussten, dass das Was wenig und das Wie alles sei, und einer durfte nach
dem andern ohne Scheu versuchen, ob er noch wahrer die Notwendigkeit
des dargestellten Geschehens dartun, noch schärfer das Wesen des Schicksals

in einem Schicksal fassen möge.

So ist auch die Geschichte von Phaedras unglücklicher Liebe zu ihrem
Stiefsohn Hippolytos oft als Tragödie geformt worden. Des Sophokles Stück
ist uns verloren; den Hippolytos des Euripides haben wir; den zweiten
freilich, den der Dichter milderte, indem die Amme die Liebe verraten, nicht
die Königin sie gestehen sollte. Seneca hat den Stoff im Geschmack des
rhetorischen römischen Dramas, Racine im Sinne der klassizistischen
französischen Zeit umgebildet; von Schiller kennt man die Bearbeitung Racines.
Heute legt ein junger Zürcher, Hans Limbach, von neuem eine Gestaltung
der Oberlieferung vor.1)

Wie wenig der Stein und wie viel des Künstlers Hand sei, vermag eben
diese Geschichte wohl zu lehren. Euripides erzählt, wie Aphrodite reine
Menschen vernichte: Theseus hat einen Sohn, Hippolytos, den Sohn der
Amazone Antiope und liebelos wie sie, nur dem Dienst der Göttin ergeben;
aber die Göttin der Liebe weiß sich zu rächen: seine Stiefmutter, die
Theseus aus Kreta geholt, will ihn gewinnen, wird verschmäht, verleumdet
ihn — ein Weib des Potiphar — und des zornigen Vaters Wunsch wird
mit (später sprichwörtlicher) Schnelle erfüllt: ein Meerungeheuer erschreckt
die Pferde des Jünglings, so dass sie ihn zu Tode schleifen.

Für Racine waren die Leidenschaften dieser Fabel zu grell und mussten
mächtig stilisiert werden : Phaedra meint geziemend, Theseus sei gestorben,
und dem Hippolytus musste zu einer Schuld verholfen werden, damit er
auch ordentlich zugrunde gehen könne. (Wahrhaftig, Lessing hatte es

nötig, die wahren Leidenschaften und das wahre Schicksal gegen die
Franzosen zu verteidigen.)

Ganz anders Limbach. Ihm ist nicht die erste, sondern die zweite
Frau des Theseus die Amazone; nicht des Hippolytos Mutter, sondern
Phaedra. Also ist seine Reinheit nicht ererbt, sondern durch die Erinnerung
an die Mutter allein veranlasst. Und ihre Liebe ist auch nicht durch des
Prinzen Eigenart bestimmt, so dass die Kreterin den Amazonensohn
gewinnen möchte, das natürliche Weib den Geweihten, sondern sie will als
Wilde, nie gefesselt haben, was sie lockt, und diesmal freilich innerlich ge-

») Phaedra. Ein Schicksal von Hans Limbach. Bern, A. Francke. 1911.

675



fangen hat, ja sie liebt Theseus gar nicht, und ist gekommen, ihr Volk an
ihm bei gelegener Zeit zu rächen. Dazu bietet sich Gelegenheit, als sie,
verschmäht und wütend, dem Vater den Sohn verleumdet, der aber alles
glaubt und ihn ohne weiteres erschlägt; da trifft ihn ihre Waffe und sie
verschwindet mit den längst harrenden Amazonen. So ist wieder die alte
Sage von dem Rachezug der Amazonen gegen Athen eingeholt: freilich
kommen sie dort, den Raub der Antiope zu rächen, die den König liebte
wie er sie.

Widmann hat bereits bemerkt, dass die Liebe der Phaedra an Interesse
verliere, wenn Hippolytos nicht der Amazonensohn und vor allem Phaedra
nicht des Theseus wirkliches, liebendes Weib sei, in dem ein Kampf
zwischen alter und neuer Hingabe entstehen könne. Ohne Zweifel ist durch
die Verschiebung des modernen Dichters gerade das weggefallen, was die
Alten bilden wollten: des Euripides Theologie liegt ihm völlig fern, und
dessen menschliches Problem soll doch wesentlich das Rätsel beleuchten,
warum „gute Götter" so grausam und hinterlistig reine Menschen zu
Schanden machen. Limbach will das Schicksal Phaedras, nicht des Hippolyts

in den Mittelpunkt stellen. Doch erreicht auch er eine Typik: ihm
wird dies Geschehen zum bildlichen Gegensatz des Dämonisch-Eigenwilligen
zum Human-Gebändigten, zum Kampf zwischen primitiver Natur und
gewollter Ordnung. Freilich hat er den alten Ausgang beibehalten: weder
das ethische Idealbild noch der Träger staatlicher Gewalt vermag dem wilden
Weibe gegenüber sich zu halten: die Kultur mag sich tummeln, so lange
es die dämonische Natur gutwillig verstattet; nachher wirft diese beiläufig
das Ganze beiseite.

Freilich, auch sie, die nicht in die Ordnung Eingegangene, hat die
Folge zu tragen: alles, was zu diesem Kreise gehört, auch Chryseia, ihre
Gespielin, verlässt sie, diese sogar um eines kalten Skeptikers willen, den
sie immerhin auch einem komischen Kyniker vorzieht. Doch bedeutet das
nicht allzuviel: der Königin bleiben ihre Amazonen, und des Lebens wunderbare

Bahn liegt schön jetzt „im Morgenglanz" vor ihr.
Also: nicht eine antike Tragödie haben wir hier vor uns. Sondern

eine alte Fabel ist zur bildlichen Handlung geworden für eine Anschauung
des Weltgeschehens, die der alten, freilich verwandt, aber noch ein gut Stück
pessimistischer ist. Dort fällt ja auch das Große, Reine dem Weltwillen,
dem Götterspiel, zum Opfer. Aber es ist doch ein bewusster Wille, und
selbst der Untergang ist da noch Ergebung in einen solchen Willen auf
Gnade oder Ungnade. Aber hier bricht sich einfach die wilde Naturkraft
Bahn : „ein Schicksal" ist der Ausdruck eines absolut passiven Weltgefühls,
resignierten Abhängigkeitsbemerktseins. Alles, was geschieht, muss freilich
geschehen: Aber alles eigentliche, schaffende Lebensgefühl ist im primitiven
Empfinden gegeben, und also der kultivierten Gemeinschaft gegenüber
zerstörend. Kein einziger Fröhlich-Starker ist da. Hippolyt fehlt das
Unbedingte der Jugend, Skythes ist völlig glaubenslos, Theseus blass, Polydips
lächerlich. Darum offenbar hat der Dichter dem Drama die schönen Verse
voraufgeschickt:

Wie ich heut erwache,
Ist schon heiler Tag,
Durch die Fenster dringet
Ruf und Hatnmerschlag.

676



Wunderbar erschrocken
Lauschet Herz und Ohr
Aus des Traumes tiefer,
Dunkler Welt empor.

* **
In formaler Hinsicht ist vorab eine bei dramatischen Erstlingen seltene

Verbindung von Stilgefühl und freier Bewegung zu loben. Von ängstlicher
Jambenschneiderei wird man nicht sprechen dürfen, doch stören auch selten
unverfrorene Keckheiten. Es fehlt ja nicht an derben Dingen: Nicht nur
völlig unbekümmerte Anachronismen, auch Prügeleien kommen vor. Die
Szene, wo die liebende Königin und der verliebte Kyniker verständnisinnig
ihre analogen Leiden antönen, ist gewiss an der Grenze des Erschütternden:
die Gegensätze drohen sich zu berühren. Aber ist auch manches mehr
Terenz als Shakespeare — derb und frech ist zweierlei; und frech ist nichts.
Man wird auch finden, dass viel Verständnis für seelisches Leben dazu
gehörte, den starken und weichen Jüngling Hippolytos einigermaßen
wahrscheinlich zu machen, nachdem durch die Wandlung der Sage ja alle natürlichen

Voraussetzungen des Charakters weggefallen waren.
Die Verse sind flüssig und ziemlich durchweg rein geschrieben.

Stilistische Fortschritte werden wohl vor allem im Sinne gedrängtem Ausdrucks
und besserer Schlüsse möglich sein. Ansätze zur vollwertigen Sentenz sind
da; so bleibt vor allem der Glaube der Glaubenslosen im Gedächtnis:

Denn Recht behalten wird doch immer, wer
Wenig vom Leben hält, vom Menschen Nichts.

Stichomythieen, wie die Alten den epigrammatisch gespitzten Dialog
in lauter Einzelversen nannten, fehlen fast ganz und sind doch ohne Zweifel
wirksamer als die vielen zerschnittenen Verse. Wer ans alte Drama denkt,
sagt sich hier wohl wieder, welche Bedeutung für den Eindruck des
Vielfältigen Einheit damals die Lyrik des Chores haben konnte. Nicht als ob
wir das künstlich wieder machen wollten ; manche Versuche schrecken ja
auch eher ab; doch macht uns eben eine Fabel im kleinen Umfang einen
antiken, wenn sie ganz auf den Dialog gestellt ist, selten den Eindruck
eigentlichen Reichtums. Übrigens hat Limbach in den Versen gelegentlich
vollwertige lyrische Schönheiten, die sich besser finden als ausschreiben
lassen.

Alles in allem handelt es sich von einem durchaus ernsthaften Künstler
von tüchtigem Gehalt und ernstem Wollen. In unserm Land, das an epischer
Kraft so reich und an lyrischer Fülle wenigstens nicht arm ist, darf sich ein
Dramatiker besonders willkommen wissen. Dimidium facti qui coepit
habet — sapere audel

ZÜRICH GOTTFRIED BOHNENBLUST

f PHILIPPE MONNIER
In meiner grünen, sonnigen Sommerfrische lese ich die kurze Notiz

von dem am 21. Juli erfolgten Tod des Genfer Schriftstellers Philippe
Monnier. Obwohl fern von allen Büchern, möchte ich dem Toten ein paar
Worte dankbarer Erinnerung widmen.

677


	Eine neue Phaedra

