
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und
Geschichtsphilosophie [Schluss]

Autor: Nussberger, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DIE GRUNDLAGEN DER
SCHILLERSCHEN KUNST- UND

GESCHICHTSPHILOSOPHIE
(Schluss.)

Dieses System der Dichtungsgattungen, so geistreich es ist,
ist nirgends aufgenommen worden. Es ist zu subjektiv. Und man
wird auch gegen dasselbe einwenden müssen, dass sich das

ursprüngliche Gleichgewicht der beiden Arten naiver und sentimen-
talischer Dichtung im Verlaufe der Darstellung erheblich zugunsten
der letzteren senkt, indem nur sie durch die Doppelheit ihres
Objektes fähig ist, zum Ausgangspunkt eines künstlerischen Systems
genommen zu werden, während die naive Dichtung als eine immer
gleichartige nur eine Richtung besitzt. Und nun erscheint doch
in Wirklichkeit gerade die Goethesche Dichtung, die auf die
unendlichen Erscheinungen des Lebens mit der Unendlichkeit des

Gefühls ewig neu und wechselnd reagiert, als eine viel
mannigfaltigere, unbegrenzte, die in jedem Augenblick zwischen Satire,
Idylle, Elegie wechselt, und man wird vielleicht gestehen müssen,
dass es eine rein objektive Kunst auch dort nicht gibt, wo
dieselbe mit Pathos dieses Programm auf ihre Fahne schreibt.

Dennoch bleibt dieses ästhetische System Schillers ein großer,
geistreicher Wurf, und es ist für ihn kennzeichnend, wie er, vom
rein Persönlichen ausgehend, zu einer großen allgemein-theoretischen

Ordnung gelangt, in die er die ganze Erscheinungswelt
der Kunstformen einordnet. Und hinwiederum setzt dieses System
die zufälligen und vereinzelten Gattungen so sinnvoll und geistreich

in Beziehung zueinander, dass man unter seinem Banne

bleibt, auch wenn man das Subjektive der Verknüpfung inne wird.

Im Grunde erscheint in diesem System der Kunstgattungen
die subjektive Begriffswelt der ersten Abhandlung ins Objektive
gewendet wieder. Was hier als naive Dichtung erklärt wird, war
dort die Schönheit der Anmut; der sentimentalischen Dichtung
eignet wie der Würde der Kampf. Dort war es der persönlichsubjektive

eines Geistigen und Körperlichen, eines Sittlichen und
Sinnlichen, jetzt ist es, objektiv gewendet, der Kampf eines Idealen

565



und eines Realen, eines gedachten Absoluten und eines körperlich
Wirklichen. Und wenn als letztes Ziel persönlichen Ringens und
Strebens die Freiheit erschien, ewig nur, als Punkt, durch das

Pendel der seelischen Schwankungen auf Augenblicke
durchschritten, so leuchtet nun als objektives Ideal ein solches höheres
Menschentum der heutigen Kultur vor. Jene naive Dichtung aber
strömt die Harmonie der Anmut aus, die die gesättigte Ruhe der
Sinne zur Voraussetzung hat, wie sie selbst, objektiv, in der
Darstellung der wahrnehmbaren Sinnenwelt besteht, mit der sie sich
in Übereinstimmung und Harmonie weiß.

* **
Vom Standpunkt dieser Philosophie aus nehmen nun zwei

Dramen Schillers als der reinste und unmittelbarste Ausdruck
derselben eine besondere Stellung ein. Nicht, dass die übrigen Dramen

nicht auch in Übereinstimmung mit ihr, nicht auch voll von
ihr wären. Wie diese Philosophie selber zuletzt der Ausdruck des

Dichters ist, so stehen selbst die Dramen, die ihr zeitlich vorangehen,

in unbedingter innerer Übereinstimmung mit ihr. Es sind
Äste vom selben Stamme, die von der selben Wurzel genährt
werden. Aber dennoch wollen zwei unter den Schillerschen Dramen

recht eigentlich als die dichterische Verkörperung dieser
philosophischen Weltanschauung erscheinen. Und zwar mutet das

eine von ihnen an wie ein Lied von der Freiheit des Menschen,
das andere wie ein romantisches Symbol von der Erscheinung
des Idealen auf dieser irdischen Welt.

Die Figuren der „Maria Stuart" sind wie ein Schema der
Freiheit und Unfi eiheit der Menschen. Hier die Menschen der
tadelfreien Form, die sich nie etwas vergeben und lächelnd ihre
heißesten Wünsche opfern. Aber diese Entsagung macht nicht den
Eindruck der Größe, sondern der Schwäche und das glänzend
bewahrte Dekorum deckt nicht nur sittliche Fäulnis, sondern auch
das Elend eines unwahren Lebens, das sich jeden Augenblick
selber verliert. Auf der andern Seite die Menschen, die wagen,
sie selbst zu sein, die sich nicht dem Scheine opfern und unter
Umständen auch das Verbrechen nicht scheuen, wenn dieses
unersättliche Ich es heischt. Sie vermögen den Vergleich mit jenen
Guten nicht auszuhalten und rühren dennoch menschlicher unser

566



Herz, denn ihnen fehlt auch der Mut und die Größe nicht, das
Leben ^hinzuwerfen, wenn dieses dem selbstischen Streben sich
nicht beugen will. So scheinen sie nicht nur frei, wie jene ersten,
sie sind es auch ; aber freilich von einer Freiheit, die in ihrem
selbstsüchtigen Kern notwendig zum einsamen Tode führt. Und
über beiden endlich die magna pecatrix, Maria. Sie nimmt, nach
frühem Fehl, in reinster Läuterung endlich das absolute Sittengesetz

in sich auf, in dem Augenblick, wo es sie zum Tode führt,
und so fällt sie, nicht dem Neid und der Politik Englands zum
Opfer, sondern um eine Schuld zu tilgen, die dieses menschlichste
aber auch größte Herz ein Leben lang gedrückt hat. Sie erst ist
die ganz Freie, denn sie geht in den Tod, nicht um sich gegen
das Leben zu behaupten, sondern um sich dem Gesetz, das
herrschen soll auf dieser Welt, zur Sühne zu opfern.

Unter den Schillerschen Dramen nimmt die „Jungfrau von
Orleans" in der allgemeinen Wertschätzung keinen hervorragenden
Platz ein. Schiller hat sie für sein größtes Werk gehalten, sicher
für sein eigenstes, sein liebstes. Sie gab in reinster Verklärung
sein Herrlichstes: das Symbol eines über alle irdischen Schranken

triumphierenden Ideals. Die „Jungfrau von Orleans" ist das

wehmütige Lied vom Los des Schönen auf dieser Erde. Es hat keine
Heimat da. Unerkannt, angefeindet als das Böse und Teuflische
vom Unverstand, fallen gelassen von der Schwachheit der
Wankelmütigen, bekämpft von der niedern Leidenschaft der Selbstsucht
und vom Unglauben der Herren dieser Welt, so wandelt es unter
diesen Menschen einer blinden und stumpfen Erde, Gutes und
Großes bringend durch den Glauben an die Zusammengehörigkeit

der Menschen, an die Pflicht, sich dem Allgemeinen, dem
Vaterlande zu opfern. Aber zu den äußern Feinden gesellt sich
zu bitterem Weh ein stärkster, die Schwachheit des eigenen
Herzens, das Glücksverlangen der eigenen Brust, das in jedem doch
seinen Anteil heischt und die eisenumschiente Hand im Augenblick

des Sieges erschlaffen lässt. Und was jene nicht vermocht,
er vollbringt es: ein Verzagen herbeizuführen und einen Augenblick

des Verzweifeins an der eigenen Güte und Kraft. Aber endlich

gelingt ein Sieg nicht nur der Selbstbezwingung, sondern auch
ein wundersames Sprengen der Ketten der Gefangenschaft und des
Schicksals und ein Tod, dem der Stachel genommen ist, denn er

567



erscheint als der schuldige Tribut an die Natur, die ihr Recht
haben will und haben muss. Das ist das Erdewallen des
Göttlichen.

* **

Indem Schiller die freie und unbegrenzte Welt des Geistes in
verschiedene Beziehung setzt zur körperlichen Welt des Zwanges
und der harten Notwendigkeit gewinnt er nicht nur ein System
der Künste, ein Schema der menschlichen Charaktere, ein Bild
der heutigen Kultur und einen Ausblick auf ihre weitere Entwicklung,

auch rückwärts ordnet sich ihm das Theater der Geschichte
zu einer Perspektive, die von der gleichen Wechselbeziehung des

Geistigen und Körperlichen beherrscht ist. Auf der Veränderung
dieses Verhältnisses beruht die Entwicklung der Menschheit,
beruht die Erscheinung dessen, was wir Kultur heißen, beruhen die

großen Epochen der Weltgeschichte. Schiller hat seine geschichts-
philosophischen Ideen in manchen Gedichten niedergelegt, in
Balladen, die den Gegensatz großer kultureller Epochen schildern,
in philosophischen Gedichten, die in der Skizzierung der gesamten
geschichtlichen Entwickelung einer akademischen Vorlesung
nahekommen. In vollendetster und zugleich dichterischster Form ist
es im „Spaziergang" geschehen.

Wie die Philosophie Schillers in ihrer Begriffsentwicklung und
Beweisführung ganz den Charakter des idealistischen achtzehnten
Jahrhunderts und der Kantischen Schule zeigt, so arbeitet seine

Geschichtsphilosophie durchaus mit den hypothetischen Konstruktionen

seiner Zeit. Sie erinnert darin oft an Fichte, der in
ähnlicher Weise seine Gegenwart als das Zeitalter der vollständigen
Sündhaftigkeit, Napoleons Gewaltherrschaft als die sichtbare Macht
der Hölle hinstellte. Aber auch diese scheinbar so ganz veraltete
Geschichtsbetrachtung hat durch die moderne Wissenschaft und
die Büchersche Theorie von den sich folgenden Epochen der Haus-,
Städte- und Volkswirtschaft eine ungeahnte und glänzende
Auferstehung erfahren.

Schiller lässt nach einer Reihe prähistorischer Epochen die
Geschichte der heutigen Menschheit, deren Verlauf in einem
aufschlussreichen Nebeneinander heute noch sichtbar ist, mit einem

agrarischen Zeitalter beginnen, in welchem die Sonne die Uhr des

568



Menschen war und den Verlauf seines Tages wie seines Jahres
bestimmte. Der Rhythmus der Natur war der Rhythmus des

menschlichen Lebens, ihr Gesetz, unbewusst und nicht als Zwang
empfunden, zugleich das Gesetz seines Handelns. Auf diese Zeit
folgte eine zweite Epoche, in welcher der Wille des Menschen,
höherem, reicherem Leben, größerer Macht zustrebend, sich von
der Natur entfernte, um sich über ihre Beschränkung zu erheben.
Aber in dieser Emanzipation lag zugleich der Keim des

Verderbens, denn alle Grundlagen beginnen zu wanken, und die Natur,
die ihrer nicht spotten lässt, rächt sich mit der Gewalt des
Verbrechens. Und nun ist in dieser Zeit der Verwirrung nur ein
Heil: ein bewusstes Zurückkehren zur Natur, die auch heute noch

gütige Mutter, eine Zuflucht dem sie ernstlich Suchenden gewährt,
ein freies Anerkennen ihrer Gesetze, deren Reinheit als eine
gewollte und nunmehr unverlierbare, mit bewusstem Ringen
wiedergewonnen werden soll.

* *
*

So ist jenes alte Problem „Vom Zusammenhang der tierischen
Natur des Menschen mit seiner geistigen", ohne dass eben diese

Arbeit Anstoß und Ursprung gewesen wäre, zum Ausgangspunkt
geworden für Schillers ganze Kunst- und Geschichtsphilosophie.
Indem die beiden Seiten menschlicher Natur in wechselnde
Beziehung zueinander gesetzt werden, wird zunächst eine Grundlage
für die Einteilung menschlicher Charaktere geschaffen. Indem
dieser Charakter im Lauf der Jahrhunderte sich verändert, wird
dieses psychologische Schema zu einem geschichtlichen und
charakterisiert in seinem Wechsel die großen Epochen kultureller
Entwickung. Indem endlich der Dichter den Variationen dieses

psychologischen Verhältnisses unterliegt und durch seine Natur
und seine Probleme demselben in seinen Werken notwendig
Ausdruck verleiht, wird es auch zur Grundlage eines Systems
individueller Arten in der Kunst.

Man wird gestehen müssen, dass selten mit einem
anvertrauten Pfunde besser gewirtschaftet wurde. Man mag über diese
Art Geschichtsschreibung denken, wie man will. Man mag sie
als unwissenschaftlich ablehnen. Sie bleibt bestehen als ein
Wahrzeichen des ausgreifenden Geistes Schillers und als ein Kunstwerk

569



hohen Ranges. Schiller meinte, als Goethe ihm nahe trat, er
solle bei ihm nicht eine Fülle der Begriffe suchen, er bemühe
sich vielmehr, mit seinem bescheidenen Gute so zu haushalten,
dass es wenigstens den Eindruck einer ganzen Welt mache. Wie
hier aus den denkbar einfachsten Mitteln ein Kapital von
weltbezwingender Größe geschlagen ist, das kann uns Menschen einer
Zeit größerer Verhältnisse und kleinerer Seelen schlechterdings
eine Mahnung sein. Und endlich stehe hier die Frage, welche
Geschichtsschreibung denn nicht Kunst, und welche Philosophie
nicht Dichtung sei.

ZÜRICH M. NUSSBERGER

DIE „TEUERUNG" DES
HERRN SULZER-ZIEGLER

Die Welt liebt das Paradoxe. Weshalb sollte Herr Sulzer-
Ziegler nicht über die Teuerung schreiben, da ein Bernhard Shaw
über den „Sozialismus für Millionäre" disputierte?

Herr Sulzer-Ziegler gehört zu jenen Leuten, die sich nicht
allzu häufig zum Worte melden und die deswegen in dem Rufe
stehen, mit Überlegung und Vorsicht zu sprechen, wenn sie einmal

etwas zu sagen haben. Schon aus diesem Grunde kommt
dem Aufsatz „Teuerung" (Heft 6 des laufenden Jahrganges von
„Wissen und Leben") eine besondere Bedeutung zu. Außerdem
nimmt Herr Sulzer-Ziegler als Industrieller und Parlamentarier im
öffentlichen Leben unseres Landes eine Stellung ein, die zwingt,
seinen Meinungsäußerungen über die Teuerung ernsthafte Beachtung

zu schenken. Allein auch seine Ausführungen unterliegen der
sachlichen Kritik, und es ist nicht wenig, was an ihnen zum Widerspruch

anregt. Ich hatte daher erwartet, Herr Dr. J. Steiger, der
solche Fragen in diesen Blättern zu besprechen pflegt, würde An-
lass zu einer Entgegnung nehmen. Das ist nicht geschehen. Um
die Ansichten des Herrn Sulzer-Ziegler nicht als unwidersprochen
wirksam werden zu lassen, muss ihnen daher ein Dritter — etwas

verspätet zwar, doch keineswegs zu spät — entgegentreten.

570


	Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und Geschichtsphilosophie [Schluss]

