Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Uber die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und
Geschichtsphilosophie [Schluss]

Autor: Nussberger, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE GRUNDLAGEN DER
SCHILLERSCHEN KUNST- UND
GESCHICHTSPHILOSOPHIE

(Schluss.)

Dieses System der Dichtungsgattungen, so geistreich es ist,
ist nirgends aufgenommen worden. Es ist zu subjektiv. Und man
wird auch gegen dasselbe einwenden miissen, dass sich das ur-
spriingliche Gleichgewicht der beiden Arten naiver und sentimen-
talischer Dichtung im Verlaufe der Darstellung erheblich zugunsten
der letzteren senkt, indem nur sie durch die Doppelheit ihres
Objektes fdhig ist, zum Ausgangspunkt eines kiinstlerischen Systems
genommen zu werden, wéhrend die naive Dichtung als eine immer
gleichartige nur eine Richtung besitzt. Und nun erscheint doch
in Wirklichkeit gerade die Goethesche Dichtung, die auf die un-
endlichen Erscheinungen des Lebens mit der Unendlichkeit des
Gefiihls ewig neu und wechselnd reagiert, als eine viel mannig-
faltigere, unbegrenzte, die in jedem Augenblick zwischen Satire,
Idylle, Elegie wechselt, und man wird vielleicht gestehen miissen,
dass es eine rein objektive Kunst auch dort nicht gibt, wo die-
selbe mit Pathos dieses Programm auf ihre Fahne schreibt.

Dennoch bleibt dieses &sthetische System Schillers ein groBer,
geistreicher Wurf, und es ist fiir ihn kennzeichnend, wie er, vom
rein PersOnlichen ausgehend, zu einer groBen allgemein-theore-
tischen Ordnung gelangt, in die er die ganze Erscheinungswelt
der Kunstiormen einordnet. Und hinwiederum setzt dieses System
die zufdlligen und vereinzelten Gattungen so sinnvoll und geist-
reich in Beziehung zueinander, dass man unter seinem Banne
bleibt, auch wenn man das Subjektive der Verkniipfung inne wird.

Im Grunde erscheint in diesem System der Kunstgattungen
die subjektive Begriffswelt der ersten Abhandlung ins Objektive
gewendet wieder. Was hier als naive Dichtung erklart wird, war
dort die Schonheit der Anmut; der sentimentalischen Dichtung
eignet wie der Wiirde der Kampf. Dort war es der persdnlich-
subjektive eines Geistigen und Korperlichen, eines Sittlichen und
Sinnlichen, jetzt ist es, objektiv gewendet, der Kampf eines Idealen

565



und eines Realen, eines gedachten Absoluten und eines korperlich
Wirklichen. Und wenn als letztes Ziel persOnlichen Ringens und
Strebens - die Freiheit erschien, ewig nur, als Punkt, durch das
Pendel der seelischen Schwankungen auf Augenblicke durch-
schritten, so leuchtet nun als objektives Ideal ein solches hoheres
Menschentum der heutigen Kultur vor. Jene naive Dichtung aber
stromt die Harmonie der Anmut aus, die die gesittigte Ruhe der
Sinne zur Voraussetzung hat, wie sie selbst, objektiv, in der Dar-
stellung der wahrnehmbaren Sinnenwelt besteht, mit der sie sich
in Ubereinstimmung und Harmonie weiB.

* *
#*

Vom Standpunkt dieser Philosophie aus nehmen nun zwei
Dramen Schillers als der reinste und unmittelbarste Ausdruck der-
selben eine besondere Stellung ein. Nicht, dass die iibrigen Dra-
men nicht auch in Ubereinstimmung mit ihr, nicht auch voll von
ihr wéaren. Wie diese Philosophie selber zuletzt der Ausdruck des
Dichters ist, so stehen selbst die Dramen, die ihr zeitlich voran-
gehen, in unbedingter innerer Ubereinstimmung mit ihr. Es sind
Aste vom selben Stamme, die von der selben Wurzel genihrt
werden. Aber dennoch wollen zwei unter den Schillerschen Dra-
men recht eigentlich als die dichterische Verkorperung dieser
philosophischen Weltanschauung erscheinen. Und zwar mutet das
eine von ihnen an wie ein Lied von der Freiheit des Menschen,
das andere wie ein romantisches Symbol von der Erscheinung
des Idealen auf dieser irdischen Welt.

Die Figuren der ,Maria Stuart® sind wie ein Schema der
Freiheit und Unfieiheit der Menschen. Hier die Menschen der
tadelfreien Form, die sich nie etwas vergeben und lidchelnd ihre
heiBesten Wiinsche opfern. Aber diese Entsagung macht nicht den
Eindruck der GroBe, sondern der Schwiéche und das glanzend be-
wahrte Dekorum deckt nicht nur sittliche Fdulnis, sondern auch
das Elend eines unwahren Lebens, das sich jeden Augenblick
selber verliert. Auf der andern Seite die Menschen, die wagen,
sie selbst zu sein, die sich nicht dem Scheine opfern und unter
Umstidnden auch das Verbrechen nicht scheuen, wenn dieses un-
erséttliche Ich es heischt. Sie vermdgen den Vergleich mit jenen
Guten nicht auszuhalten und rithren dennoch menschlicher unser

566



Herz, denn ihnen fehlt auch der Mut und die GroBe nicht, das
Leben {hinzuwerfen, wenn dieses dem selbstischen Streben sich
nicht beugen will. So scheinen sie nicht nur frei, wie jene ersten,
sie sind es auch; aber freilich von einer Freiheit, die in ihrem
selbstsiichtigen Kern notwendig zum einsamen Tode fiihrt. Und
iiber beiden endlich die magna pecatrix, Maria. Sie nimmt, nach
friihem Fehl, in reinster Liuterung endlich das absolute Sitten-
gesetz in sich auf, in dem Augenblick, wo es sie zum Tode fiihrt,
und so fallt sie, nicht dem Neid und der Politik Englands zum
Opfer, sondern um eine Schuld zu tilgen, die dieses menschlichste
aber auch groBte Herz ein Leben lang gedriickt hat. Sie erst ist
die ganz Freie, denn sie geht in den Tod, nicht um sich gegen
das Leben zu behaupten, sondern um sich dem Gesetz, das herr-
schen soll auf dieser Welt, zur Siihne zu opfern.

Unter den Schillerschen Dramen nimmt die , Jungfrau von
Orleans“ in der allgemeinen Wertschédtzung keinen hervorragenden
Platz ein. Schiller hat sie fiir sein groBtes Werk gehalten, sicher
fiir sein eigenstes, sein liebstes. Sie gab in reinster Verklarung
sein Herrlichstes: das Symbol eines iiber alle irdischen Schranken
triumphierenden Ideals. Die ,,jungfrau von Orleans® ist das weh-
miitige Lied vom Los des Schonen auf dieser Erde. Es hat keine
. Heimat da. Unerkannt, angefeindet als das Bése und Teuflische
vom Unverstand, fallen gelassen von der Schwachheit der Wankel-
miitigen, bekdmpft von der niedern Leidenschaft der Selbstsucht
und vom Unglauben der Herren dieser Welt, so wandelt es unter
diesen Menschen einer blinden und stumpfen Erde, Gutes und
GroBes bringend durch den Glauben an die Zusammengehorig-
keit der Menschen, an die Pilicht, sich dem Allgemeinen, dem
Vaterlande zu opfern. Aber zu den duBern Feinden gesellt sich
zu bitterem Weh ein stdrkster, die Schwachheit des eigenen Her-
zens, das Gliicksverlangen der eigenen Brust, das in jedem doch
Seinen Anteil heischt und die eisenumschiente Hand im Augen-
blick des Sieges erschlaffen ldsst. Und was jene nicht vermocht,
er vollbringt es: ein Verzagen herbeizufithren und einen Augen-
blick des Verzweifelns an der eigenen Giite und Kraft. Aber end-
lich gelingt ein Sieg nicht nur der Selbstbezwingung, sondern auch
ein wundersames Sprengen der Ketten der Gefangenschaft und des
Schicksals und ein Tod, dem der Stachel genommen ist, denn er

567



erscheint als der schuldige Tribut an die Natur, die ihr Recht
haben will und haben muss. Das ist das Erdewallen des Gott-
lichen.

* *
*

Indem Schiller die freie und unbegrenzte Welt des Geistes in
verschiedene Beziehung setzt zur korperlichen Welt des Zwanges
und der harten Notwendigkeit gewinnt er nicht nur ein System
der Kiinste, ein Schema der menschlichen Charaktere, ein Bild
der heutigen Kultur und einen Ausblick auf ihre weitere Entwick-
lung, auch riickwérts ordnet sich ihm das Theater der Geschichte
zu einer Perspektive, die von der gleichen Wechselbeziehung des
Geistigen und Korperlichen beherrscht ist. Auf der Verdnderung
dieses Verhdltnisses beruht die Entwicklung der Menschheit, be-
ruht die Erscheinung dessen, was wir Kultur heien, beruhen die
groBen Epochen der Weltgeschichte. Schiller hat seine geschichts-
philosophischen Ideen in manchen Gedichten niedergelegt, in Bal-
laden, die den Gegensatz groBer kultureller Epochen schildern,
in philosophischen Gedichten, die in der Skizzierung der gesamten
geschichtlichen Entwickelung einer akademischen Vorlesung nahe-
kommen. In vollendetster und zugleich dichterischster Form ist
es im ,Spaziergang“ geschehen.

Wie die Philosophie Schillers in ihrer Begriffsentwicklung und
Beweisfiihrung ganz den Charakter des idealistischen achtzehnten
Jahrhunderts und der Kantischen Schule zeigt, so arbeitet seine
Geschichtsphilosophie durchaus mit den hypothetischen Konstruk-
tionen seiner Zeit. Sie erinnert darin oft an Fichte, der in dhn-
licher Weise seine Gegenwart als das Zeitalter der vollstindigen
Siindhaftigkeit, Napoleons Gewaltherrschaft als die sichtbare Macht
der Holle hinstellte. Aber auch diese scheinbar so ganz veraltete
Geschichtsbetrachtung hat durch die moderne Wissenschaft und
die Biichersche Theorie von den sich folgenden Epochen der Haus-,
Stddte- und Volkswirtschaft eine ungeahnte und glinzende Auf-
erstehung erfahren.

Schiller lasst nach einer Reihe prahistorischer Epochen die
Geschichte der heutigen Menschheit, deren Verlauf in einem auf-
schlussreichen Nebeneinander heute noch sichtbar ist, mit einem
agrarischen Zeitalter beginnen, in welchem die Sonne die Uhr des

568



Menschen war und den Verlauf seines Tages wie seines Jahres
bestimmte. Der Rhythmus der Natur war der Rhythmus des
menschlichen Lebens, ihr Gesetz, unbewusst und nicht als Zwang
empfunden, zugleich das Gesetz seines Handelns. Auf diese Zeit
folgte eine zweite Epoche, in welcher der Wille des Menschen,
hdherem, reicherem Leben, groBerer Macht zustrebend, sich von
der Natur entfernte, um sich iiber ihre Beschrdnkung zu erheben.
Aber in dieser Emanzipation lag zugleich der Keim des Ver-
derbens, denn alle Grundlagen beginnen zu wanken, und die Natur,
die ihrer nicht spotten lasst, rdcht sich mit der Gewalt des Ver-
brechens. Und nun ist in dieser Zeit der Verwirrung nur ein
Heil: ein bewusstes Zuriickkehren zur Natur, die auch heute noch
giitige Mutter, eine Zuflucht dem sie ernstlich Suchenden gewdahrt,
ein freies Anerkennen ihrer Gesetze, deren Reinheit als eine ge-
wollte und nunmehr unverlierbare, mit bewusstem Ringen wieder-

gewonnen werden soll.

¥* *
*

So ist jenes alte Problem ,,Vom Zusammenhang der tierischen
Natur des Menschen mit seiner geistigen“, ohne dass eben diese
Arbeit AnstoB und Ursprung gewesen wire, zum Ausgangspunkt
geworden fiir Schillers ganze Kunst- und Geschichtsphilosophie.
Indem die beiden Seiten menschlicher Natur in wechselnde Be-
ziehung zueinander gesetzt werden, wird zundchst eine Grundlage
fiir die Einteilung menschlicher Charaktere geschaifen. Indem
dieser Charakter im Lauf der Jahrhunderte sich verdndert, wird
dieses psychologische Schema zu einem geschichtlichen und cha-
rakterisiert in seinem Wechsel die groBen Epochen kultureller
Entwickung. Indem endlich der Dichter den Variationen dieses
psychologischen Verhéltnisses unterliegt und durch seine Natur
und seine Probleme demselben in seinen Werken notwendig Aus-
druck verleiht, wird es auch zur Grundlage eines Systems indivi-
dueller Arten in der Kunst.

Man wird gestehen miissen, dass selten mit einem anver-
trauten Pfunde besser gewirtschaftet wurde. Man mag iiber diese
Art Geschichtsschreibung denken, wie man will. Man mag sie
als unwissenschaftlich ablehnen. Sie bleibt bestehen als ein Wahr-
zeichen des ausgreifenden Geistes Schillers und als ein Kunstwerk

569



hohen Ranges. Schiller meinte, als Goethe ihm nahe trat, er
solle bei ihm nicht eine Fiillle der Begriffe suchen, er bemiihe
sich vielmehr, mit seinem bescheidenen Gute so zu haushalten,
dass es wenigstens den Eindruck einer ganzen Welt mache. Wie
hier aus den denkbar einfachsten Mitteln ein Kapital von welt-
bezwingender GroBe geschlagen ist, das kann uns Menschen einer
Zeit groBerer Verhéltnisse und kleinerer Seelen schlechterdings
eine Mahnung sein. Und endlich stehe hier die Frage, welche
Geschichtsschreibung denn nicht Kunst, und welche Philosophie
nicht Dichtung sei.

ZURICH M. NUSSBERGER
aog

DIE ,TEUERUNG*“ DES
HERRN SULZER-ZIEGLER

Die Welt liebt das Paradoxe. Weshalb sollte Herr Sulzer-
Ziegler nicht iiber die Teuerung schreiben, da ein Bernhard Shaw
tiber den ,Sozialismus fur Milliondre“ disputierte?

Herr Sulzer-Ziegler gehort zu jenen Leuten, die sich nicht
allzu hdufig zum Worte melden und die deswegen in dem Rufe
stehen, mit Uberlegung und Vorsicht zu sprechen, wenn sie ein-
mal etwas zu sagen haben. Schon aus diesem Grunde kommt
dem Aufsatz ,Teuerung“ (Heft 6 des laufenden Jahrganges von
»Wissen und Leben“) eine besondere Bedeutung zu. AuBerdem
nimmt Herr Sulzer-Ziegler als Industrieller und Parlamentarier im
oOffentlichen Leben unseres Landes eine Stellung ein, die zwingt,
seinen MeinungsduBerungen iiber die Teuerung ernsthafte Beach-
tung zu schenken. Allein auch seine Ausfiihrungen unterliegen der
sachlichen Kritik, und es ist nicht wenig, was an ihnen zum Wider-
spruch anregt. Ich hatte daher erwartet, Herr Dr. J. Steiger, der
solche Fragen in diesen Blattern zu besprechen pflegt, wiirde An-
lass zu einer Entgegnung nehmen. Das ist nicht geschehen. Um
die Ansichten des Herrn Sulzer-Ziegler nicht als unwidersprochen
wirksam werden zu lassen, muss ihnen daher ein Dritter — etwas
verspitet zwar, doch keineswegs zu spiat — entgegentreten.

570



	Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und Geschichtsphilosophie [Schluss]

