
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und
Geschichtsphilosophie

Autor: Nussberger, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UBER DIE GRUNDLAGEN DER
SCHILLERSCHEN KUNST- UND

GESCHICHTSPHILOSOPHIE
Man darf heute noch die Sicherheit bewundern, mit welcher

die ersten Herausgeber der Gedichte Schillers in der Gruppierung
derselben vorgingen. Man mag sie heute nach ihrem mehr
epischen oder philosophischen Charakter, nach dem Grad der
Vollkommenheit und Kunst anders anordnen; jene Einteilung in drei
Perioden entspricht durchaus dem Entwicklungsgang des Dichters.
Auf eine erste Epoche wild-genialer Produktion, wo der junge
Dichter kühn in die eigene Brust griff, eine Dichtung herauszuholen,

ebenso arm an Erfahrung und Kenntnis des Lebens, wie
reich an Hass und Hoffnung und Sehnsucht, folgte eine zweite
der innern Arbeit an sich selbst, während der die dichterische
Produktion fast ganz versiegte, und dann trat der Dichter als ein

ungleich reiferer, reicher an Können und Wissen, tiefer im
Gedanken, klarer und sicherer im Wollen und Fühlen vor das Publikum,

um auf jenen Gebieten das Höchste zu leisten, auf denen
die tastenden Versuche der Jugend gelegen hatten, im Drama
und in der Lyrik.

Jene Jahre der Bildung umfassen hauptsächlich die Zeit in
Leipzig und Dresden bei Körner, das Provisorium in Weimar und
dann vor allem die Jahre, in welchen Schiller in Jena Geschichte
studierte und dozierte bis zu dem Zeitpunkt, in welchem dem
Amtsmüden Goethe nahetrat, um den in philosophischer Spekulation

Gefangenen zu seinem eigentlichen Berufe, der Dichtung,
zurückzuführen. Es ist vor allem die Geschichte, die in dieser
Zeit der Wandlung in den Vordergrund der Interessen rückt, teils
um der eigentlich dichterischen Absichten willen, teils aus dem
Bedürfnis des Tages und des Amtes heraus.

Es gibt Menschen, denen die Realität des sie umgebenden
Lebens die Reife der Erfahrung bietet. Mit geschlossenem Mund,
der nichts zu fragen braucht, sitzen sie schon in der Schule und
schauen mit Augen um sich, die aus eigener Machtvollkommenheit

das Geschehen um sie herum sichten und richten. Und es

529



gibt andere, die die tieferen Erkenntnisse ihres Geistes aus jenen
Formen des Lebens holen, in denen es schon gesiebt und
gesichtet erscheint, aus Dichtung und Geschichte. Schiller gehörte
zu diesen letztern. Wenn Goethe die lange gesuchte und vorbereitete

Entwicklung zu einem neuen Menschen und Dichter erst
in der lebendigen Anschauung der Antike, in Italien zu
durchbrechender Reife brachte, so fand Schiller die in sich ruhende
Festigkeit in einsamen Studien des Gelehrten.

* *
*

Die Geschichte war für Schiller die große Rüstkammer seiner
dramatischen Muse. Aus ihr holte er sich die Exempel für seine

Ideen, sie bot ihm die reale Anschauung für seine Spekulation.
Das Leben, das ihn umgab, erschien ihm als physiognomielose,
gemeine Wirklichkeit. In der Geschichte erst fand er Menschen,
Größe, Schicksal, hier erst wurde das Gesetz, das regierte, sichtbar.

Der einzige Goethe neben ihm war ihm eine Erscheinung
von faszinierender Anziehungskraft, ein wundersames Komplement
zu seiner eigenen Natur, über das er tiefsinnig grübelte; sonst
sah er über das Gehudel unter ihm mit der Souveränität des

Genius hinweg und handelte mit der vorurteilsfreien Diplomatie
des Weltmannes. Hat sein Leben so etwas von Politik an sich,
so waren ihm umgekehrt die Akten der hohen Politik ein Buch
des Lebens, in dem er unermüdlich blätterte. Die Wirklichkeit
vermochte er nicht anders als satirisch zu behandeln, in der
Geschichte erst fand er die Bedeutung des Geschehens, nach der
sein Pathos verlangte, sie erst lockte aus seiner Brust den hohen
Ton des Lebens.

Indem er nun in diesem Buche das Rollen des Schicksals
verfolgte, gestand er sich, die Weltgeschichte sei das Weltgericht.
Aber er selbst, der Dichter, fühlte sich wieder eine noch höhere
Instanz, und wo die Gerechtigkeit des irdischen Lebens der poetischen

Gerechtigkeit nicht entsprach, änderte er selbstherrlich
zugunsten von dieser. Auch er hatte der Dichtung Schleier aus
der Hand der Wahrheit empfangen, und wo die Unzulänglichkeit
der Realität kein reines Bild ergab, hatte sie sich zu opfern, nicht
die Idee. Indem er so zugunsten seines eigensten Weltbildes
formte und umformte, blieben von den durch die Geschichte ge-

530



botenen Materialien kaum viel mehr als eine Anzahl von Namen,
die Größe der Proportionen und eine Reihe nackter Tatsachen.
Die Menschen, ihr Lieben und Hassen, ihre Handlungen und der
Zusammenhang des Geschehens, das war endlich nur noch Fleisch

von seinem Fleisch, Geist von seinem Geiste.
Was Schiller zur Geschichte hindrängte, war das Gefühl eines

gewissen Mangels. Seiner Dichtung fehlte die Fülle des Details,
seinen Menschen der individuelle Zug. Sie hatten alle etwas
Schemenhaft-Konstruiertes, zumal seine weiblichen Figuren. Und
dann empfand der Weltunkundige wohl auch eine gewisse
Unsicherheit in der Motivierung ihres Handelns. Die Menschen
kennen zu lernen in dem Besondern ihres Gebarens, in der
Besonderheit ihrer Triebe, kurz innere und äußere Menschenkenntnis,
das war das Ziel seines geschichtlichen Studiums. Seine Dichtung
sollte hinfort viel gründlicher auf das wirkliche Leben fundamen-
tiert sein. Es kennzeichnet den ganzen Umschwung seines Schaffens,

dass vor jener Periode der innern Umwälzung der Don
Carlos und, die Legitimation für seine Professur, die „Geschichte
des Abfalls der Niederlande" liegen und zwar so, dass das
wissenschaftliche Werk der Dichtung folgt, während, am Ende derselben,
die Darstellung des dreißigjährigen Krieges als eine Studie zum
Wallenstein diesem um viele Jahre vorangeht.

* **
Wenn wir die Werke Schillers nach dem Bildungsstoff mustern,

der in seine Dichtung übergegangen ist, so stehen neben den
geschichtlichen und philosophischen Schriften die medizinischen
Abhandlungen, und wir haben uns zu erinnern, dass Schiller ein

ausgebildeter und eine Zeitlang auch praktisch ausübender Arzt
war. Man vergisst das leicht, so wenig Spuren finden sich
davon in seinen Werken. Außer den paar Zynismen der Räuber
und der Widmung der Anthologie „An meinen Prinzipal, den Tod"
kaum nennenswerte, und die Äußerungen über seine eigene
Erkrankung aus späterer Zeit verraten eine auffallende Naivität der

Anschauung in ärztlichen Dingen.
Manchmal will es uns scheinen, als ob für Schiller das juristische,

für Goethe umgekehrt das medizinische Studium glücklichere
Wahl gewesen wäre. Abgesehen vom Götz von Berlichingen, der

531



gesättigt ist von historisch-juristischem Denken, verraten die
Dichtungen Goethes kaum den Juristen, wie denn auch ihre Sprache,
frei von aller übereifrigen Schärfe, in jener menschlich-schönen
Gelassenheit einherschreitet, die der Grundzug seines Wesens wie
seiner Lebensführung war. Sie leuchtet, frei von allem Formendienst,

auch dort in edler sachlicher Tüchtigkeit vor, wo die
Gefahr am nächsten gelegen hätte, der Tradition obligater Bureau-
kratie nachzugeben: in seinem Staatsdienste. Umgekehrt wissen
wir, wie universell sein Interesse den Erscheinungen zugewendet
war, die in das Gebiet der Naturwissenschaften gehören. Schiller
anderseits liebt es, der Anwalt seiner Helden zu sein. Kaum eines
seiner Dramen ist ganz frei von rabulistischen Spitzfindigkeiten,
sei es durch die allzu pointierte Formulierung des Konfliktes, sei
es durch die Führung der Handlung, die zur Intrige, zur
listigschlauen Diplomatie neigt, und gerne münden sie in einen
allgemeinen Urteilsspruch über Schicksal und Leben, Schuld und
Sühne aus. Auch für Schiller galt die Ansicht Ibsens, Dichten
heiße Gerichtstag halten.

Dennoch sind die medizinischen Schriften Schillers nicht ohne
Bedeutung für die Beurteilung seiner Geistesrichtung, ja sie führen
geraden Weges zu dem Zentralproblem seines ganzen Denkens,
das die Axe seiner Weltanschauung und den Ausgangspunkt für
seine gesamten ästhetischen und geschichtsphilosophischen Theorien

bildet.
Die erste der beiden Examenarbeiten, die „Philosophie der

Physiologie" lässt den philosophischen Grundzug in Schillers Wesen
deutlich erkennen. Statt als gelehriger Schüler den Erscheinungen
der Lebensvorgänge aufmerksam zu folgen, um sie aus sich heraus

zu verstehen, flüchtet der Schnellfertige auf das Gebiet
theoretischer Betrachtung, um mit einer Hypothese über die Bedeutung
derselben sich seiner Aufgabe zu entledigen. Statt sorglich der
Natur nachzugehen, tritt er ihr, außen stehen bleibend, mit der
Waffe des Gedankens gegenüber.

Diese Art der Naturbetrachtung ist Schiller eigentümlich
geblieben. Goethe klagt, Schiller habe der Natur, die ihn doch

wahrlich nicht stiefmütterlich behandelt hätte, immer misstrauisch
und ungerecht gegenübergestanden. Sie allein genügte ihm nicht,
die er doch als Dichter nicht entbehren konnte. Es ist seine

532



Doppelnatur, über die er selbst so wehmütig klagt: der Dichter
überrasche ihn, wenn er Philosoph sein wolle, der Philosoph
beim Dichten, und die hinwiederum in der Zeit seiner Reife zu
schönster Eigenart sich harmonisch verband. Sie lässt ihn jetzt,
zum Entzücken Wilhelm von Humboldts, vom zweifelnden Flügel
des Schmetterlings reden, von der ruhigen Bläue des Himmels,
vom energischen Licht, vom Geheimnis des Waldes. Überall ist

es der Geist, der, in die sichtbare Natur hineingetragen, sie zu
beredterem Leben erweckt.

Führt die erste der beiden medizinischen Arbeiten Schillers
vom naturwissenschaftlichen in das Gebiet der Philosophie
hinüber, auf dem sich Schiller heimischer fühlte, so behandelt die
zweite das Problem, das Schiller zeitlebens im Mittelpunkte seines
Denkens geblieben ist. In der ersten, zurückgewiesenen Arbeit
flüchtet der Theoretiker vom körperlichen in das Gebiet des
Gedankens, um von hier aus Zusammenhänge jener andern Welt
zu beurteilen, in der zweiten nimmt der Schüler den Zwiespalt
des Körperlichen und Seelischen selber zum Gegenstand der
Betrachtung, um auf diesem Lieblingsfeld eine Spekulation nun
ausreichende Früchte der Arbeit zu zeitigen. „Über den Zusammenhang

der tierischen Natur des Menschen mit seiner geistigen"
lautet der Titel.

Über die Konkordanz dieser beiden Welten, die in jedem
Einzelnen leben und von jedem Einzelnen in Übereinstimmung
gesetzt und darin gehalten sein wollen, sinnt also schon der
zwanzigjährige Jüngling mit dem Eifer wissenschaftlichen Strebens,
mit den Ideen über diesen Gegenstand baut der Philosoph später
seine ästhetischen und historischen Theorien auf, mit ihnen rüstet
sich der reife Dichter zur Darstellung menschlichen Schicksals.

Schillers Weltanschauung ruht durchaus auf dieser Doppel-
heit, in die ihm die Welt und die Menschen zerfallen. Es ist ein

ausgesprochener Dualismus und im Grunde die Überzeugung, auf
der das ganze Mittelalter aufbaute, ausgehend von der Superiorität
eines freien Geistes über einen schwachen und sündhaften Leib.
Wir stellen dieser Betrachtungsweise gerne den Monismus Herders
und Goethes gegenüber — „Natur hat weder Kern noch Schale" —
und lassen mit diesen Ideen das naturwissenschaftliche
neunzehnte Jahrhundert beginnen, zu dem wir uns selber stolz rechnen.

533



Die Gegenüberstellung besteht zu Recht. Wenn wir nur nicht
mit unsererTheorie vom psychophysischen Parallelismus der Schiller-
schen Anschauung in eine Nähe gerückt wären, die sie wieder als

hochmodern erscheinen lässt. Wenn Schiller heute noch einmal

geboren würde, könnten wir es erleben, dass er mit der ihm
eigenen Energie und seinem Sinn für das absolut Zeitgemäße sich

hinter die experimentelle Psychologie machen würde, um nach

langen Versuchsreihen und Entdeckungen schließlich zu erklären,
dass für seine Zwecke auf diesem Wege nichts zu holen sei. In
der Tat dämmert da und dort, trotz Apparaten und Instrumenten,
trotz Methode und Statistik die Erkenntnis, dass mit ihnen die
alten philosophischen Probleme nicht gelöst, nicht überholt und
abgetan, nur in den Hintergrund gedrängt und wohl eine Zeitlang
vergessen worden sind.

* *
*

Unter den eigentlichen philosophischen Schriften des späteren
Schiller nehmen ein paar kleinere Aufsätze, die in ihrem Gedankengang

noch recht deutlich zeigen, wie ungewohnt Schiller der neue
Boden war, auf dem er sich bewegte, eine mehr untergeordnete
Stellung ein. Dagegen gelten drei größere Abhandlungen als seine

eigentlichen Hauptwerke, die Aufsätze „Über Anmut und Würde'S
„Über die ästhetische Erziehung des Menschen" und „Über naive
und sentimentalische Dichtung". Im ersten versucht Schiller eine

Analyse des Schönen, im zweiten sucht er sich über die kulturelle
Stellung und Aufgabe der Kunst Rechenschaft zu geben, der dritte
Aufsatz entwirft, von dem persönlichen Gegensatz Schillerscher
und Goethescher Kunst ausgehend, ein System der Dichtungsgattungen

und bietet etwas wie eine systematische Poetik.

Die Arbeiten Schillers sind der Lektüre Kants entsprungen, als
dessen Schüler die Geschichte der Philosophie Schiller immer nennen
wird. Es bleibt bewundernswert und ein Zeugnis seiner
philosophischen Begabung, mit welcher Sicherheit Schiller nach dieser
modernsten und zugleich größten Erscheinung seiner Zeit griff,
als ihm feststand, er habe Philosophie zu studieren. Und dann
liest er sich in diesen sprödesten aller Philosophen ein, bis er ihm
eine Sprache redet, an der sich das eigene Feuer des Gedankens

zur lodernden Flamme entzündet. Nicht die Abhängigkeit, das

534



Ausgehen von Kant bleibt für die Schillersche Philosophie einer
ihrer größten Ruhmestitel.

Geschichte und Philosophie, das sind die beiden Elemente,
in welche die Dichtung Schillers dem Analytiker zerfällt. Dem
Stoffe nach ist sie Geschichte, dem Geist und Gehalt nach ist
sie Philosophie. Schon daraus ist ersichtlich, dass die Philosophie
dem Zentrum des Schillerschen Geistes am nächsten kam. Zur
Medizin zwang ihn die Not der Verhältnisse, und sie wurde ihm
nur erträglich, indem er sie vom Standpunkt des Philosophen aus
behandelte. Das Studium der Geschichte entsprang dem Bedürfnis
des Dichters, aber zugleich dem Drang, einem Mangel abzuhelfen,
eine Blöße zu decken. Philosophie studierte Schiller mit dem Be-
wusstsein, sich in seinem innersten Wesen, in seiner Kraft und
Eigenart zu stärken und seiner selbst bewusster zu werden. So
behandeln denn auch seine philosophischen Arbeiten alle Fragen,
die seinem persönlichen Wesen und Bedürfnis entspringen, die

Lebensfragen für ihn waren. Ihn verlangte, nicht in einem dunkeln

Drange, halb unbewusst, eine Konfession auf das Papier zu

wühlen, die selber nacher wie eine Offenbarung war. Wie er seine
Pläne gern besprach und hin und her wendete, so war ihm Bedürfnis,
über seine Eigenart als Dichter, über das Wesen seiner Kunst,
über die Möglichkeiten anderer Arten und über den Zweck und
die Aufgabe, die er mit seinem Schaffen zu erfüllen hatte, zu
reflektieren.

* **

Die Schönheit, als der Gegenstand künstlerischer Darstellung,
erschien Schiller als eine zweifache. Entweder war es eine Schönheit

der Anmut, oder es war eine Schönheit der Würde. Anmut
war für Schiller der sinnenfällige Ausdruck seelischer Harmonie,
des Gleichgewichtes zwischen den Kräften, die den Menschen mit
der Körperlichkeit dieser Welt verbinden, und seinem unabhängigen
geistig-sittlichen Wesen, zwischen den Sinnen als den Anwälten
seines Leibes und dem innersten Tribunal seiner Seele. Kommt
es zwischen diesen beiden Mächten nicht zum Konflikt, so
erscheint als Gewähr des seelischen Friedens im Tun und Lassen
dieses Menschen der Ausdruck der Anmut. Würde aber ist der
Ausdruck desjenigen, in dem jene beiden Mächte der Sinnlichkeit

535



und der Sittlichkeit im Kampfe miteinander liegen, so, dass der
Geist über die Bedürftigkeit des Körpers siegt. Sie ist der
Ausdruck eines Triumphes des Geistes über den Körper, des Absoluten

über das Bedingte, der Ausdruck der Freiheit.
Schon hier ist der Gegensatz Goethescher und Schillerscher

Dichtung lebendig, der dann vertieft und erweitert in der Abhandlung

„Über naive und sentimentalische Dichtung" wiederkehrt, der

Gegensatz einer Kunst, die in der Schönheit dieser Welt der Sinne
aufgeht und sie als ein schlechtweg Vollkommenes, Erstrebens-
und Genießenswertes, als ein Letztes hinstellt, hinter dem das
Nichts liegt, und einer andern Kunst, die sich über diese

begrenzte Welt hinweg hebt, einem Unbedingten, Idealen zustrebend,
von dem aus sie auf diese reale Welt als auf ein ewig
Unvollkommenes, Hemmendes und Erniedrigendes fast feindlich zurückblickt.

Es hängt mit dem Wesen der Kunst zusammen, wenn ihr
für die Entwicklung der Menschheit im heutigen Augenblick eine

ganz einzigartige Bedeutung zukommt. Sie wendet sich — und
nur sie allein — an den Geist und die Sinne des Menschen
zugleich. Sie spricht zu seinem Intellekt, indem sie im Symbol sich
mit der Erscheinung an seine Sinne wendet. Und sie bietet den
Sinnen einen Genuss, der doch nicht, wie jeder andere, im Ge-
nuss auf- und in Überdruss und neuer Begier untergeht,
sondern zu ernster Betrachtung alle Seelenkräfte sammelt. Ihr
Eindruck führt gerade zu jener Ganzheit der Natur zurück, die dem

heutigen Menschen des Zwiespaltes, der Einseitigkeit und Spezialitäten

verloren gegangen ist. Er krankt an Überspannung auf der
einen Seite, an einer Leere und Unbefriedigtheit auf der andern,
und das verlorene Gleichgewicht, der Augenblick eines Sich-Herr-
Fühlens über alle seine Kräfte, eines Verfügen-Könnens über die
Totalität seines Wesens: diesen höchsten Moment des Daseins,
der im Getriebe des Tages ein ewig erstrebtes, nie erreichtes Ziel
bleibt, ihn führt für Augenblicke wenigstens die Kunst in ihrer
Wirkung auf die menschliche Seele herbei. Wenn es aber wahr
ist, dass die heutige Menschheit an einem Zwiespalt ihrer Seele

krankt, dass ihr dringendstes Bedürfnis die Überwindung dieses

Zustandes ist, wenn es wahr ist, dass mithin das allernächste Ziel
menschlicher Entwicklung die Wiedergewinnung ihrer Totalität,

536



der Ganzheit ihrer Natur ist — und es ist wahr, das fühlen wir
alle nur zu gut, haben wir alle unter Schmerzen nur zu gut
erkannt — dann kommt der Kunst als der alleinigen Macht, die
heute jenen höheren Zustand heraufbeschwören kann, für die

Wiedergewinnung dieses tausendjährigen Reiches eine ganz einzige
Bedeutung zu. Sie allein besitzt das Geheimnis, in dieses Reich

zu führen, und der Dichter ist der geweihte Pförtner, der an den

Toren des Paradieses steht. Ihm kommt, wie in den Urzeiten,
wieder Seherkraft und Priesteramt zu.

Jener Gegensatz Goethescher Kunst und eigener Schaffensart

kehrt noch einmal als Grundlage eines ganzen ästhetischen
Systems in der letzten der Abhandlungen Schillers wieder, in dem
Aufsatz „Über naive und sentimentalische Dichtung". Naiv ist die

Dichtung, welche in der Darstellung der objektiven Welt aufgeht.
Ihr endliches Ziel ist die absolute Treue der Natur. Aber nur der
geniale Dichter wird davor bewahrt bleiben, die flache Unbedeutendheit

zum Gegenstande seiner Darstellung zu nehmen. Als Unbe-
wusstes muss in ihm das richtende Wählen des sentimentalischen
Dichters liegen. 1st aber seine Aufgabe eine endlich-begrenzte,
so liegt es doch in seiner Macht, in der Erreichung des Zieles
ein schlechtweg Vollkommenes zu leisten.

Nicht so glücklich ist der sentimentalische Dichter. Sein Gegenstand

ist eigentlich das jenseits aller Erscheinung liegende Ideale.
Indem er es aber nur durch die Realität dieser Welt darstellen
kann und auch als Mensch dieser Welt selber nur ein trübes Bild
seiner Vollkommenheit in der Brust trägt, wird er ewig hinter
dem gesteckten Ziele zurückbleiben. Dafür aber ist freilich dieses
Ziel selber ein um so höheres, bedeutenderes, ein unendliches.

Indem nun Schiller das Verhältnis von Ideal und Wirklichkeit
in alle möglichen Variationen setzt, gewinnt er verschiedene
Gattungen sentimentalischer Dichtung, die ein ganzes System von
Dichtungsarten bilden, und welche er genial mit den Namen der
alten bekannten Dichtungsarten belegt, die auf diese Weise einen
ganz neuen, überraschenden und vertieften Sinn bekommen. Bleibt
der sentimentalische Dichter in den Schranken dieser unvollkommenen

Welt, die er vom Standpunkte des Ideales aus betrachtet,
so wird seine Dichtung notwendig zur Satire. Klagt er über ein

537



entschwundenes goldenes Zeitalter, so dass das Ideal als ein
verlorenes Jugendland erscheint, so atmet seine Dichtung die Wehmut

der Elegie. Schildert seine Phantasie aber ein ideales Dasein
als einen schönen Traum und spiegelt ihn als Wirklichkeit vor,
so ist seine Dichtung eine Idylle.

ZÜRICH M. NUSSBERGER

Der Mitdenker und Mitdichter unserer bedeutsamsten künstlerischen
Ausstrahlungen im letzten halben Jahrhundert feiert in diesen Tagen mit
Geistesgaben, die „herrlich wie am ersten Tag", seinen achtzigsten Geburts-

4ag. Die Schweiz gedenkt seiner freudig; denn in jenes helle Kapitel der
Schweizerdichtung, das kein dilettantischer Schnörkel verunziert, in das
Kapitel : Gottfried Keller und C. F. Meyer, glänzt als freundlicher Schicksalstern

der Name Julius Rodenberg.
Der junge Ferdinand Brunetiere soll auf die Frage, was er werden

wolle, prompt erwiedert haben: Directeur de la Revue des deux Mondes
et membre de l'Académie Auch Rodenbergs Ehrgeiz, der mit Goldschnittversen

debütierte, ging nach der Leitung einer Revue großen Stiles.
Aber das deutsche Talent, Revuen zu gründen, ist ganz verschieden von
von dem gallischen. Der Deutsche hebt sie aus der Taufe, fast jedes Jahr
aber sterben sie an den Säuglingskrankheiten. Der Franzose ist glücklicher.
Er hat viel weniger Taufen von neuen Revuen, dagegen feiert er die Jubiläen

der glücklich groß Gewordenen. Vom Deutschen sprach ich. Warum
nicht vom Schweizer? Der im Zeitschriftgründen als Klassiker des
Misserfolges sich auf eine Tradition bis zu Bodmer und Breitinger berufen kann;
denn die Schweiz hat damals in zwei Dezennien zwei Dutzend Revuen zu
Grabe getragen. Eine liebliche Folge unserer notorischen Geschmacks-
sonderbündelei, die auch in der deutschen Romantik so weit gedieh, dass fast
jeder Führer sein „Organ" schuf. Rodenberg musste daher neben
ungewöhnlichen literarischen Gaben auch ein Diplomatengeschick besitzen, dass
er „die Rundschau" so sicher durch zweiundvierzig Jahre steuerte. Er lauschte
wie Herder in die Welt hinein, und was köstlich und dauergehaltig in ihr
schien, das sollte in künstlerischen Reflexen „die Rundschau" ausstrahlen.
Wie er selber im Privatgespräch leise spricht, so sollte „die Rundschau"
vornehm und still durch die Zeit schreiten: Keine Blenderin, noch weniger
eine Buhlerin um die Unsterblichkeit des Tages. Es bleibt ihr Ruhm, dass
jene deutschen Gelehrten, in deren Seele aber auch eine gestaltende
Künstlerkraft ruht, auf ihren Blättern um die Form des tiefgehaltigen Essays
rangen. Wenn auf den besonders beredsamen Kanzeln der Berliner Uni-

(Schluss folgt.)

JULIUS RODENBERG
DIE SCHWEIZERDICHTUNG

538


	Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und Geschichtsphilosophie

