Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Uber die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und
Geschichtsphilosophie

Autor: Nussberger, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE GRUNDLAGEN DER
SCHILLERSCHEN KUNST- UND
GESCHICHTSPHILOSOPHIE

Man darf heute noch die Sicherheit bewundern, mit welcher
die ersten Herausgeber der Gedichte Schillers in der Gruppierung
derselben vorgingen. Man mag sie heute nach ihrem mehr epi-
schen oder philosophischen Charakter, nach dem Grad der Voll-
kommenheit und Kunst anders anordnen; jene Einteilung in drei
Perioden entspricht durchaus dem Entwicklungsgang des Dichters.
Auf eine erste Epoche wild-genialer Produktion, wo der junge
Dichter kiihn in die eigene Brust griff, eine Dichtung herauszu-
holen, ebenso arm an Erfahrung und Kenntnis des Lebens, wie
reich an Hass und Hoffnung und Sehnsucht, folgte eine zweite
der innern Arbeit an sich selbst, widhrend der die dichterische
Produktion fast ganz versiegte, und dann trat der Dichter als ein
ungleich reiferer, reicher an Kénnen und Wissen, tiefer im Ge-
danken, klarer und sicherer im Wollen und Fiihlen vor das Publi-
kum, um auf jenen Gebieten das Hochste zu leisten, auf denen
die tastenden Versuche der Jugend gelegen hatten, im Drama
und in der Lyrik. '

Jene Jahre der Bildung umfassen hauptsichlich die Zeit in
Leipzig und Dresden bei Korner, das Provisorium in Weimar und
dann vor allem die Jahre, in welchen Schiller in Jena Geschichte
Studierte und dozierte bis zu dem Zeitpunkt, in welchem dem
Amtsmiiden Goethe nahetrat, um den in philosophischer Speku-
lation Gefangenen zu seinem eigentlichen Berufe, der Dichtung,
Zuriickzufithren. Es ist vor allem die Geschichte, die in dieser
Zeit der Wandlung in den Vordergrund der Interessen riickt, teils
um der eigentlich dichterischen Absichten willen, teils aus dem
Bediirfnis des Tages und des Amtes heraus.

Es gibt Menschen, denen die Realitdt des sie umgebenden
Lebens die Reife der Erfahrung bietet. Mit geschlossenem Mund,
der nichts zu fragen braucht, sitzen sie schon in der Schule und
Schauen mit Augen um sich, die aus eigener Machtvollkommen-
heit das Geschehen um sie herum sichten und richten. Und es

529



gibt andere, die die tieferen Erkenntnisse ihres Geistes aus jenen
Formen des Lebens holen, in denen es schon gesiebt und ge-
sichtet erscheint, aus Dichtung und Geschichte. Schiller gehorte
zu diesen letztern. Wenn Goethe die lange gesuchte und vorbe-
reitete Entwicklung zu einem neuen Menschen und Dichter erst
in der lebendigen Anschauung der Antike, in Italien zu durch-
brechender Reife brachte, so fand Schiller die in sich ruhende
Festigkeit in einsamen Studien des Gelehrten.

* *
*

Die Geschichte war fiir Schiller die groBe Riistkammer seiner
dramatischen Muse. Aus ihr holte er sich die Exempel fiir seine
Ideen, sie bot ihm die reale Anschauung fiir seine Spekulation.
Das Leben, das ihn umgab, erschien ihm als physiognomielose,
gemeine Wirklichkeit. In der Geschichte erst fand er Menschen,
GroBe, Schicksal, hier erst wurde das Gesetz, das regierte, sicht-
bar. Der einzige Goethe neben ihm war ihm eine Erscheinung
von faszinierender Anziehungskraft, ein wundersames Komplement
zu seiner eigenen Natur, uber das er tiefsinnig gribelte; sonst
sah er iiber das Gehudel unter ihm mit der Souverdnitit des
Genius hinweg und handelte mit der vorurteilsfreien Diplomatie
des Weltmannes. Hat sein Leben so etwas von Politik an sich,
so waren ihm umgekehrt die Akten der hohen Politik ein Buch
des Lebens, in dem er unermiidlich blatterte. Die Wirklichkeit
vermochte er nicht anders als satirisch zu behandeln, in der
Geschichte erst fand er die Bedeutung des Geschehens, nach der
sein Pathos verlangte, sie erst lockte aus seiner Brust den hohen
Ton des Lebens.

Indem er nun in diesem Buche das Rollen des Schicksals
verfolgte, gestand er sich, die Weltgeschichte sei das Weltgericht.
Aber er selbst, der Dichter, fithlte sich wieder eine noch hdhere
Instanz, und wo die Gerechtigkeit des irdischen Lebens der poeti-
schen Gerechtigkeit nicht entsprach, dnderte er selbstherrlich zu-
gunsten von dieser. Auch er hatte der Dichtung Schleier aus
der Hand der Wahrheit empfangen, und wo die Unzuldnglichkeit
der Realitit kein reines Bild ergab, hatte sie sich zu opfern, nicht
die Idee. Indem er so zugunsten seines eigensten Weltbildes
formte und umformte, blieben von den durch die Geschichte ge-

530



botenen Materialien kaum viel mehr als eine Anzahl von Namen,
die GroBe der Proportionen und eine Reihe nackter Tatsachen.
Die Menschen, ihr Lieben und Hassen, ihre Handlungen und der
Zusammenhang des Geschehens, das war endlich nur noch Fleisch
von seinem Fleisch, Geist von seinem Geiste.

Was Schiller zur Geschichte hindridngte, war das Gefiihl eines
gewissen Mangels. Seiner Dichtung fehlte die Fiille des Details,
seinen Menschen der individuelle Zug. Sie hatten alle etwas
Schemenhaft-Konstruiertes, zumal seine weiblichen Figuren. Und
dann empfand der Weltunkundige wohl auch eine gewisse Un-
sicherheit in der Motivierung ihres Handelns. Die Menschen
kennen zu lernen in dem Besondern ihres Gebarens, in der Be-
sonderheit ihrer Triebe, kurz innere und duBBere Menschenkenntnis,
das war das Ziel seines geschichtlichen Studiums. Seine Dichtung
sollte hinfort viel griindlicher auf das wirkliche Leben fundamen-
tiert sein. Es kennzeichnet den ganzen Umschwung seines Schaf-
fens, dass vor jener Periode der innern Umwilzung der Don
Carlos und, die Legitimation fiir seine Professur, die ,Geschichte
des Abfalls der Niederlande“ liegen und zwar so, dass das wissen-
schaftliche Werk der Dichtung folgt, wahrend, am Ende derselben,
die Darstellung des dreiigjdhrigen Krieges als eine Studie zum
Wallenstein diesem um viele Jahre vorangeht.

* *
*

Wenn wir die Werke Schillers nach dem Bildungsstoff mustern,
der in seine Dichtung iibergegangen ist, so stehen neben den ge-
schichtlichen und philosophischen Schriften die medizinischen
Abhandlungen, und wir haben uns zu erinnern, dass Schiller ein
ausgebildeter und eine Zeitlang auch praktisch ausiibender Arzt
war. Man vergisst das leicht, so wenig Spuren finden sich da-
von in seinen Werken. AuBer den paar Zynismen der Réauber
und der Widmung der Anthologie ,An meinen Prinzipal, den Tod“
kaum nennenswerte, und die Auﬁerungen iiber seine eigene Er-
krankung aus spéterer Zeit verraten eine auffallende Naivitit der
Anschauung in drztlichen Dingen.

Manchmal will es uns scheinen, als ob fiir Schiller das juristi-
sche, fiir Goethe umgekehrt das medizinische Studium gliicklichere
Wahl gewesen wire. Abgesehen vom Gotz von Berlichingen, der

531



gesattigt ist von historisch-juristischem Denken, verraten die Dich-
tungen Goethes kaum den Juristen, wie denn auch ihre Sprache,
frei von aller iibereifrigen Schérfe, in jener menschlich-schdnen
Gelassenheit einherschreitet, die der Grundzug seines Wesens wie
seiner Lebensfiihrung war. Sie leuchtet, frei von allem Formen-
dienst, auch dort in edler sachlicher Tiichtigkeit vor, wo die Ge-
fahr am nédchsten gelegen hitte, der Tradition obligater Bureau-
kratie nachzugeben: in seinem Staatsdienste. Umgekehrt wissen
wir, wie universell sein Interesse den Erscheinungen zugewendet
war, die in das Gebiet der Naturwissenschaften gehoren. Schiller
anderseits liebt es, der Anwalt seiner Helden zu sein. Kaum eines
seiner Dramen ist ganz frei von rabulistischen Spitzfindigkeiten,
sei es durch die allzu pointierte Formulierung des Konfliktes, sei
es durch die Fithrung der Handlung, die zur Intrige, zur listig-
schlauen Diplomatie neigt, und gerne miinden sie in einen allge-
meinen Urteilsspruch iiber Schicksal und Leben, Schuld und
Siihne aus. Auch fiir Schiller galt die Ansicht Ibsens, Dichten
heiBe Gerichtstag halten.

Dennoch sind die medizinischen Schriften Schillers nicht ohne
Bedeutung fiir die Beurteilung seiner Geistesrichtung, ja sie fiihren
geraden Weges zu dem Zentralproblem seines ganzen Denkens,
das die Axe seiner Weltanschauung und den Ausgangspunkt fiir
seine gesamten d&sthetischen und geschichtsphilosophischen Theo-
rien bildet.

Die erste der beiden Examenarbeiten, die ,Philosophie der
Physiologie“ lasst den philosophischen Grundzug in Schillers Wesen
deutlich erkennen. Statt als gelehriger Schiiler den Erscheinungen
der Lebensvorgdnge aufmerksam zu folgen, um sie aus sich her-
aus zu verstehen, flichtet der Schnellfertige auf das Gebiet theo-
retischer Betrachtung, um mit einer Hypothese iiber die Bedeutung
derselben sich seiner Aufgabe zu entledigen. Statt sorglich der
Natur nachzugehen, tritt er ihr, aullen stehen bleibend, mit der
Waife des Gedankens gegeniiber.

Diese Art der Naturbetrachtung ist Schiller eigentiimlich ge-
blieben. Goethe klagt, Schiller habe der Natur, die ihn doch
wahrlich nicht stiefmiitterlich behandelt hitte, immer misstrauisch
und ungerecht gegeniibergestanden. Sie allein geniigte ihm nicht,
die er doch als Dichter nicht entbehren konnte. Es ist seine

S32



Doppelnatur, iiber die er selbst so wehmiitig klagt: der Dichter
iiberrasche ihn, wenn er Philosoph sein wolle, der Philosoph
beim Dichten, und die hinwiederum in der Zeit seiner Reife zu
schonster Eigenart sich harmonisch verband. Sie ldsst ihn jetzt,
zum Entziicken Wilhelm von Humboldts, vom zweifelnden Fliigel
des Schmetterlings reden, von der ruhigen Bldue des Himmels,
vom energischen Licht, vom Geheimnis des Waldes. Uberall ist
es der Geist, der, in die sichtbare Natur hineingetragen, sie zu
beredterem Leben erweckt.

Fiihrt die erste der beiden medizinischen Arbeiten Schillers
vom naturwissenschaftlichen in das Gebiet der Philosophie hin-
tiber, auf dem sich Schiller heimischer fiihlte, so behandelt die
zweite das Problem, das Schiller zeitlebens im Mittelpunkte seines
Denkens geblieben ist. In der ersten, zuriickgewiesenen Arbeit
fliichtet der Theoretiker vom korperlichen in das Gebiet des Ge-
dankens, um von hier aus Zusammenhidnge jener andern Welt
zu beurteilen, in der zweiten nimmt der Schiiler den Zwiespalt
des Korperlichen und Seelischen selber zum Gegenstand der Be-
trachtung, um auf diesem Lieblingsfeld eine Spekulation nun aus-
reichende Friichte der Arbeit zu zeitigen. ,Uber den Zusammen-
hang der tierischen Natur des Menschen mit seiner geistigen“
lautet der Titel.

Uber die Konkordanz dieser beiden Welten, die in jedem
Einzelnen leben und von jedem Einzelnen in Ubereinstimmung
gesetzt und darin gehalten sein wollen, sinnt also schon der
zwanzigjahrige Jungling mit dem Eifer wissenschaftlichen Strebens,
mit den Ideen iiber diesen Gegenstand baut der Philosoph spéter
seine &sthetischen und historischen Theorien auf, mit ihnen riistet
sich der reife Dichter zur Darstellung menschlichen Schicksals.

Schillers Weltanschauung ruht durchaus auf dieser Doppel-
heit, in die ihm die Welt und die Menschen zerfallen. Es ist ein
ausgesprochener Dualismus und im Grunde die Uberzeugung, auf
der das ganze Mittelalter aufbaute, ausgehend von der Superioritat
eines freien Geistes iiber einen schwachen und siindhaften Leib.
Wir stellen dieser Betrachtungsweise gerne den Monismus Herders
und Goethes gegeniiber — ,Natur hat weder Kern noch Schale“ —
und lassen mit diesen Ideen das naturwissenschaftliche neun-
zehnte Jahrhundert beginnen, zu dem wir uns selber stolz rechnen.

533



Die Gegeniiberstellung besteht zu Recht. Wenn wir nur nicht
mit unserer Theorie vom psychophysischen Parallelismus der Schiller-
schen Anschauung in eine Ndhe geriickt wéren, die sie wieder als
hochmodern erscheinen ldsst. Wenn Schiller heute noch einmal
geboren wiirde, kOnnten wir es erleben, dass er mit der ihm
eigenen Energie und seinem Sinn fiir das absolut ZeitgeméaBe sich
hinter die experimentelle Psychologie machen wiirde, um nach
langen Versuchsreihen und Entdeckungen schlieBlich zu erkléren,
dass fiir seine Zwecke auf diesem Wege nichts zu holen sei. In
der Tat ddmmert da und dort, trotz Apparaten und Instrumenten,
trotz Methode und Statistik die Erkenntnis, dass mit ihnen die
alten philosophischen Probleme nicht gelOst, nicht iiberholt und
abgetan, nur in den Hintergrund gedrdngt und wohl eine Zeitlang

vergessen worden sind.
* *

¥*

Unter den eigentlichen philosophischen Schriften des spateren
Schiller nehmen ein paar kleinere Aufsdtze, die in ihrem Gedanken-
gang noch recht deutlich zeigen, wie ungewohnt Schiller der neue
Boden war, auf dem er sich bewegte, eine mehr untergeordnete
Stellung ein. Dagegen gelten drei groBere Abhandlungen als seine
eigentlichen Hauptwerke, die Aufsitze ,Uber Anmut und Wiirde*,
,Uber die dsthetische Erziehung des Menschen®* und ,Uber naive
und sentimentalische Dichtung®. Im ersten versucht Schiller eine
Analyse des Schonen, im zweiten sucht er sich iiber die kulturelle
Stellung und Aufgabe der Kunst Rechenschaft zu geben, der dritte
Aufsatz entwirft, von dem persOnlichen Gegensatz Schillerscher
und Goethescher Kunst ausgehend, ein System der Dichtungs-
gattungen und bietet etwas wie eine systematische Poetik.

Die Arbeiten Schillers sind der Lektiire Kants entsprungen, als
dessen Schiiler die Geschichte der Philosophie Schiller immer nennen
wird. Es bleibt bewundernswert und ein Zeugnis seiner philoso-
phischen Begabung, mit welcher Sicherheit Schiller nach dieser
modernsten und zugleich groBten Erscheinung seiner Zeit griff,
als ihm feststand, er habe Philosophie zu studieren. Und dann
liest er sich in diesen sprodesten aller Philosophen ein, bis er ihm
eine Sprache redet, an der sich das eigene Feuer des Gedankens
zur lodernden Flamme entziindet. Nicht die Abhéngigkeit, das

o534



Ausgehen von Kant bleibt fiir die Schillersche Philosophie einer
ihrer groften Ruhmestitel.

Geschichte und Philosophie, das sind die beiden Elemente,
in welche die Dichtung Schillers dem Analytiker zerfdllt. Dem
Stoffe nach ist sie Geschichte, dem Geist und Gehalt nach ist
sie Philosophie. Schon daraus ist ersichtlich, dass die Philosophie
dem Zentrum des Schillerschen Geistes am nédchsten kam. Zur
Medizin zwang ihn die Not der Verhéltnisse, und sie wurde ihm
nur ertrdglich, indem er sie vom Standpunkt des Philosophen aus
behandelte. Das Studium der Geschichte entsprang dem Bediirfnis
des Dichters, aber zugleich dem Drang, einem Mangel abzuhelfen,
eine BloBe zu decken. Philosophie studierte Schiller mit dem Be-
wusstsein, sich in seinem innersten Wesen, in seiner Kraft und
Eigenart zu stdrken und seiner selbst bewusster zu werden. So be-
handeln denn auch seine philosophischen Arbeiten alle Fragen,
die seinem personlichen Wesen und Bediirinis entspringen, die
Lebensfragen fiir ihn waren. lhn verlangte, nicht in einem dun-
keln Drange, halb unbewusst, eine Konfession auf das Papier zu
wiihlen, die selber nacher wie eine Offenbarung war. Wie er seine
Pldne gern besprach und hin und her wendete, so war ihm Bediirinis,
uber seine Eigenart als Dichter, iiber das Wesen seiner Kunst,
uber die Moglichkeiten anderer Arten und iiber den Zweck und
die Aufgabe, die er mit seinem Schaffen zu erfiillen hatte, zu

reflektieren.

* *
*

Die Schonheit, als der Gegenstand kiinstlerischer Darstellung,
erschien Schiller als eine zweifache. Entweder war es eine Schon-
heit der Anmut, oder es war eine Schonheit der Wiirde. Anmut
war fiir Schiller der sinnenféllige Ausdruck seelischer Harmonie,
des Gleichgewichtes zwischen den Kréften, die den Menschen mit
der Korperlichkeit dieser Welt verbinden, und seinem unabhédngigen
geistig-sittlichen Wesen, zwischen den Sinnen als den Anwilten
seines Leibes und dem innersten Tribunal seiner Seele. Kommt
es zwischen diesen beiden Méichten nicht zum Konflikt, so er-
scheint als Gewidhr des seelischen Friedens im Tun und Lassen
dieses Menschen der Ausdruck der Anmut. Wiirde aber ist der
Ausdruck desjenigen, in dem jene beiden Méchte der Sinnlichkeit

535



und der Sittlichkeit im Kampfe miteinander liegen, so, dass der
Geist iiber die Bediirftigkeit des Korpers siegt. Sie ist der Aus-
druck eines Triumphes des Geistes iiber den Korper, des Abso-
luten iiber das Bedingte, der Ausdruck der Freiheit.

Schon hier ist der Gegensatz Goethescher und Schillerscher
Dichtung lebendig, der dann vertieft und erweitert in der Abhand-
lung ,Uber naive und sentimentalische Dichtung* wiederkehrt, der
Gegensatz einer Kunst, die in der Schonheit dieser Welt der Sinne
aufgeht und sie als ein schlechtweg Vollkommenes, Erstrebens-
und GenieBenswertes, als ein Letztes hinstellt, hinter dem das
Nichts liegt, und einer andern Kunst, die sich iiber diese be-
grenzte Welt hinweg hebt, einem Unbedingten, Idealen zustrebend,
von dem aus sie auf diese reale Welt als auf ein ewig Unvoll-
kommenes, Hemmendes und Erniedrigendes fast feindlich zuriick-
blickt.

Es hdngt mit dem Wesen der Kunst zusammen, wenn ihr
fir die Entwicklung der Menschheit im heutigen Augenblick eine
ganz einzigartige Bedeutung zukommt. Sie wendet sich — und
nur sie allein — an den Geist und die Sinne des Menschen zu-
gleich. Sie spricht zu seinem Intellekt, indem sie im Symbol sich
mit der Erscheinung an seine Sinne wendet. Und sie bietet den
Sinnen einen Genuss, der doch nicht, wie jeder andere, im Ge-
nuss auf- und in Uberdruss und neuer Begier untergeht, son-
dern zu ernster Betrachtung alle Seelenkrdfte sammelt. Ihr Ein-
druck fithrt gerade zu jener Ganzheit der Natur zuriick, die dem
heutigen Menschen des Zwiespaltes, der Einseitigkeit und Speziali-
titen verloren gegangen ist. Er krankt an Uberspannung auf der
einen Seite, an einer Leere und Unbefriedigtheit auf der andern,
und das verlorene Gleichgewicht, der Augenblick eines Sich-Herr-
Fiihlens iiber alle seine Krifte, eines Verfiigen-Konnens iiber die
Totalitdt seines Wesens: diesen hodchsten Moment des Daseins,
der im Getriebe des Tages ein ewig erstrebtes, nie erreichtes Ziel
bleibt, ihn fiithrt fiir Augenblicke wenigstens die Kunst in ihrer
Wirkung auf die menschliche Seele herbei. Wenn es aber wahr
ist, dass die heutige Menschheit an einem Zwiespalt ihrer Seele
krankt, dass ihr dringendstes Bediirfnis die Uberwindung dieses
Zustandes ist, wenn es wahr ist, dass mithin das allernédchste Ziel
menschlicher Entwicklung die Wiedergewinnung ihrer Totalitét,

536



der Ganzheit ihrer Natur ist — und es ist wahr, das fiihlen wir
alle nur zu gut, haben wir alle unter Schmerzen nur zu gut er-
kannt — dann kommt der Kunst als der alleinigen Macht, die
heute jenen hoheren Zustand heraufbeschworen kana, fiir die
Wiedergewinnung dieses tausendjdhrigen Reiches eine ganz einzige
Bedeutung zu. Sie allein besitzt das Geheimnis, in dieses Reich
zu fiithren, und der Dichter ist der geweihte Piortner, der an den
Toren des Paradieses steht. lhm kommt, wie in den Urzeiten,
wieder Seherkraft und Priesteramt zu.

Jener Gegensatz (Goethescher Kunst und eigener Schaffens-
art kehrt noch einmal als Grundlage eines ganzen &sthetischen
Systems in der letzten der Abhandlungen Schillers wieder, in dem
Aufsatz ,Uber naive und sentimentalische Dichtung®. Naiv ist die
Dichtung, welche in der Darstellung der objektiven Welt aufgeht.
Ihr endliches Ziel ist die absolute Treue der Natur. Aber nur der
geniale Dichter wird davor bewahrt bleiben, die flache Unbedeutend-
heit zum Gegenstande seiner Darstellung zu nehmen. Als Unbe=
wusstes muss in ihm das richtende Wahlen des sentimentalischen
Dichters liegen. Ist aber seine Aufgabe eine endlich-begrenzte,
so liegt es doch in seiner Macht, in der Erreichung des Zieles
ein schlechtweg Vollkommenes zu leisten.

Nicht so gliicklich ist der sentimentalische Dichter. Sein Gegen-
stand ist eigentlich das jenseits aller Erscheinung liegende Ideale.
Indem er es aber nur durch die Realitdt dieser Welt darstellen
kann und auch als Mensch dieser Welt selber nur ein triibes Bild
seiner Vollkommenheit in der Brust trdgt, wird er ewig hinter
dem gesteckten Ziele zuriickbleiben. Dafiir aber ist freilich dieses
Ziel selber ein um so hoheres, bedeutenderes, ein unendliches.

Indem nun Schiller das Verhéltnis von Ideal und Wirklichkeit
in alle moglichen Variationen setzt, gewinnt er verschiedene Gat-
tungen sentimentalischer Dichtung, die ein ganzes System von
Dichtungsarten bilden, und welche er genial mit den Namen der
alten bekannten Dichtungsarten belegt, die auf diese Weise einen
ganz neuen, iiberraschenden und vertieften Sinn bekommen. Bleibt
der sentimentalische Dichter in den Schranken dieser unvollkom-
menen Welt, die er vom Standpunkte des Ideales aus betrachtet,
SO wird seine Dichtung notwendig zur Satire. Klagt er iiber ein

5317



entschwundenes goldenes Zeitalter, so dass das Ideal als ein ver-
lorenes Jugendland erscheint, so atmet seine Dichtung die Weh-
mut der Elegie. Schildert seine Phantasie aber ein ideales Dasein
als einen schonen Traum und spiegelt ihn als Wirklichkeit vor,
so ist seine Dichtung eine Idylle.

ZURICH M. NUSSBERGER
(Schluss folgt.)

JULIUS RODENBERG UND
DIE SCHWEIZERDICHTUNG

Der Mitdenker und Mitdichter unserer bedeutsamsten kiinstlerischen
Ausstrahlungen im letzten halben Jahrhundert feiert in diesen Tagen mit
Geistesgaben, die ,herrlich wie am ersten Tag“, seinen achtzigsten Geburts-
#4ag. Die Schweiz gedenkt seiner freudig; denn in jenes helle Kapitel der
Schweizerdichtung, das kein dilettantischer Schnoérkel verunziert, in das
Kapitel: Gottfried Keller und C. F. Meyer, glanzt als freundlicher Schicksal-
stern der Name Julius Rodenberg.

Der junge Ferdinand Brunetiere soll auf die Frage, was er werden
wolle, prompt erwiedert haben: Directeur de la Revue des deux Mondes
et membre de I'Académie! Auch Rodenbergs Ehrgeiz, der mit Goldschnitt-
versen debutierte, ging nach der Leitung einer Revue groBen Stiles.
Aber das deutsche Talent, Revuen zu griinden, ist ganz verschieden von
von dem gallischen. Der Deutsche hebt sie aus der Taufe, fast jedes Jahr
aber sterben sie an den Sduglingskrankheiten. Der Franzose ist gliicklicher.
Er hat viel weniger Taufen von neuen Revuen, dagegen feiert er die Jubi-
lden der gliicklich gro Gewordenen. Vom Deutschen sprach ich. Warum
nicht vom Schweizer ? Der im Zeitschriftgriinden als Klassiker des Miss-
erfolges sich auf eine Tradition bis zu Bodmer und Breitinger berufen kann;
denn die Schweiz hat damals in zwei Dezennien zwei Dutzend Revuen zu
Grabe getragen. Eine liebliche Folge unserer notorischen Geschmacks-
sonderbiindelei, die auch in der deutschen Romantik so weit gedieh, dass fast
jeder Fiihrer sein ,Organ“ schuf. Rodenberg musste daher neben unge-
wohnlichen literarischen Gaben auch ein Diplomatengeschick besitzen, dass
er ,die Rundschau® so sicher durch zweiundvierzig Jahre steuerte. Er lauschte
wie Herder in die Welt hinein, und was kostlich und dauergehaltig in ihr
schien, das sollte in Kkiinstlerischen Reflexen ,die Rundschau“ ausstrahlen.
Wie er selber im Privatgesprich leise spricht, so sollte ,die Rundschau®
vornehm und still durch die Zeit schreiten: Keine Blenderin, noch weniger
eine Buhlerin um die Unsterblichkeit des Tages. Es bleibt ihr Ruhm, dass
jene deutschen Gelehrten, in deren Seele aber auch eine gestaltende
Kiinstlerkraft ruht, auf ihren Blittern um die Form des tiefgehaltigen Essays
rangen. Wenn auf den besonders beredsamen Kanzeln der Berliner Uni-

538



	Über die Grundlagen der Schillerschen Kunst- und Geschichtsphilosophie

