Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Die Zukunftsaussichten des Protestantismus [Schluss]
Autor: Meyer, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ZUKUNFTSAUSSICHTEN DES
PROTESTANTISMUS

REKTORATSREDE AM STIFTUNGSTAG DER
UNIVERSITAT ZURICH AM 29. APRIL 1911

(Schluss.)

So haben denn auch wirklich schon viele, Katholiken, Prote-
stanten, Kirchliche und Unkirchliche, Freunde und Feinde des
Christentums das Gefiihl, am Sterbelager des Protestantismus zu
stehen. Manche erwarten das Ende jeder Religion, manche er-
hoffen eine neue, und manche sind schon damit beschaftigt, eine
solche zu erfinden und zu verkiinden.

Aber, verehrte Anwesende, diese Rechnung ist falsch. Der
Protestantismus #s¢ nicht am Sterben. Er lebt noch und wird auch
nicht sterben, wenn er sich seines wahren Wesens bewusst bleibt,
das viel tiefgriindiger ist als Kultur und Ausleben der Person-
lichkeit.

Der Zeiten ungeheurer Bruch, den die Reformation bedeutet,
ist nicht der Ubergang zu Kultur und Wissenschaft; die hat es ja
vorher auch gegeben, und an freien Geistern hat es ja in der
Renaissance wahrlich nicht gefehlt. Dem weltlichen Streben, dem
selbstdndigen Forschen, dem Personlichkeitsdrang konnte die Re-
formation nur darum ein gottliches Recht verleihen, weil sie selbst
zum letzten, urspriinglichsten Zeichen zuriickgekehrt war, zu dem,
was tiefer liegt als alles menschliche Wesen, zu Gott, dem Quell-
punkt, aus dem alles Wesen, auch Menschenart und menschliche
Personlichkeit hervorgeht. Die bange Frage, um die Luther im
Kloster rang, war nicht die: Wie gewinn ich die Welt? wie er-
kenne ich die Welt? wie verbreite ich Kultur und wissenschaft-
liche Denkweise? wie kann ich das Leben recht auskosten? son-
dern sie lautete: wie mag ich endlich einmal genug tun, dass ich
einen gnddigen Gott kriege. Das Neue in der Reformation war
dies, dass ein gewaltiger Mensch, der die Not und das Sehnen
seiner Zeit in sich trug, diese Not als eine sittliche, als seine sitt-
liche Not, Last und Schuld empfand, dabei der menschlichen
Ohnmacht, zur sittlichen Vollkommenheit und Reinheit zu ge-

506



langen, verzweifelt inne ward — und sich dann der Gnade und
Hilfe seines Gottes getrostete. Als die wahre Humanitdt und
Kultur, als die rechte Freiheit der Personlichkeit wurde hier sitt-
liche Vollkommenheit empfunden. Das Ziel dieser Vollkommen-
heit wurde aufs Hochste gesteckt, der Abstand der Wirklichkeit
vom ldeal wurde in seiner ganzen Weite ermessen. Jedes Surrogat
und jede menschliche Hilfe, auch die der ganzen Kirche mit ihren
Heilanstalten wurde als ungeniigend erkannt und dann der letzten
Macht iiber alle Dinge, die auch dem Menschen sein sittliches
Ideal aufgerichtet hat, zugetraut, dass sie dennoch dem Menschen
gnddig sich zuwende, ihm beistehe und ihn zum Ziele fithren will.
Hier also, in der tiefsten Not, wurde der Adel des sittlichen
Menschen, seine Personlichkeit und Gott als der einzige Hort und
Helfer dieser sittlichen Personlichkeit entdeckt.

Dieser Gott war kein anderer als der, der da drauBen in
der Natur, in der Welt und im Menschenleben waltet. Darum ist
der Glaubige ein freier Herr aller Dinge, der ganzen Welt und
Seines eigenen Wesens. Ihm ist nichts unheilig und gemein, was
im Dienste Gottes, im Dienste der Liebe geschieht. Damit ist dann
freilich alle Kultur, alles humane Streben auf seinen letzten Grund
gestellt und gerechtfertigt; aber was hier erobert ward, geht nicht
in Kultur und Humanitdt auf. Man muss um dessentwillen auch
auf die einfachsten Natur- und Kulturgiiter verzichten konnen:
sNehmen sie uns den Leib, Gut, Ehre, Kind und Weib, lass fahren
sie dahin — sie habens kein Gewinn; das Reich muss uns doch
bleiben.« Die Humanisten konnten sich mit den Pdpsten der Re-
naissance und den Bischofen, die Ablasshandel trieben, wohl ver-
standigen. Luther ist mit ihnen alsbald in Streit geraten. Uber
alle Gelehrsamkeit, ja iiber alle Menschenvernunft, wenn sie seinen
Augapfel, seinen Glauben anriihren wollen, hat er die hértesten
Worte. Er hat die Entdeckung des Kopernikus bekanntlich vef-
Spottet und die Vernunft die tolle Teufels-Hure genannt. Um den
Ruhm eines Kulturtridgers und Helden der Renaissance hat er sich
damit wohl gebracht. Um so hoher strahlt sein Ruhm, dass er
die Renaissance, die Wiedergeburt der Religion in sich und fiir uns
erleben durfte. Calvin hat mit seinem Gottesstaat zu Genf viel Kultur
Und Weltfreudigkeit vernichtet; aber seine im reformatorischen
Glauben gegriindete sittliche Kraft hat ihm nicht nur Genf, son-

507



dern die weite Welt erobert. Luther und Zwingli sind sich ihrer
nationalen Aufgabe allerdings bewusst gewesen; Luther bekdmpfte
die romischen Praktiken, und Zwingli rief die Reisldaufer zuriick.
Calvin durfte hoffen, unter der Fahne Christi sein Frankreich, aus
dem er hatte entfliehen miissen, zu erobern. Aber alle drei ge-
dachten bestdndig der Not gemeiner Christenheit und der baby-
lonischen Gefangenschaft der ganzen Kirche.

Was Luther hart sein lieB wider die Bauern, war wahrlich
nicht Mangel an Liebe und Verstidndnis fiir ihren Stand — war er
doch stolz darauf, von Bauern abzustammen — sondern die Angst,
es mochte seine christliche Freiheit mit Standes- und Tagesiragen,
sein Gewissensaufruhr mit dem politischen Aufstand verquickt
werden.

Am schroffsten sind alle drei Reformatoren gegen religiosen
Subjektivismus aufgetreten, sie, die doch selbst ihrem Gewissen
folgend, allen kirchlichen Autorititen entgegengetreten waren. Sie
glaubten eben nicht einen, sondern den Weg zum Heile gefunden
zu haben. Das war gewiss ein Gewaltakt der heroischen Per-
sOnlichkeit. Anderseits muss nun doch neben dem subjektiven,
revolutiondren Element der Reformation ihr objektives betont
werden, der feste Halt, der sie vor Sektentum, Schwéarmerei und
Willkiir bewahrte. lhre Fiihrer haben diesen festen Halt in der
Bibel gefunden, die ihnen Gottes Wort, also der Spruch der sichern,
hochsten Instanz war. Wir haben aber schon gesehen, dass sie
sich dadurch mit dem genialen Instinkt der Verwandschaft zuriick-
fanden zum Zeichen, zum Ursprung des Christentums. Da Luther
seinen Frieden suchte, ist er, wie er sagt, erst in den Winkel ge-
krochen und hat gedacht, Gott werde ihm ein Eigenes machen;
er wartete auf eine besondere Offenbarung. Die blieb aber aus.
Dann ward er inne, dass Gott sich schon einmal in seiner ganzen
Fiille der Menschheit, und zwar in echt menschlicher Gestalt zu-
gewendet und in Christus, der ein Kind und ein Mensch unter
Menschen war, seine viterliche Liebe und Huld kindlich einfach
und menschlich verstidndlich ausgesprochen und verbiirgt hatte.
Dieser Christus war derselbe, von dem auch die romische Kirche
ihre Autoritdt ableitete. So gewann die Reformation, auf diese
Urautoritdt gestiitzt, den Zusammenhang mit der bisherigen Reli-
giositdt, das gute Recht, die bisherige Entwicklung zu kritisieren

508



und sich wo moglich an ihre Stelle zu setzen. Hier haben wir
also eine eigenartige Verbindung von subjektiver Freiheit, persén-
licher Gewissensentscheidung und fester Bindung an eine geschicht-
liche Tatsache und Personlichkeit.

DemgemdB beruht die Eigenart und Selbstdndigkeit, also auch
der Bestand und die Zukunft des Protestantismus gegeniiber Rom
und gegeniiber einer rein kulturellen Entwicklung nicht in dem,
was er etwa dem festen Gefiige des romischen Kirchen- und Lehr-
Systems oder der Kultur und Wissenschaft nachahmt oder nach-
gibt, sondern nur in dieser Verbindung von personlicher, freier
sittlicher Entscheidung und der Beugung unter die gegebene Offen-
barung als der sittlich fordernden und befreienden Macht, wie sie
im Christentum, in der Bibel, in Christus in die Menschheits-
geschichte eingetreten ist und sich durch sie immer wieder dem
einzelnen Gewissen personlich offenbart.

Aber ist er damit nicht auch gebunden an die mittelalterliche
Christuslehre und Rechtsanschauung, an antiken Supranaturalismus
und Wunderglauben, an eine zufillige geschichtliche Tatsache, an
eine Personlichkeit der Vergangenheit, deren Existenz vielleicht
bestritten werden kann und jedenfalls nicht fiir alle Zeit das
menschliche Denken in Fesseln schlagen darf? Ist iiberhaupt der
Gottesgedanke ein bleibend notwendiger? Kann nicht Welterkennen
und Naturgesetz ihn abldosen? Darf und soll nicht die Mensch-
heit auf sich selbst gestellt werden und ihrer eigenen Kraft ver-
trauen ?

Hier hort nun allerdings das wissenschaftliche Beweisen auf.
Wir kommen damit auf das Gebiet des Glaubens. Aber ohne
Glauben kommen wir iiberhaupt nicht durch die Welt. Das Da-
Sein ist nur ertrdglich, das Leben hat nur Schwung und Kraft,
Wenn es getragen ist von einem ernsten und freudigen Streben,
Wenn man noch an Ziele und Zwecke glaubt. Der wissenschaft-
liche Forscher glaubt an eine Wahrheit, die sich ergriinden ldsst,
der Kiinstler an Empfindungswerte, die er auszudriicken strebt.
Wer sich selbst ausbilden will, glaubt an ein Personlichkeitsideal,
das er verwirklichen muss; wer an der Menschheit arbeitet, glaubt
an das Gute im Menschen und daran, dass sich in dieser Welt
des Zufalls, der brutalen Naturgewalt, der Dummheit, Trégheit
und Ungerechtigkeit ein wertvolles Menschheitsziel dennoch ver-

509



wirklichen lasse. Das sind etwa auch die Lehrsitze des Monis-
mus, der an einen Fortschritt der Weltentwicklung vom Niederen
zum Hochsten glaubt. Aber wodurch ist solcher Glaube gerecht-
fertigt? Wenn der Zufall die Welt regiert, so ist iiberhaupt nichts
vorauszusehen, jede Entwicklung kann ebensogut wie nach oben,
so auch wieder nach unten fithren, und der Augenschein spricht
zundchst dafiir, dass die Menschheit im groBen und ganzen wohl
immer in der MittelmdBigkeit und Unvollkommenheit stecken
bleiben wird, darin sie immer gestanden hat. Kurz gesagt, wenn
die Welt nicht auf ein ziel- und zweckvolles Streben angelegt ist,
hat es auch keinen Sinn und keine Aussicht, in ihr nach einem
Ziele zu streben, und der zweckvoll handelnde Menschengeist ist
in ihr nur ein Fremdling. Von hier aus wére Pessimismus und
Melancholie, mitleidvolle Wehmut, wie sie Buddha, Schopenhauer
und Wagner verkiinden, die rechte Stimmung — das ist aber Todes-
stimmung und das Gegenteil von Leben und Fortschritt. Alle
rechte Kultur ist Geisteskultur; Humanitidt, wahres Menschentum
beruht auf den geistigen Werten der Menschheit. Diese sind nur
gesichert, wenn eine Geistesmacht die Welt trdgt, die fiir Menschen-
art Verstdndnis und Liebe hat, und geistiges Streben nach einem
Ziel hat nur Sinn, wenn ein zielbewusster Wille die Welt regiert.
Solcher Glaube ist aber eben der Christenglaube an den Gott der
heiligen Liebe, wie ihn einst Jesus von Nazareth als unmittel-
bare Gewissheit in seinem Herzen getragen und durch sein
Leben und Sterben der Welt vorgelebt und unausldschlich einge-
pragt hat.

In Krait dieses Glaubens hat Paulus das jiidische Gesetz zer-
brochen, in Kraft dieses Glaubens hat Luther jedes menschliche Ge-
setz und jeden menschlichen Versuch, zum Heil zu gelangen, fiir un-
maoglich erkldrt und damit die Menschheit und jeden einzelnen Men-
schen auf den letzten Grund alles Seins und die letzte Kraft alles
Handelns und Strebens hingewiesen. Auch die katholische Kirche
‘weist darauf hin, aber in bestimmten Formen, die fiir unantastbar
erkldart werden und doch zeitgeschichtlich bestimmt sind, und
bindet an eine menschliche Vermittlung, die fiir viele heilsam ist,
fiir viele aber eine unertrdgliche Last und Hinderung bedeutet.
Auch die protestantische Orthodoxie bedeutet noch eine Bindung
an zeitgeschichtliche Vorstellungen iiber Christi Wesen und Werk.

510



Sie heftet Gottes Walten an das Wunder und unseren Glauben an
die Meinungen biblischer Schriftstelier und der Reformatoren.

Nach unserem vorhin entwickelten Verstdndnis evangelischen
Christentums aber handelt es sich damals und heute um nichts
anderes, als dass die die Welt durchwaltende Macht, die wir sonst
nur als blindes Geschehen oder als Zufall verstehen wiirden, sich
immer wieder dem menschlichen Gemiit als geistige und sittliche
GroBe geoffenbart und einmal in dem Menschen Jesus ihr innerstes
Wesen erschlossen hat.

Geschichtlicher Dilettantismus oder wissenschaftliche Uber-
krittk mag auch die Wirklichkeit dieses Menschen in Frage stellen;
dann wiirden eben an seine Stelle die unbekannten Urheber des
Christentums, die Schépfer der Christusgestalt in den Evangelien
treten. Jedenfalls ist der Glaube an die heilige Liebesmacht seit-
dem in menschlichen Personlichkeiten geschichtliche Wirklichkeit
geworden, die bis heute ihre Kraft erweist und noch nicht ihres-
gleichen gefunden hat. Geschichtlicher Sinn, sorgfiltige Forschung
und griindliches Wissen, sympathisches Nachempfinden und inneres
Bediirfnis werden stets zu der Personlichkeit Jesu zuriickfiihren
und ihm die Stelle des Menschenheilands zuweisen, die er im
Herzen seiner Gldubigen stets eingenommen hat.

Einem solchen Protestantismus kommen dann freilich auch
alle die verwandten Bestrebungen und Bewegungen entgegen, die
an seiner Wiege gestanden haben. Ein solcher Protestantismus
ist offen fiir alle Kultur, fiir alles edle Menschliche, iiberldsst jeder
Natiirlichen Entwicklung ihr natiirliches Recht und schreibt ihr
Nichts anderes vor als Abhingigkeit von der souverdnen Allmacht
des Weltlenkers und das Gebot der Liebe, das heiBt die unbe-
dingte Pflicht, in jedem Menschen die Menschenwiirde, seine Be-
deutung und seinen Wert vor dem ewigen Gott anzuerkennen
und zu schiitzen, zu pflegen und herauszuarbeiten. Dieser Prote-
Stantismus kann jedes wissenschaftliche Ergebnis anerkennen, denn
lede Wirklichkeit ist ihm eine Wirklichkeit Gottes. Freilich darf
die Wissenschaft nicht so tun, als ob sie alle Weltrdtsel gelost
hitte, als ob sie iiberhaupt etwas iiber das Weltganze, iiber den
Sinn und das Ziel des Lebens aussagen, eine Weltanschauung
Schaffen konnte. Sie kann ja immer nur Tatsachen konstatieren,
das Leben beschreiben, das Einzelne kausal miteinander ver-

511



kniipfen, aber aus der so verkniipften Kette kommt sie niemals
heraus. Das Herz allein kann entscheiden, welchen Miachten es
Vertrauen und Ehrfurcht entgegenbringen will. Die wirklichen
Ergebnisse der Wissenschaft aber wird der Protestantismus dank-
bar annehmen, auch wenn sie ihn zu bestidndiger Korrektur seiner
bisherigen Gedankengidnge nétigen. Freilich erwachsen ihm dar-
aus immer neue Schwierigkeiten und Zweifel, aber auch immer
neue Befreiungen und Ausblicke. Seine Verbindung mit der Ent-
wicklung der Wissenschaft zwingt auch ihn zu bestdndiger Weiter-
entwicklung, aber hierzu hat er volle Freiheit. Seine Vergangen-
heit bindet ihn nicht. Er kann ruhig die Beschrdnkungen und
Irrtimer der Vergangenheit anerkennen und abstoBen. Ja, es ge-
hort mit zu seinem Wesen, dass neue Zeiten und neue Personlich-
keiten ihm immer neue Wege erdffnen.

Darum muss er aber auch seinen Anhédngern, seinen Predigern
und Lehrern volle Freiheit lassen und jeden dulden und begriiBen,
der Lebensberuf und Herzensfreude darin findet, ihm zu dienen.
Nicht durch Lehrgerichtsentscheidungen, sondern allein durch ihr
Gewissen sollen die Médnner gebunden sein, die wir als Fiihrer
der Gemeinden, als Lehrer unserer Kinder berufen. Was unsere
Zeit braucht, sind nicht Normen und Formen, sondern charakter-
volle Persénlichkeiten, voll sieghaften Glaubens an die Macht der
Wabhrheit und des Guten und voll groBer und freudiger Liebe fiir
unser Volk. Solche selbstdndigen PersOnlichkeiten werden dann
auch unsere Gemeinden zur Selbstidndigkeit erziehen, dass sie die
Worte eines Predigers mit Nutzen und ohne Argernis anhoren
konnen, auch wenn sie anderer Meinung sind. Ja, die Prediger
sollten selbst den Nimbus zerstoren, als ob sie die Wahrheit in
Handen hétten, und der Gemeinde offen sagen, dass sie Wahr-
heitsucher sind und der Gemeinde helfen wollen die Wahrheit
suchen. Auch damit sollte der Protestantismus noch mehr Ernst
machen, dass er alle treue Berufserfiillung, jedes Werk der Liebe,
jedes Ringen um Wahrheit und Schonheit als Gottesdienst und
Gotteswerk auffasst, auch da, wo die Menschen sich dieser Be-
ziehung nicht bewusst sind, und iiberhaupt sich klarmachen, dass
die Worte und Begriffe: Gott, christlich, fromm und heilig — es
nicht ausmachen, sondern die Gesinnung und die Tat.

Aber kann bei solcher Gesinnung und Anschauung noch eine

512



protestantische Landeskirche bestehen? Das ist nicht unsere erste
Sorge. Kirche ist immer nur Mittel zum Zweck, und nur soweit
hat sie Daseinsberechtigung, als sie diesem Zwecke dient. Schon
heute geht ein groBer Teil gotterfiillten geistigen Lebens neben
der Kirche her, wihrend anderseits kirchliche Gewohnheit viel-
fach geistiges Leben nur vortduscht und also hemmt und hindert.
Es ist ja auch schon zugestanden, dass unsere protestantischen
Kirchen, namentlich in ihrer Gebundenheit an den Staat, nur Not-
bauten sind, in der Zeit der Reformation schnell aufgerichtet und
Seitdem wenig gebessert, aber dennoch ist ja ein reicher Strom
religivsen Lebens durch sie hindurchgegangen. lhnen verdanken
wir unser Christentum, und auch heute sind sie keine leeren Ge-
fiBe ohne Inhalt. Es fehlt ihnen nicht an begeisterten Predigern,
die immer noch einen dankbaren Hérer- und Schiilerkreis finden.
Eine mannigfaltige und segensreiche Liebestitigkeit geht von ihnen
aus. Eifriger als friiher trdgt man christliche Verkiindigung hin-
aus zu den Kranken, zu den Blinden, Tauben, Kriippeln, Gefan-
genen, zu den heidnischen Volkern, zu den Seeleuten und zu den
Glaubensgenossen im Auslande. Man sucht die Gotteshduser und
den Gottesdienst wiirdig zu gestalten und pflegt Chorgesang und
Kirchenmusik. Die neuere Entwicklung in der Schweiz hat auch
gezeigt, dass eine Lostrennung von Staat und Kirche sich in fried-
licher Weise vollziehen, und die ilteren Freikirchen in der welschen
Schweiz und in Amerika beweisen, dass die evangelische Kirche
auch ohne Staatshilfe leben und gedeihen kann.

Anderseits mahnen uns die Massenaustritte in groBen Stédten,
mehr noch die Tatsache, dass die Mehrzahl der Gebildeten und
die Masse der Arbeiter der Kirche kiihl oder feindlich gegeniiber-
Stehen, dass sie nicht mehr die Fiihrerin unseres geistigen Lebens
ist. Und man wird es aussprechen diirfen und miissen, dass die
Zukunft des Protestantismus nicht mehr auf der protestantischen
Kirche, sondern auf dem Protestantismus als freier Geistesmacht
beruht, der sich immer wieder seine Formen schaffen wird, wenn
€r sie braucht, aber nicht an sie gebunden ist, und der immer
Wieder Personlichkeiten erweckt, die in weiten Kreisen personliches
Leben schaffen. Ein Mittelglied zwischen Personlichkeit und Kirche
Sollte er um so mehr pilegen, die lebendige Einzelgemeinde, die
den Geist des Christentums am bestimmten Ort praktisch werden

513



lasst und den Personlichkeiten .das ndchste Feld fiir ihre Wirk-
samkeit bietet.

Allerdings nicht nur die protestantische Kirche — der
Protestantismus selbst steht in einer schweren Krisis. Es handelt
sich da wirklich um Sein oder Nichtsein; denn das ist ja nicht
die Frage, ob die protestantische Kirche noch ldngere Zeit be-
stehen und vielen Trost und Kraft geben wird — daran ist gar
kein Zweifel, sondern ob der Protestantismus das geistige Leben,
den Weltfortschritt weiterhin beherrschen und bestimmen wird.
Seine freiheitliche Art hat seine festen Formen zerbrochen, er
steht nun allerdings in der Gefahr, die wir zu Anfang in Aussicht
nehmen mussten, dass er sich an die Kultur verliert oder in
Subjektivismus auflost. Aber untergehen kann er dennoch nicht.
Er muss bleiben, und zwar nicht nur als geduldeter Rest
der Vergangenheit, sondern als ein siegreicher Fiihrer der Zu-
kunft.

Das heutige Geschlecht ist durch naturwissenschaftliche Ent-
deckungen, durch die Siege der Technik, durch die Eroberung
der Welt, durch die freie Entfaltung der Einzelpersonlichkeit, durch
die Fehler der Kirchen zu einer starken Ausniitzung des Lebens,
zur Kulturseligkeit und zur Freude an dem bunten Wechsel der
duBeren und inneren Phdnomene gekommen, damit von der Inner-
lichkeit abgekommen und religios gleichgiiltig geworden. Schon
aber hort man die Klage iiber die innere Leere; das Verlangen
nach einem festen Halt, dem Bleibenden, dem Vollkommenen,
dem Unendlichen stellt sich ein; man will sich erbauen in der
Anschauung des Weltganzen, in den unendlichen Problemen und
Aufgaben, die es uns stellt. Aber das Weltganze ist mechanisch,
seelenlos, untermenschlich; es kann nicht ausbleiben, dass der
Menschengeist eine Antwort begehrt von einem ewigen Geist und
das Menschenherz von einer ewigen Liebe: die Antwort, wie sie
eben das Christentum gibt. Eine solche Antwort kann aber die
Menschheit, wie sie jetzt geworden ist und heranwéchst, nur auf-
nehmen in freiester persOnlicher Zustimmung und Auffassung,
entschrankt von allen Fesseln und Formen der Vergangenheit,
eben in protestantischer Weise. Darum ist der Protestantismus
die Religion der Zukunft, wenn auch Millionen noch die alten
Formen brauchen werden und Millionen weiter treiben und tréau-

514



men, weiter leben und streben werden, ohne sich auf die letzten
Krifte und Ziele ihres Daseins und Strebens zu besinnen.

Es steht nicht zu erwarten, dass in naher oder ferner Zukunft
der Protestantismus groBe Massen vom Katholizismus zu sich
heriiberfiithren wird. Darauf geht er ja auch nicht aus; aber
schon bisher kann man beobachten, wie in protestantischen Gegen-
den der Katholizismus unter der Kritik und dem stillen Einfluss
der andern Konfession gezwungen wird, seine besten Krafte zu
entfalten, ja auch unbewusst protestantisches Wesen in sich auf-
zunehmen. Gegen solche ,protestantische Infiltration“ helfen
keine antimodernistischen Dekrete. Und wenn dem Katholizismus,
Wie wir hoffen, noch eine freiere und schonere Zukunft beschie-
den ist, so wird die ungewollte protestantische Mitarbeit daran
auch ijhren Anteil haben.

Dass romanische Volksart dem Protestantismus nicht durch-
aus wesensfremd ist, zeigen die Gesinnung eines Calvin, die glor-
reiche Geschichte der Hugenotten, die bliihenden Kirchen der
Westschweiz, ihre selbstindige Entwicklung und ihr reiches
Zeistiges Leben. Auch in Japan, China und Indien entfalten sich
heute lebenskriftige protestantische Gemeinden. Trotzdem ist es
nicht wahrscheinlich, dass die romanischen und die orientalischen
Kulturnationen, dass die jetzigen Muhammedaner und Buddhisten
€inmal protestantisch im Sinne unserer protestantischen Kirchen
Sein werden. Sie werden sich, so weit sie eine Zukunft haben,
in eigenartiger Kultur und Religiositit entfalten, aber so gewiss die
germanische und europdische Kultur sie wesentlich beeinflussen,
30 gewiss das Christentum fiir ihr religidses Leben bestimmend
Sein wird, so gewiss wird auch die christlich-germanische Ent-
deckung, die freie christliche Personlichkeit, dort ihren siegreichen
Einzug halten.

Sozial ist der Protestantismus in der Tat bisher mit dem
Biirgertum verwachsen gewesen. In den Armenordnungen der
Reformation und der Neuzeit hat er auf diesem seinem Gebiete
achtungswertes geleistet. Kann der Protestantismus auch ein
Fiihrer auf dem weiteren sozialen Gebiete sein? Gerade er ist
dazu berufen, wenn es gilt, die Armen und Unterdriickten nicht
Nur zu Wohlbehagen, sondern zu ihrer Menschenwiirde, zur Per-
SOnlichkeit zu fiihren. Er hat keine Gabe und keinen Beruf, neue

515



soziale Ordnungen, technische Einrichtungen und politische Um-
gestaltungen herbeizufithren. Auch der sozialen Entwicklung lasst
er ihr eigenes Recht, wie er auch dem Streben nach physischem
Wohlbefinden und allen wirklichen Lebensgiitern ihr natiirliches
Recht zuspricht. Aber er stellt der Entwicklung das hochste Ziel
und muss ihr bei jedem Fortschritt und namentlich, wenn der
Fortschritt stocken will, seine Forderung vorhalten, dass die freie
sittliche PersOnlichkeit, Menschenrecht und Menschenwiirde nicht
durch die Macht des Geldes, der Maschine, des Staates und der
Gesellschaft unterdriickt werden darf, sondern dass alles, was be-
besteht und geschieht, nur Wert hat, so weit es jeden, auch den
Armsten, zum wahren und vollen Menschentum kommen ldsst.
Wie die Eigenart der Personlichkeit, so schiitzt er auch die Eigen-
art und das Recht jeder Klasse und Gesellschaftsschicht und for-
dert, dass alle sozialen Klassenkdmpfe dem sozialen Frieden
dienen sollen.

Verehrte Anwesende! Wenn wir so unsern Ausblick mit
einer Friedenshoffnung schlieBen, so diirfen wir zuletzt das Ein-
gestdndnis nicht unterdriicken, dass der Protestantismus von Haus
aus kein Friedenstifter, sondern ein Friedenstorer gewesen ist.
Es ist eine beklagenswerte Tatsache, dass die Reformation die
ganze Christenheit und das ganze geistige Leben der Kulturwelt in
zwei Lager gespalten hat, die sich kaum mehr verstehen, die sich oft
heftig befehden. Die Ldnder, von denen die Reformation ausgegan-
gen ist, Deuschland und die Schweiz, leiden am meisten darunter.

Solcher Riss war notig um der Wahrheit und der Freiheit
willen; wir diirfen nicht wiinschen, dass der Schnitt nicht geschehen
sei. Der Kampf darf auch nicht aus der Welt geschafft werden
durch religiose Gleichgiiltigkeit, er muss ehrlich ausgetragen wer-
den. Ebenso muss der Protestantismus bestindig auf der Warte
stehen gegeniiber dem Materialismus und jeder Weltauffassung,
die der sittlichen Personlichkeit ihren Halt nehmen will. Also
gehort Kampf auch fiirderhin zu den Zukunftsaussichten des
Protestantismus. Das ist auch kein Schade. Denn Kampf um
hohe geistige Giiter hélt den Sinn wach und das geistige Leben
auf der Hohe.

Dennoch diirfen wir auch bei diesem Kampf nicht vergessen,
dass der Streit dem Frieden dienen soll. Auch der Protestantismus

516



ist nur Mittel zum Zweck. Nicht das ist das Ziel, dass alle Welt
protestantisch werde und denke, sondern dass der Mensch und
die Menschheit zum wahren und echten Menschentum gelange
und eins werde in der Wahrheit und in der Liebe, dass sie sich in
Ehrfurcht und Vertrauen beuge und hingebe der ewigen Macht,
die sie zu Wahrheit und Liebe fiihren will. Darum, trotz aller
Kampfestone, die auch durch diese meine Worte gehen mussten,
SchlieBe ich gerne mit dem Wunsch aus Zwinglis Lager- und

Kampfgebet :
Dass alle Bitterkeit
Scheide fern,
Und alte Treu’
Mag wiederkehrn
Und werden neu!

ZURICH A. MEYER
ooo

LE PARLEMENTARISME EN SUISSE

1.

Nous avons vu, dans un précédent article'), que le défaut
Principal de notre Parlement, qui posséde d'ailleurs tant de vertus,
Consiste dans la trop grande dépendance des députés vis-a-vis du
Conseil fédéral. Mais encore, dira-t-on, d’oit vient ce manque de
Caractére et d’'indépendance chez des hommes dont vous reconnaissez
Sans ambages le sérieux, I'honnéteté, le désintéressement? Il y a
a cet état de choses des causes historiques, des causes politiques
e.t des motifs inhérents a nos institutions mémes, et, chose cu-
fleuse, a certaines de nos institutions dont on croirait au contraire,
4 premiere vue, qu'elles doivent favoriser I'esprit d’opposition et
d'indépendance de notre Parlement.

Causes historiques d'abord. La politique suisse contempo-
Taine a été dominée pendant toute une génération et méme au
del3, par les événements de 1847/48, par le Sonderbund et la
Teaction, ou, si I'on préfere, I'action radicale et centralisatrice qui
€n a été la conséquence et qui a abouti a la Constitution de 1848,
:’endant bien longtemps aprés le vote de la Constitution de 48,
Ej@sis_’est divisé entre partisans et adversaires de cette Consti-

) Voir Wissen und Leben, numéro du 15 juin 1911.

517



	Die Zukunftsaussichten des Protestantismus [Schluss]

