
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Die Zukunftsaussichten des Protestantismus [Schluss]

Autor: Meyer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ZUKUNFTSAUSSICHTEN DES
PROTESTANTISMUS

REKTORATSREDE AM STIFTUNGSTAG DER
UNIVERSITÄT ZÜRICH AM 29. APRIL 1911

(Schluss.)

So haben denn auch wirklich schon viele, Katholiken,
Protestanten, Kirchliche und Unkirchliche, Freunde und Feinde des

Christentums das Gefühl, am Sterbelager des Protestantismus zu
Stehern Manche erwarten das Ende jeder Religion, manche
erhoffen eine neue, und manche sind schon damit beschäftigt, eine
solche zu erfinden und zu verkünden.

Aber, verehrte Anwesende, diese Rechnung ist falsch. Der
Protestantismus ist nicht am Sterben. Er lebt noch und wird auch

nicht sterben, wenn er sich seines wahren Wesens bewusst bleibt,
das viel tiefgründiger ist als Kultur und Ausleben der Persönlichkeit.

Der Zeiten ungeheurer Bruch, den die Reformation bedeutet,
ist nicht der Übergang zu Kultur und Wissenschaft; die hat es ja
vorher auch gegeben, und an freien Geistern hat es ja in der
Renaissance wahrlich nicht gefehlt. Dem weltlichen Streben, dem

selbständigen Forschen, dem Persönlichkeitsdrang konnte die
Reformation nur darum ein göttliches Recht verleihen, weil sie selbst
zum letzten, ursprünglichsten Zeichen zurückgekehrt war, zu dem,
was tiefer liegt als alles menschliche Wesen, zu Gott, dem Quellpunkt,

aus dem alles Wesen, auch Menschenart und menschliche
Persönlichkeit hervorgeht. Die bange Frage, um die Luther im
Kloster rang, war nicht die: Wie gewinn ich die Welt? wie
erkenne ich die Welt? wie verbreite ich Kultur und wissenschaftliche

Denkweise? wie kann ich das Leben recht auskosten? sondern

sie lautete: wie mag ich endlich einmal genug tun, dass ich

einen gnädigen Gott kriege. Das Neue in der Reformation war
dies, dass ein gewaltiger Mensch, der die Not und das Sehnen
seiner Zeit in sich trug, diese Not als eine sittliche, als seine
sittliche Not, Last und Schuld empfand, dabei der menschlichen

Ohnmacht, zur sittlichen Vollkommenheit und Reinheit zu ge-

506



langen, verzweifelt inne ward — und sich dann der Gnade und
Hilfe seines Gottes getröstete. Als die wahre Humanität und
Kultur, als die rechte Freiheit der Persönlichkeit wurde hier
sittliche Vollkommenheit empfunden. Das Ziel dieser Vollkommenheit

wurde aufs Höchste gesteckt, der Abstand der Wirklichkeit
vom Ideal wurde in seiner ganzen Weite ermessen. Jedes Surrogat
und jede menschliche Hilfe, auch die der ganzen Kirche mit ihren
Heilanstalten wurde als ungenügend erkannt und dann der letzten
Macht über alle Dinge, die auch dem Menschen sein sittliches
Ideal aufgerichtet hat, zugetraut, dass sie dennoch dem Menschen
gnädig sich zuwende, ihm beistehe und ihn zum Ziele führen will.
Hier also, in der tiefsten Not, wurde der Adel des sittlichen
Menschen, seine Persönlichkeit und Gott als der einzige Hort und
Helfer dieser sittlichen Persönlichkeit entdeckt.

Dieser Gott war kein anderer als der, der da draußen in
der Natur, in der Welt und im Menschenleben waltet. Darum ist
der Gläubige ein freier Herr aller Dinge, der ganzen Welt und
seines eigenen Wesens. Ihm ist nichts unheilig und gemein, was
im Dienste Gottes, im Dienste der Liebe geschieht. Damit ist dann
freilich alle Kultur, alles humane Streben auf seinen letzten Grund
gestellt und gerechtfertigt; aber was hier erobert ward, geht nicht
•n Kultur und Humanität auf. Man muss um dessentwillen auch
auf die einfachsten Natur- und Kulturgüter verzichten können:
»Nehmen sie uns den Leib, Gut, Ehre, Kind und Weib, lass fahren
sie dahin — sie habens kein Gewinn; das Reich muss uns doch
bleiben." Die Humanisten konnten sich mit den Päpsten der
Renaissance und den Bischöfen, die Ablasshandel trieben, wohl
verständigen. Luther ist mit ihnen alsbald in Streit geraten. Über
alle Gelehrsamkeit, ja über alle Menschenvernunft, wenn sie seinen
Augapfel, seinen Glauben anrühren wollen, hat er die härtesten
Worte. Er hat die Entdeckung des Kopernikus bekanntlich
verspottet und die Vernunft die tolle Teufels-Hure genannt. Um den
Ruhm eines Kulturträgers und Helden der Renaissance hat er sich
damit wohl gebracht. Um so höher strahlt sein Ruhm, dass er
die Renaissance, die Wiedergeburt der Religion in sich und für uns
erleben durfte. Calvin hat mit seinem Gottesstaat zu Genf viel Kultur
und Weltfreudigkeit vernichtet, aber seine im reformatorischen
Glauben gegründete sittliche Kraft hat ihm nicht nur Genf, son-

507



dem die weite Welt erobert. Luther und Zwingli sind sich ihrer
nationalen Aufgabe allerdings bewusst gewesen ; Luther bekämpfte
die römischen Praktiken, und Zwingli rief die Reisläufer zurück.
Calvin durfte hoffen, unter der Fahne Christi sein Frankreich, aus
dem er hatte entfliehen müssen, zu erobern. Aber alle drei
gedachten beständig der Not gemeiner Christenheit und der
babylonischen Gefangenschaft der ganzen Kirche.

Was Luther hart sein ließ wider die Bauern, war wahrlich
nicht Mangel an Liebe und Verständnis für ihren Stand — war er
doch stolz darauf, von Bauern abzustammen — sondern die Angst,
es möchte seine christliche Freiheit mit Standes- und Tagesfragen,
sein Gewissensaufruhr mit dem politischen Aufstand verquickt
werden.

Am schroffsten sind alle drei Reformatoren gegen religiösen
Subjektivismus aufgetreten, sie, die doch selbst ihrem Gewissen

folgend, allen kirchlichen Autoritäten entgegengetreten waren. Sie

glaubten eben nicht einen, sondern den Weg zum Heile gefunden
zu haben. Das war gewiss ein Gewaltakt der heroischen
Persönlichkeit. Anderseits muss nun doch neben dem subjektiven,
revolutionären Element der Reformation ihr objektives betont
werden, der feste Halt, der sie vor Sektentum, Schwärmerei und
Willkür bewahrte. Ihre Führer haben diesen festen Halt in der
Bibel gefunden, die ihnen Gottes Wort, also der Spruch der sichern,
höchsten Instanz war. Wir haben aber schon gesehen, dass sie
sich dadurch mit dem genialen Instinkt der Verwandschaft zurückfanden

zum Zeichen, zum Ursprung des Christentums. Da Luther
seinen Frieden suchte, ist er, wie er sagt, erst in den Winkel
gekrochen und hat gedacht, Gott werde ihm ein Eigenes machen ;

er wartete auf eine besondere Offenbarung. Die blieb aber aus.
Dann ward er inne, dass Gott sich schon einmal in seiner ganzen
Fülle der Menschheit, und zwar in echt menschlicher Gestalt
zugewendet und in Christus, der ein Kind und ein Mensch unter
Menschen war, seine väterliche Liebe und Huld kindlich einfach
und menschlich verständlich ausgesprochen und verbürgt hatte.
Dieser Christus war derselbe, von dem auch die römische Kirche
ihre Autorität ableitete. So gewann die Reformation, auf diese

Urautorität gestützt, den Zusammenhang mit der bisherigen
Religiosität, das gute Recht, die bisherige Entwicklung zu kritisieren

508



und sich wo möglich an ihre Stelle zu setzen. Hier haben wir
also eine eigenartige Verbindung von subjektiver Freiheit, persönlicher

Gewissensentscheidung und fester Bindung an eine geschichtliche

Tatsache und Persönlichkeit.
Demgemäß beruht die Eigenart und Selbständigkeit, also auch

der Bestand und die Zukunft des Protestantismus gegenüber Rom
und gegenüber einer rein kulturellen Entwicklung nicht in dem,
was er etwa dem festen Gefüge des römischen Kirchen- und
Lehrsystems oder der Kultur und Wissenschaft nachahmt oder nachgibt,

sondern nur in dieser Verbindung von persönlicher, freier
sittlicher Entscheidung und der Beugung unter die gegebene
Offenbarung als der sittlich fordernden und befreienden Macht, wie sie
im Christentum, in der Bibel, in Christus in die Menschheitsgeschichte

eingetreten ist und sich durch sie immer wieder dem
einzelnen Gewissen persönlich offenbart.

Aber ist er damit nicht auch gebunden an die mittelalterliche
Christuslehre und Rechtsanschauung, an antiken Supranaturalismus
und Wunderglauben, an eine zufällige geschichtliche Tatsache, an
eine Persönlichkeit der Vergangenheit, deren Existenz vielleicht
bestritten werden kann und jedenfalls nicht für alle Zeit das

menschliche Denken in Fesseln schlagen darf? 1st überhaupt der
Gottesgedanke ein bleibend notwendiger? Kann nicht Welterkennen
und Naturgesetz ihn ablösen? Darf und soll nicht die Menschheit

auf sich selbst gestellt werden und ihrer eigenen Kraft
vertrauen

Hier hört nun allerdings das wissenschaftliche Beweisen auf.
Wir kommen damit auf das Gebiet des Glaubens. Aber ohne
Glauben kommen wir überhaupt nicht durch die Welt. Das
Dasein ist nur erträglich, das Leben hat nur Schwung und Kraft,
wenn es getragen ist von einem ernsten und freudigen Streben,
wenn man noch an Ziele und Zwecke glaubt. Der wissenschaftliche

Forscher glaubt an eine Wahrheit, die sich ergründen lässt,
der Künstler an Empfindungswerte, die er auszudrücken strebt.
Wer sich selbst ausbilden will, glaubt an ein Persönlichkeitsideal,
das er verwirklichen muss; wer an der Menschheit arbeitet, glaubt
an das Gute im Menschen und daran, dass sich in dieser Welt
des Zufalls, der brutalen Naturgewalt, der Dummheit, Trägheit
und Ungerechtigkeit ein wertvolles Menschheitsziel dennoch ver-

509



wirklichen lasse. Das sind etwa auch die Lehrsätze des Monismus,

der an einen Fortschritt der Weltentwicklung vom Niederen

zum Höchsten glaubt. Aber wodurch ist solcher Glaube gerechtfertigt?

Wenn der Zufall die Welt regiert, so ist überhaupt nichts
vorauszusehen, jede Entwicklung kann ebensogut wie nach oben,

so auch wieder nach unten führen, und der Augenschein spricht
zunächst dafür, dass die Menschheit im großen und ganzen wohl
immer in der Mittelmäßigkeit und Unvollkommenheit stecken
bleiben wird, darin sie immer gestanden hat. Kurz gesagt, wenn
die Welt nicht auf ein ziel- und zweckvolles Streben angelegt ist,
hat es auch keinen Sinn und keine Aussicht, in ihr nach einem
Ziele zu streben, und der zweckvoll handelnde Menschengeist ist
in ihr nur ein Fremdling. Von hier aus wäre Pessimismus und

Melancholie, mitleidvolle Wehmut, wie sie Buddha, Schopenhauer
und Wagner verkünden, die rechte Stimmung — das ist aber
Todesstimmung und das Gegenteil von Leben und Fortschritt. Alle
rechte Kultur ist Geisteskultur; Humanität, wahres Menschentum
beruht auf den geistigen Werten der Menschheit. Diese sind nur
gesichert, wenn eine Geistesmacht die Welt trägt, die für Menschenart

Verständnis und Liebe hat, und geistiges Streben nach einem
Ziel hat nur Sinn, wenn ein zielbewusster Wille die Welt regiert.
Solcher Glaube ist aber eben der Christenglaube an den Gott der
heiligen Liebe, wie ihn einst Jesus von Nazareth als unmittelbare

Gewissheit in seinem Herzen getragen und durch sein
Leben und Sterben der Welt vorgelebt und unauslöschlich eingeprägt

hat.
In Kraft dieses Glaubens hat Paulus das jüdische Gesetz

zerbrochen, in Kraft dieses Glaubens hat Luther jedes menschliche
Gesetz und jeden menschlichen Versuch, zum Heil zu gelangen, für
unmöglich erklärt und damit die Menschheit und jeden einzelnen
Menschen auf den letzten Grund alles Seins und die letzte Kraft alles
Handelns und Strebens hingewiesen. Auch die katholische Kirche
weist darauf hin, aber in bestimmten Formen, die für unantastbar
erklärt werden und doch zeitgeschichtlich bestimmt sind, und
bindet an eine menschliche Vermittlung, die für viele heilsam ist,

für viele aber eine unerträgliche Last und Hinderung bedeutet.
Auch die protestantische Orthodoxie bedeutet noch eine Bindung
an zeitgeschichtliche Vorstellungen über Christi Wesen und Werk.

510



Sie heftet Gottes Walten an das Wunder und unseren Glauben an
die Meinungen biblischer Schriftsteller und der Reformatoren.

Nach unserem vorhin entwickelten Verständnis evangelischen
Christentums aber handelt es sich damals und heute um nichts
anderes, als dass die die Welt durchwaltende Macht, die wir sonst
nur als blindes Geschehen oder als Zufall verstehen würden, sich
immer wieder dem menschlichen Gemüt als geistige und sittliche
Größe geoffenbart und einmal in dem Menschen Jesus ihr innerstes
Wesen erschlossen hat.

Geschichtlicher Dilettantismus oder wissenschaftliche Überkritik

mag auch die Wirklichkeit dieses Menschen in Frage stellen;
dann würden eben an seine Stelle die unbekannten Urheber des

Christentums, die Schöpfer der Christusgestalt in den Evangelien
treten. Jedenfalls ist der Glaube an die heilige Liebesmacht
seitdem in menschlichen Persönlichkeiten geschichtliche Wirklichkeit
geworden, die bis heute ihre Kraft erweist und noch nicht
ihresgleichen gefunden hat. Geschichtlicher Sinn, sorgfältige Forschung
und gründliches Wissen, sympathisches Nachempfinden und inneres
Bedürfnis werden stets zu der Persönlichkeit Jesu zurückführen
und ihm die Stelle des Menschenheilands zuweisen, die er im
Herzen seiner Gläubigen stets eingenommen hat.

Einem solchen Protestantismus kommen dann freilich auch
alle die verwandten Bestrebungen und Bewegungen entgegen, die
an seiner Wiege gestanden haben. Ein solcher Protestantismus
ist offen für alle Kultur, für alles edle Menschliche, überlässt jeder
natürlichen Entwicklung ihr natürliches Recht und schreibt ihr
nichts anderes vor als Abhängigkeit von der souveränen Allmacht
des Weltlenkers und das Gebot der Liebe, das heißt die
unbedingte Pflicht, in jedem Menschen die Menschenwürde, seine
Bedeutung und seinen Wert vor dem ewigen Gott anzuerkennen
und zu schützen, zu pflegen und herauszuarbeiten. Dieser
Protestantismus kann jedes wissenschaftliche Ergebnis anerkennen, denn
jede Wirklichkeit ist ihm eine Wirklichkeit Gottes. Freilich darf
die Wissenschaft nicht so tun, als ob sie alle Welträtsel gelöst
hätte, als ob sie überhaupt etwas über das Weltganze, über den
Sinn und das Ziel des Lebens aussagen, eine Weltanschauung
schaffen könnte. Sie kann ja immer nur Tatsachen konstatieren,
das Leben beschreiben, das Einzelne kausal miteinander ver-

511



knüpfen, aber aus der so verknüpften Kette kommt sie niemals
heraus. Das Herz allein kann entscheiden, welchen Mächten es
Vertrauen und Ehrfurcht entgegenbringen will. Die wirklichen
Ergebnisse der Wissenschaft aber wird der Protestantismus dankbar

annehmen, auch wenn sie ihn zu beständiger Korrektur seiner
bisherigen Gedankengänge nötigen. Freilich erwachsen ihm daraus

immer neue Schwierigkeiten und Zweifel, aber auch immer
neue Befreiungen und Ausblicke. Seine Verbindung mit der
Entwicklung der Wissenschaft zwingt auch ihn zu beständiger
Weiterentwicklung, aber hierzu hat er volle Freiheit. Seine Vergangenheit

bindet ihn nicht. Er kann ruhig die Beschränkungen und
Irrtümer der Vergangenheit anerkennen und abstoßen. Ja, es
gehört mit zu seinem Wesen, dass neue Zeiten und neue Persönlichkeiten

ihm immer neue Wege eröffnen.
Darum muss er aber auch seinen Anhängern, seinen Predigern

und Lehrern volle Freiheit lassen und jeden dulden und begrüßen,
der Lebensberuf und Herzensfreude darin findet, ihm zu dienen.
Nicht durch Lehrgerichtsentscheidungen, sondern allein durch ihr
Gewissen sollen die Männer gebunden sein, die wir als Führer
der Gemeinden, als Lehrer unserer Kinder berufen. Was unsere
Zeit braucht, sind nicht Normen und Formen, sondern charaktervolle

Persönlichkeiten, voll sieghaften Glaubens an die Macht der
Wahrheit und des Guten und voll großer und freudiger Liebe für
unser Volk. Solche selbständigen Persönlichkeiten werden dann
auch unsere Gemeinden zur Selbständigkeit erziehen, dass sie die
Worte eines Predigers mit Nutzen und ohne Ärgernis anhören
können, auch wenn sie anderer Meinung sind. Ja, die Prediger
sollten selbst den Nimbus zerstören, als ob sie die Wahrheit in
Händen hätten, und der Gemeinde offen sagen, dass sie
Wahrheitsucher sind und der Gemeinde helfen wollen die Wahrheit
suchen. Auch damit sollte der Protestantismus noch mehr Ernst
machen, dass er alle treue Berufserfüllung, jedes Werk der Liebe,
jedes Ringen um Wahrheit und Schönheit als Gottesdienst und
Gotteswerk auffasst, auch da, wo die Menschen sich dieser
Beziehung nicht bewusst sind, und überhaupt sich klarmachen, dass

die Worte und Begriffe: Gott, christlich, fromm und heilig — es

nicht ausmachen, sondern die Gesinnung und die Tat.
Aber kann bei solcher Gesinnung und Anschauung noch eine

512



protestantische Landeskirche bestehen? Das ist nicht unsere erste
Sorge. Kirche ist immer nur Mittel zum Zweck, und nur soweit
hat sie Daseinsberechtigung, als sie diesem Zwecke dient. Schon
heute geht ein großer Teil gotterfüllten geistigen Lebens neben
der Kirche her, während anderseits kirchliche Gewohnheit vielfach

geistiges Leben nur vortäuscht und also hemmt und hindert.
Es ist ja auch schon zugestanden, dass unsere protestantischen
Kirchen, namentlich in ihrer Gebundenheit an den Staat, nur
Notbauten sind, in der Zeit der Reformation schnell aufgerichtet und
seitdem wenig gebessert, aber dennoch ist ja ein reicher Strom
religiösen Lebens durch sie hindurchgegangen. Ihnen verdanken
wir unser Christentum, und auch heute sind sie keine leeren
Gefäße ohne Inhalt. Es fehlt ihnen nicht an begeisterten Predigern,
die immer noch einen dankbaren Hörer- und Schülerkreis finden.
Eine mannigfaltige und segensreiche Liebestätigkeit geht von ihnen
aus. Eifriger als früher trägt man christliche Verkündigung hinaus

zu den Kranken, zu den Blinden, Tauben, Krüppeln, Gefangenen,

zu den heidnischen Völkern, zu den Seeleuten und zu den
Glaubensgenossen im Auslande. Man sucht die Gotteshäuser und
den Gottesdienst würdig zu gestalten und pflegt Chorgesang und
Kirchenmusik. Die neuere Entwicklung in der Schweiz hat auch

gezeigt, dass eine Lostrennung von Staat und Kirche sich in
friedlicher Weise vollziehen, und die älteren Freikirchen in der welschen
Schweiz und in Amerika beweisen, dass die evangelische Kirche
auch ohne Staatshilfe leben und gedeihen kann.

Anderseits mahnen uns die Massenaustritte in großen Städten,
niehr noch die Tatsache, dass die Mehrzahl der Gebildeten und
die Masse der Arbeiter der Kirche kühl oder feindlich gegenüberstehen,

dass sie nicht mehr die Führerin unseres geistigen Lebens
lst. Und man wird es aussprechen dürfen und müssen, dass die
Zukunft des Protestantismus nicht mehr auf der protestantischen
Kirche, sondern auf dem Protestantismus als freier Geistesmacht
beruht, der sich immer wieder seine Formen schaffen wird, wenn
er sie braucht, aber nicht an sie gebunden ist, und der immer
wieder Persönlichkeiten erweckt, die in weiten Kreisen persönliches
Leben schaffen. Ein Mittelglied zwischen Persönlichkeit und Kirche
sollte er um so mehr pflegen, die lebendige Einzelgemeinde, die
den Geist des Christentums am bestimmten Ort praktisch werden

513



lässt und den Persönlichkeiten das nächste Feld für ihre
Wirksamkeit bietet.

Allerdings nicht nur die protestantische Kirche — der
Protestantismus selbst steht in einer schweren Krisis. Es handelt
sich da wirklich um Sein oder Nichtsein; denn das ist ja nicht
die Frage, ob die protestantische Kirche noch längere Zeit
bestehen und vielen Trost und Kraft geben wird — daran ist gar
kein Zweifel, sondern ob der Protestantismus das geistige Leben,
den Weltfortschritt weiterhin beherrschen und bestimmen wird.
Seine freiheitliche Art hat seine festen Formen zerbrochen, er
steht nun allerdings in der Gefahr, die wir zu Anfang in Aussicht
nehmen mussten, dass er sich an die Kultur verliert oder in
Subjektivismus auflöst. Aber untergehen kann er dennoch nicht.
Er muss bleiben, und zwar nicht nur als geduldeter Rest
der Vergangenheit, sondern als ein siegreicher Führer der
Zukunft.

Das heutige Geschlecht ist durch naturwissenschaftliche
Entdeckungen, durch die Siege der Technik, durch die Eroberung
der Welt, durch die freie Entfaltung der Einzelpersönlichkeit, durch
die Fehler der Kirchen zu einer starken Ausnützung des Lebens,

zur Kulturseligkeit und zur Freude an dem bunten Wechsel der
äußeren und inneren Phänomene gekommen, damit von der
Innerlichkeit abgekommen und religiös gleichgültig geworden. Schon
aber hört man die Klage über die innere Leere; das Verlangen
nach einem festen Halt, dem Bleibenden, dem Vollkommenen,
dem Unendlichen stellt sich ein ; man will sich erbauen in der

Anschauung des Weltganzen, in den unendlichen Problemen und

Aufgaben, die es uns stellt. Aber das Weltganze ist mechanisch,
seelenlos, untermenschlich; es kann nicht ausbleiben, dass der

Menschengeist eine Antwort begehrt von einem ewigen Geist und
das Menschenherz von einer ewigen Liebe: die Antwort, wie sie

eben das Christentum gibt. Eine solche Antwort kann aber die

Menschheit, wie sie jetzt geworden ist und heranwächst, nur
aufnehmen in freiester persönlicher Zustimmung und Auffassung,
entschränkt von allen Fesseln und Formen der Vergangenheit,
eben in protestantischer Weise. Darum ist der Protestantismus
die Religion der Zukunft, wenn auch Millionen noch die alten
Formen brauchen werden und Millionen weiter treiben und träu-

514



men, weiter leben und streben werden, ohne sich auf die letzten
Kräfte und Ziele ihres Daseins und Strebens zu besinnen.

Es steht nicht zu erwarten, dass in naher oder ferner Zukunft
der Protestantismus große Massen vom Katholizismus zu sich
herüberführen wird. Darauf geht er ja auch nicht aus; aber
schon bisher kann man beobachten, wie in protestantischen Gegenden

der Katholizismus unter der Kritik und dem stillen Einfluss
der andern Konfession gezwungen wird, seine besten Kräfte zu
entfalten, ja auch unbewusst protestantisches Wesen in sich
aufzunehmen. Gegen solche „protestantische Infiltration" helfen
keine antimodernistischen Dekrete. Und wenn dem Katholizismus,
wie wir hoffen, noch eine freiere und schönere Zukunft beschieden

ist, so wird die ungewollte protestantische Mitarbeit daran
auch ihren Anteil haben.

Dass romanische Volksart dem Protestantismus nicht durchaus

wesensfremd ist, zeigen die Gesinnung eines Calvin, die
glorreiche Geschichte der Hugenotten, die blühenden Kirchen der
Westschweiz, ihre selbständige Entwicklung und ihr reiches
geistiges Leben. Auch in Japan, China und Indien entfalten sich
heute lebenskräftige protestantische Gemeinden. Trotzdem ist es

nicht wahrscheinlich, dass die romanischen und die orientalischen
Kulturnationen, dass die jetzigen Muhammedaner und Buddhisten
einmal protestantisch im Sinne unserer protestantischen Kirchen
sein werden. Sie werden sich, so weit sie eine Zukunft haben,
in eigenartiger Kultur und Religiosität entfalten, aber so gewiss die
germanische und europäische Kultur sie wesentlich beeinflussen,
so gewiss das Christentum für ihr religiöses Leben bestimmend
sein wird, so gewiss wird auch die christlich-germanische
Entdeckung, die freie christliche Persönlichkeit, dort ihren siegreichen
Einzug halten.

Sozial ist der Protestantismus in der Tat bisher mit dem
Eürgertum verwachsen gewesen. In den Armenordnungen der
Reformation und der Neuzeit hat er auf diesem seinem Gebiete

achtungswertes geleistet. Kann der Protestantismus auch ein
Führer auf dem weiteren sozialen Gebiete sein? Gerade er ist
dazu berufen, wenn es gilt, die Armen und Unterdrückten nicht
nur zu Wohlbehagen, sondern zu ihrer Menschenwürde, zur
Persönlichkeit zu führen. Er hat keine Gabe und keinen Beruf, neue

515



soziale Ordnungen, technische Einrichtungen und politische
Umgestaltungen herbeizuführen. Auch der sozialen Entwicklung lässt

er ihr eigenes Recht, wie er auch dem Streben nach physischem
Wohlbefinden und allen wirklichen Lebensgütern ihr natürliches
Recht zuspricht. Aber er stellt der Entwicklung das höchste Ziel
und muss ihr bei jedem Fortschritt und namentlich, wenn der
Fortschritt stocken will, seine Forderung vorhalten, dass die freie
sittliche Persönlichkeit, Menschenrecht und Menschenwürde nicht
durch die Macht des Geldes, der Maschine, des Staates und der
Gesellschaft unterdrückt werden darf, sondern dass alles, was
bebesteht und geschieht, nur Wert hat, so weit es jeden, auch den
Ärmsten, zum wahren und vollen Menschentum kommen lässt.
Wie die Eigenart der Persönlichkeit, so schützt er auch die Eigenart

und das Recht jeder Klasse und Gesellschaftsschicht und
fordert, dass alle sozialen Klassenkämpfe dem sozialen Frieden
dienen sollen.

Verehrte Anwesende! Wenn wir so unsern Ausblick mit
einer Friedenshoffnung schließen, so dürfen wir zuletzt das
Eingeständnis nicht unterdrücken, dass der Protestantismus von Haus

aus kein Friedenstifter, sondern ein Friedenstörer gewesen ist.
Es ist eine beklagenswerte Tatsache, dass die Reformation die

ganze Christenheit und das ganze geistige Leben der Kulturwelt in
zwei Lager gespalten hat, die sich kaum mehr verstehen, die sich oft
heftig befehden. Die Länder, von denen die Reformation ausgegangen

ist, Deuschland und die Schweiz, leiden am meisten darunter.
Solcher Riss war nötig um der Wahrheit und der Freiheit

willen ; wir dürfen nicht wünschen, dass der Schnitt nicht geschehen
sei. Der Kampf darf auch nicht aus der Welt geschafft werden
durch religiöse Gleichgültigkeit, er muss ehrlich ausgetragen werden.

Ebenso muss der Protestantismus beständig auf der Warte
stehen gegenüber dem Materialismus und jeder Weltauffassung,
die der sittlichen Persönlichkeit ihren Halt nehmen will. Also
gehört Kampf auch fürderhin zu den Zukunftsaussichten des

Protestantismus. Das ist auch kein Schade. Denn Kampf um
hohe geistige Güter hält den Sinn wach und das geistige Leben
auf der Höhe.

Dennoch dürfen wir auch bei diesem Kampf nicht vergessen,
dass der Streit dem Frieden dienen soll. Auch der Protestantismus

516



ist nur Mittel zum Zweck. Nicht das ist das Ziel, dass alle Welt
protestantisch werde und denke, sondern dass der Mensch und
die Menschheit zum wahren und echten Menschentum gelange
und eins werde in der Wahrheit und in der Liebe, dass sie sich in
Ehrfurcht und Vertrauen beuge und hingebe der ewigen Macht,
die sie zu Wahrheit und Liebe führen will. Darum, trotz aller
Kampfestöne, die auch durch diese meine Worte gehen mussten,
schließe ich gerne mit dem Wunsch aus Zwingiis Lager- und
Kampfgebet :

Dass alle Bitterkeit
Scheide fern,
Und alte Treu'
Mag wiederkehrn
Und werden neu

ZÜRICH A. MEYER

le parlementarisme en suisse
II.

Nous avons vu, dans un précédent article1), que le défaut

Principal de notre Parlement, qui possède d'ailleurs tant de vertus,
consiste dans la trop grande dépendance des députés vis-à-vis du
Conseil fédéral. Mais encore, dira-t-on, d'où vient ce manque de

caractère et d'indépendance chez des hommes dont vous reconnaissez
sans ambages le sérieux, l'honnêteté, le désintéressement? Il y a
à cet état de choses des causes historiques, des causes politiques
et des motifs inhérents à nos institutions mêmes, et, chose
curieuse, à certaines de nos institutions dont on croirait au contraire,
à première vue, qu'elles doivent favoriser l'esprit d'opposition et
d'indépendance de notre Parlement.

Causes historiques d'abord. La politique suisse contemporaine

a été dominée pendant toute une génération et même au
delà, par les événements de 1847/48, par le Sonderbund et la
réaction, ou, si l'on préfère, l'action radicale et centralisatrice qui
en a été la conséquence et qui a abouti à la Constitution de 1848.
fendant bien longtemps après le vote de la Constitution de 48,
'a Suisse s'est divisé entre partisans et adversaires de cette Consti-

') Voir Wissen und Leben, numéro du 15 juin 1911.

517


	Die Zukunftsaussichten des Protestantismus [Schluss]

