Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Die Zukunftsaussichten des Protestantismus
Autor: Meyer, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-748566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-748566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

est invitée a €tudier cette idée et a présentér un rapport. 'Si lé
rapport est défavorable ou se fait attendre indéfiniment, 1'idée, si
bonne - qu’elle 'puisse étre, doit étré considérée comme enterrée:
Elle ‘n’aboutira que si' elle est reprise par une initiative populaire

Par une sorte de timidité, par une déférence exagérée vis-a-
vis du pouvoir exécutif, les Chambres se sont donc mises sous
Ia tutelle de ce pouvoir, méme lorsqu’il s’agit des fonctions 1égis-
latives qui sont les leurs. Elles se sont dépouillées volontaire-
ment d'une partie importante de leurs prérogatives, se bornant
trés ‘souvent a n’étre que 1'écho des décisions du Conseil fédéral.
Cette situation fait sans doute 1'éloge de la confiance que le Con-
seil fédéral a su inspiter au Parlement, de la haute autorité qu'il
a su conquétir aprés de lui. En revanche il parle beaucoup moins
en faveur de I'esprit d'initiative deé nos députés, de la fermeté
quils ont apportée a maintenir leurs droits. Il y a certainement
des inconvénients réels a ce que la séparation des pouvoirs soit
Si peu observée et a ce que le pouvoir exécutif empitte, comme
il le fait chez nous, sur les prérogatives du pouvoir législatif,
grace, il faut le reconnaitre, & une abdication volontaire de la
Mmajorité parlementaire elle-méme.

BERNE A HORACE MICHELI
(a suivre.) ‘

opo

DIE ZUKUNFTSAUSSICHTEN DES
"PROTESTANTISMUS

REKTORATSREDE AM STIFTUNGSTAG DER
UNIVERSITAT ZURICH AM 29. APRIL 1911

Als ich das varige Mal hier vor thnen reden durfte, habe ich
als Forscher auf dem Gebiet des Urchristentums von einer Sage
€rzdhlt, in welche die Menschheit alter Tage ihren. Glauben an
tine selige Vergangenheit und an eine goldene Zukunft nieder-

397



gelegt hat'). Diesmal mochte ich mir gestatten, als Vertreter der
praktischen Theologie unsere religiose Gegenwart, die Lage des
modernen Protestantismus ins Auge zu fassen, und von da aus
wagen, einen Blick auf die Zukunft zu richten. Weder diese
Gegenwart noch die Zukunft, so weit wir sie von hier aus iiber-
blicken konnen, will uns in besonders goldenem Lichte erscheinen:
aber Recht und Pflicht zu mutigem Glauben sind auch hier noch
am Platze. Der Protestantismus braucht nicht nur stolz und weh-
miitig zuriickzuschauen auf die groBen Tage seiner Anfdnge, son-
dern darf in einer minder groBartigen und doch nicht verachtlichen
Gegenwart, trotz schwerer Gefahren und Bedenken, wenn er nur
nicht an sich selber irre wird und von sich selber abfillt, einer
weithin sich erstreckenden, aufgaben- und inhaltsreichen Zukunft
ernst und freudig entgegengehen.

Dem Mitglied einer protestantisch-theologischen Fakultdt wird
man ein solches Thema nicht iibelnehmen. In der Zwinglistadt
wird man fiir die Zukunftaussichten des Protestantismus kein ge-
ringeres Interesse haben, als man es noch vor kurzem fiir die
geschichtliche Gestalt Calvins bezeugt hat. Die Frage nach der
weiteren Geltung und Entwicklung der protestantischen Form
christlichen Glaubens ist gewiss vor allem eine religiose Herzens-
angelegenheit vieler, aber sie hat doch auch ein allgemeines Interesse
fiir die innere und duBere Zukunft unseres ganzen Volkes und kann in-
sofern wissenschaftlich behandelt werden, als sie beantwortet wird
aus einer wissenschaitlichen, vor allem einer geschichtlichen Fest-
stellung iiber das, was Protestantismus ist, was ihn begriindet, was
ihm Leben und Kraft gegeben hat. Die Zukunft kénnen wir nicht
weissagen, aber — einen Uberschlag machen iiber die Mittel, von
denen man bisher gelebt hat, ob sie auch weiterhin ausreichen
werden, iiber die bisher gemachten EinbuBen und Gewinne, iiber
die jetzt drohenden Schéadigungen und Gefahren, iiber den Unter-
schied der Verhéltnisse in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft —
ist nicht Sache eines Propheten, sondern jedes klug rechnenden,
verstindigen und gewissenhaften Mannes. Eine solche Uberlegung
in objektiver, ruhig abwigender Weise gefiihrt, kann auch denen
nicht gleichgiiltig sein, die sich selber dem Protestantismus, wie

1) Das Thema der Rektoratsrede 1910 lautete: Die Sage vom Ur-
menschen, ein Menschheitstraum und ein Menschheitsglaube.

398



jeder bestimmten religbsen Form fremd fiihlen, und wird auch
die nicht verletzen, die andern Glaubens sind und trotzdem oder
eben deswegen die Wege, die ihre protestantischen Volksgenossen
gehen, mit lebhafter Anteilnahme verfolgen miissen. Bei dem Ver-
héltnis beider christlichen Konfessionen wird notwendig auch die
gegenwirtige und zukiinftige Lage des Katholizismus gestreift
werden miissen, hoffentlich in gerechter Weise und jedenfalls in
gerechter Absicht. Bei alledem kann ich natiirlich nur reden von
meinem personlichen Standpunkt aus, von dem Standpunkt eines
Protestantischen freigerichteten Theologen. Die Verhdltnisse an
unserer Hochschule, in diesem Volk und Staat sind gliicklicher-
Weise so, dass man dafiir weder Entschuldigung noch Achtung
€rst erbitten muss.

Aber ist nicht wirklich solche gern gewdhrte Achtung oder
Wwenigstens Nachsicht auch das einzige und hochste, was prote-
stantischer Uberzeugung von wissenschaftlich gebildeten Leuten
und solchen, die sich fiir gebildet halten, heutzutage noch ge.
Wwahrt wird? Lebt nicht der Protestantismus in unserer Kultur-
Welt nur noch von der Gewohnheit, im besten Falle von der
Pietiit fiir iiberlieferte Brauche und Anschauungen, von der gesell-
Schaftlichen Ubereinkunft, von dem Wunsch, dem niederen Volk
die Religion zu bewahren, damit es zufrieden, arbeitsam und gut-
Willig bleibe, von der Macht des Staates, den er stiitzen soll und
der ihn darum stiitzt? Verstehen auch seine Anhdnger nicht viel-
fach unter ihm nur eine leidliche, biirgerliche Moral, die in schweren
Fillen und namentlich in Geldsachen oft versagt, und die Ver-
Pllichtung zu offentlicher und privater Wohltitigkeit, die nicht allzu
Schwere Opfer fordert, oder eine Sammlung von festlichen Worten
und Stimmungen, die man bei besonderen Gelegenheiten hervor-
holt wie Fahnen und Schilder, und die man nach dem Feste
Wieder in die Kammer stellt, weil man sie im Alltagsleben und in
der Wirklichheit nicht brauchen kann? Vielfach ist dem wirkiich
So0. Es ist gut, wenn wir dies von vorneherein anerkennen und
aussprechen. Aber anstatt das nun weiter auszumalen, was oft
8esagt und beklagt ist, und anstatt auch unsererseits dariiber

lage zy filhren, wollen wir lieber den Ursachen nachgehen, die
S0lche Lage herbeigefiihrt haben, und damit gleich in unsere
Ntersuchung dariiber eintreten, wo die Kraft des Protestantismus

399



liegt oder lag, inwieweit sie versagt und was sie fir die Zukunft
noch verspricht.

Was heutzutage in weiten Kreisen die Stelle des protestan-
tischen Glaubens eingenommen hat, ist Kultur, Technik, Humanitat
und Wissenschaft. Sie werden geradezu als Ersatz der Religion
bezeichnet und haben, wo sie mit Gefiilhlen der Andacht, der
Ehrfurcht und des Zutrauens verbunden sind, auch eine religiose
Form, die des naturwissenschaftlichen Monismus angenommen.
Diese Entwicklung scheint dem Protestantismus nicht zufillig wider-
fahren zu sein. Vielleicht konnte diese Entwicklung eine regel-
réchte Folge seiner Entstehung und das Hervortreten seiner Eigen-
art bedeuten. Wenn man ndmlich die Reformation nicht einfach
als unerkldrliches Gotteswunder, sondern aus ihrer Vorgeschichte
und ihrer Umwelt verstehen will, so ist, wie ldngst erkannt und
ausgesprochen wurde, in Luther eine Bewegung zu besonderem
Ausdruck gekommen, die sich ldngst vorbereitet und iiberall, na-
mentlich auch in Deutschland, immer weitere Wellen geschlagen
hatte: die allmdhliche Entstehung einer selbstindigen, mit der
Kirche nur noch gewohnheitsmaBig und &uBerlich zusammen-
hdngenden Laienkultur.

Die Staaten, die unabhéngig von Rom und gegen Rom ihre
Macht begriindeten, die Stddte, die sich ihre eigene Ordnung
gaben, die Magistrate, die, von der Biirgerschaft erwéhlt, sich ihrer
Verantwortung vor den Birgern bewusst waren, der Kaufmann
thit seinen geschiftlichen Unternehmungen und Erfolgen, der Bauer,
der es dem Stadter gleich tun wollte oder, seiner gedriickten Lage
inne geworden, Menschenrechte und menschliche Behandlung fiir
sich forderte, das ganze Volk, das jetzt nicht nur mehr kirchlich
dachte und redete, sondern, seiner Lage und Lieder froh, seine
eigenen Weisen sang, seine eigenen Zukunftstrdume hegte und
pflegte, sie alle drdngten bewusst oder unbewusst auf eine welt-
liche, nicht mehr kirchlich geleitete und bevormundete Kultur hin.
Man schaute nicht mehr nar nach dem seligen Jenseits hiniiber,
sondern wollte des Lebens, der Welt und ihrer Schonheit froh
werden. Der Mensch lernte auf eigene Kraft vertrauen und sich
selbst seine Ziele setzen. Die edelste Bliite dieser Bewegung
nannte sich selbst, wie wir sie heute noch nennen, Renaissance
und Humanismus. Eine Renaissance, eine Wiedergeburt' wollte

400



man erleben, eine Riickkehr zum Zeichen, das heit zu des Men-
schen ureigener Natur. Das Humane, die edle Menschlichkeit
wollte man pflegen; beides fand man verkOrpert im heidnischen
Altertum, in seiner Kunst und Philosophie. Beide wollte man nach-
bilden und weiterbilden.

Aber immer noch galten die kirchlichen Forderungen und
Ideale, der Blick aufs Jenseits und aufs jiingste Gericht, die Askese
und das Monchtum. Und so kam ein tiefer Zwiespalt in die Seelen,
wie man Welt und Gottesdienst, das Recht auf Leben und Seelen-
frieden verbinden konnte.

Die Reformation fand diese Losung. Sie ist die Renaissance
auf religiosem Gebiet. Sie erkldrte treue Erfiillung des irdischen
Berufes fiir einen Gottesdienst und reine Erdenfreude fiir eine
Gottesgabe. Nicht in der Erfiillung kirchlicher Forderung, son-
dern im rechten Verhéltnis des Herzens zu Gott, in der Gerechtig-
keit, die Gott dem Gldubigen zuspricht und schenkt, beruht das
Heil fiir Zeit und Ewigkeit. Die Forschungen der humanistischen
Gelehrten, ihre Kenntnis der griechischen Sprache, die Herausgabe
des griechischen neuen Testamentes und der &lteren Kirchenviter,
ihre geschichtlichen Studien kamen der Reformation, die auch hier
eine Riickkehr zum Zeichen, zu den Anfdngen des Christentums
bewerkstelligte, von vorneherein zugute. Aber was wichtiger und
zugleich verhdngnisvoller ist: es besteht eine tiefe innere Verwandt-
schaft zwischen der humanistischen Gelehrsamkeit der Renais-
sance und der Reformation. Der Humanismus lehrte den Menschen
auch insofern zu sich selbst zuriickkehren, dass er ihn hiel3, sich
eines eigenen Verstandes, seines eigenen Urteils zu bedienen und
an alle Uber]ieferung, auch an die kirchliche, den MaRstab kriti-
scher Forschung anzulegen. Solche Kritik lieB sich die Reforma-
tion nicht nur gefallen; vielmehr ist die Reformation die aller-
griindlichste Hinkehr des Menschen zu den letzten Grundlagen
seines Wesens, indem sie das Verhiltnis des Menschen zu seinem
Gott, sein ewiges Geschick und das Heil der Seele dem Ge-
wissen des einzelnen anheimgibt. Zwar verweisen die Refor-
matoren auf die Bibel, auf Gottes objektives Wort; aber, um was
es sich handelt, ist, dass die Seele daraus heraushoOre den recht-
fertigenden Spruch des gnddigen Gottes, wie er in Christus er-

401



gangen ist, und dass sie innerlich und bei sich selbst befinde,
dass er Wahrheit sei.

Luther hat den Papst und die Konzilien als Autoritdt ver-
worfen und wollte nur iiberzeugt sein, wenn er aus der Schrift
und aus klaren, hellen Griinden der Vernunft iiberfithrt wiirde —
ja, in der Bibel erkennt er nur da Gotteswort an, wo sie Christum
treibt: er will also irdische Dinge lediglich nach eigener Ver-
nunft entscheiden, in religidsen aber traut er nur der Bibel, und
zwar nur darum, weil sie ihm der urspriingliche, klassische Aus-
druck der gottlichen Gnadenzusicherung ist, in der seine Seele
Friede gefunden hat, und Christus ist ihm darum Herr und Gott,
weil er ihm den gnéddigen Gott gebracht hat. So tiefgriindig das
ist: gegenuiber den damals geltenden Autoritdten, wie sie Kirche,
Staat und alle Welt anerkannten, ist das Revolution auf dem wich-
tigsten Gebiete und mit den allerweittragendsten Folgen. Es ist
subjektiver Individualismus, an einer Stelle, wo man sonst, damals und
vorher — wie vielfach auch noch heute — am allermeisten nach
einer festen duBeren, allgemein anerkannten Autoritdt auszuschauen
gewohnt war. Von hier aus, im Namen des in Gott gegriindeten
Gewissens wurde nun alles einzelne wie das gesamte Kkirchliche
Wesen der Kritik unterzogen: das Geheimnis der Messe, die Heilig-
keit des Monchtums und das Recht des Papsttums und somit die
gesamte Grundlage und der ganze Betrieb des mittelalterlichen
Lebens und Strebens ward in Frage gestellt und von Grund aus um-
gestaltet. Heraufbeschworen wurde damit zugleich ein neues Reich,
die Geisterwelt der selbstdndigen innerlichen PersOnlichkeiten, die
kraft ihrer Uberzeugung freie Herren ihrer selbst und aller Dinge
sind und keine andere Norm, als die Liebe, den innersten Zug
des Herzens anerkennen.

Weltliche Kultur, gelehrte und kritische Forschung, subjektive
Entscheidung und Kritik haben also als nédchste Verwandte an der
Wiege der Reformation gestanden. Man konnte daher sagen, dass
in der heutigen Kultur und Wissenschaft, im modernen Individua-
lismus, PersoOnlichkeitsstreben und Freiheitsgefiihl der Protestan-
tismus seine wahren Ausldufer habe, dass er in /inen heute eigent-
lich vorhanden sei und fortbestehe. Allerdings fehlte diesem
modernen Protestantismus dann das religiose Gewand, in dem er
urspriinglich auftrat, die ganze Glaubenswelt eines Luthers und

402



der Reformationszeit, aber das wiirde eben die Folge der ihm
innewohnenden Kkritischen Art sein; denn wenn das Gewissen
seinen Handel mit Gott allein entscheiden soll, so muss und darf
es auch schlieBlich seine Gottesvorstellung dndern, einen Gottes-
glauben nach seinem Herzen, neue Tafeln und neue Werte auf-
stellen, und endlich, wenn es den Gottesgedanken ehrlicherweise
nicht mehr festhalten kann, ihn aufheben und anderswo seinen
Halt suchen, wie Nietzsche einen ehrlichen und gewissenhaften
Atheismus als einen Rest religioser Gewissenhaitigkeit und Wahr-
haftigkeit hingestellt hat.

Auf jeden Fall ist es keine bloBe Konstruktion, sondern deut-
liche und leidige Erfahrung des Protestantismus, dass er bestindig
an seinem Lehrgehalt auflosende Kritik iibt und also in bestdn-
diger Selbstzersetzung zu sein scheint. Die Inspiration der Bibel,
die Geschichtlichkeit der Wunder, der Wunderglaube iiberhaupt,
die himmlische Herkunft Christi und seine Gottheit, seine wunder-
bare Geburt, seine leibliche Auferstehung und Himmelfahrt, ein
stets zu erwartendes plotzliches Weltende und das Drama des
jingsten Gerichtes, die altkirchlichen und die protestantischen
Bekenntnisse, der Heilswert und die Notwendigkeit der Sakramente
sind von protestantischen Theologen der Kritik unterworfen und
werden heutzutage auch von vielen Predigern und Lehrern vor
dem Volke in Frage gestellt oder geleugnet. Da es der Ent-
Stehung und dem Wesen des Protestantismus widerspricht, die
Bibel oder ein bestimmtes Glaubensbekenntnis als duBere Lehr-
norm aufzustellen, so hat er in der Tat kein Mittel, solcher Kritik
Einhalt zu gebieten. Jede Grenze, die man an irgend einer Stelle
errichten will, erscheint als Willkiir. Eine einzelne Landeskirche
kann zu einer bestimmten Zeit solch eine Norm aufzurichten ver-
Suchen, solch eine Norm festhalten oder allzu freigesinnte Geistliche
aus jhrem Amte entfernen. Damit ist aber dem Protestantismus als
Solchem kein MaBstab gegeben, noch sind die also entfernten Geist-
lichen damit aus dem Protestantismus ausgeschieden, und mindestens
wird auch eine solche Landeskirche, wenn sie Volkskirche bleiben
Will, immer den freigesinnten Laien in ihrer Mitte ertragen miissen.
Auch hat der Protestantismus schon allzuviele kritisch gesinnte
Zeiten erlebt und verdankt viel zu viel geistiges Leben und forder-
Samste, bis heute nachwirkende Anregung solch freien Geistern

403



der Vergangenheit. Wie will sie sich von einem Schleiermacher
lossagen, den die ganze heutige Theologie als ihren Lehrer und
ihren Fiihrer verehrt, der ebenso sehr Christ wie Schiiler Spinozas
war mit seinem pantheistischen Allgefiihl, mit seiner Leugnung
der individuellen Unsterblichkeit, aufgeschlossen und hingegeben
der ganzen Fiille moderner Bildung, Humanitdit und Denkweise.
Wie viel verdankt sie einem Herder, der die Poesie der Bibel
entdeckte, damit aber auch weite Strecken biblischen Gebietes
unter den Gesichtspunkt der Sage und Dichtung riickte. Kant,
der die Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft fest-
halten wollte, wird als der eigentliche Philosoph des Protestantis-
mus stets sein Biirgerrecht darinnen behalten, das auch ein Hegel
und Fichte fiir sich in Anspruch nehmen. Ist denn also nicht
der wirkliche Protestantismus von heute nichts anderes als eben
Kultur, Wissenschaft und freie Personlichkeit? Und wire also
der religiose Protestantismus nur noch ein Rest seiner Vergangen-
heit und Anfangszeit und darum so gewiss dem Untergang ver-
fallen, wie alles zeitgeschichtlich bedingte, alle Reste einer iiber-
wundenen Weltanschauung und Denkweise?

Es ist nun nicht zu leugnen, dass in Weltanschauungsfragen
die Reformation noch ganz und gar im Mittelalter lebt. Luther
und Calvin sind durchaus mittelalterliche Menschen, wéahrend frei-
lich ein Zwingli in seinem Denken und Fiihlen der Neuzeit schon
naher steht. Fiir Luther ist die Welt- und Kirchengeschichte ein
Kampf Gottes mit dem Teufel, den Christus, Gottes Sohn und
Held, in menschlicher Verkleidung beriickt, in den Hollenrachen
verfolgt und dort bezwingt und bindet. Calvin errichtete in Genf
den Gottesstaat, den die Priester des alten Testamentes und die
Pépste des Mittelalters vergeblich aufzurichten trachteten. Die
lutherischen und reformierten Theologen schaffen nach dem Vor-
bilde der romischen Kirchenlehre und mit den Mitteln der Scho-
astik eine neue Dogmatik. Antike Siihnegedanken und noch
mehr die Rechtsbegriffe des romischen Rechtes beherrschen die
protestantische Lehre von der Erlosung durch Christi Genugtuung
und stellvertretendes Leiden. Die Vorstellung von Christi Herab-
kunft auf die Erde, von seiner Hollenfahrt und Himmelfahrt setzen
das dreiteilige Weltgebdude des antiken Weltbildes voraus, und
alles wird beherrscht von dem Gedanken an einen Gott, der die

404



Welt von oben und von auBen regiert und durch stete Wunder
in sie eingreift. Alles das muss dahinfallen, wenn man sich ehr-
lich auf den Boden moderner, durch Forschung und Nachdenken
begrindeter Welterkenntnis stellt. So leuchtet es auch von dieser
andern Seite her ein, dass der Protestantismus, der weltliches
Denken und Handeln anerkennt und heiligt, die Kritik an seinem
Lehrbestande, an dem ganzen noch so wundersamen und kunst-
voll bearbeiteten Schatze seiner Glaubenslehre nicht aufhalten
kann, sondern um seines Wesens, um der Wahrheit und Gewissen-
haftigkeit willen bestdndig ausiiben und durchfiihren muss. Aber
wenn er diese kritische Art an seinem ganzen Bestand riickhaltlos
durchfiihrt, was bleibt ihm dann noch an positivem Gehalt? Was
unterscheidet ihn von seiner Umgebung, von der Welt draullen,
ja wird er dann nicht zu einer bloBen Denkweise ohne sichern
Denkinhalt? Was hat er dem Menschen zu geben, der in der
Welt Not und in der eigenen Schwachheit einen Halt und einen
Trost braucht, der ihn iiber die Welt und sich selbst hinaushebt?

Ja, hat das Werk der Reformation nicht etwa seine eigent-
liche Bedeutung in etwas Zeitgeschichtlichem und Negativem,
ndmlich in der Bekdmpfung der katholischen Gedankenbeherrschung
und Seelenleitung, in der Rechtfertigung weltlichen Lebens und
Strebens, selbstdndigen und kritischen Denkens und Forschens?
Nachdem hier Bahn gebrochen ist mit den eigenartigen Mitteln
des Bibelglaubens, der Rechtfertigungslehre und der Christusver-
ehrung, die unserer Zeit fremdartig und unerreichbar geworden
zu sein scheinen, wire es da nicht an der Zeit, wenn die Werk-
leute mehr und mehr vom Schauplatze abtrdten und modernem
Geistesleben willig und verstdndnisvoll Raum lieBen?

Der Protestantismus scheint ferner nicht nur zeitgeschichtlich,
sondern auch national bedingt und beschrdnkt zu sein. Er ist,
wie der katholische Kirchenhistoriker Ehrhardt sagt, die Religion
der Germanen, das ist sein Vorzug — so gewiss die Germanen
eine bevorzugte, welterobernde Rasse sind — und sein Nachteil.
Denn damit ist eben sein Gebiet und seine Bedeutung eingeschrénkt,
er kann nimmermehr weltumfassend werden. In der Tat sind
Luther und Zwingli beide von Grund aus ober- und niederdeutsche
Bauern gewesen; die Reformation Calvins ist von ihnen abhingig
und hat ihre groBen Erfolge vor allem bei den Angelsachsen in

405



England und Amerika errungen. Die romanischen Ldnder scheinen
fiir den Protestantismus keine Sympathie und kein Verstdndnis
zu haben. Der Erfolg der protestantischen Mission ist gegeniiber
den Muhammedanern und bei den orientalischen Kulturvdlkern
mindestens noch zweifelhaft.

Endlich sitzt dem Protestantismus noch eine bedenkliche Be-
schrankung im Blute. Er ist ausgegangen von den deutschen
Hochschulen und hat seine erste und sicherste Heimat gefunden
bei den deutschen Reichsstadten, im deutschen Mittelstand, bei
dem deutschen Biirger und Handwerker. Die Fiirsten haben ihn
zum Teil angenommen aus Klugheitserwdgungen, dem Landvolk
ist er aufgedrdngt worden nach dem Grundsatz ,Cujus regio, ejus
religio — der Landesherr bestimmt den Glauben seiner Unter-
tanen“. Der Protestantismus ist also die Religion des Mittelstandes,
der Gelehrten, des Biirgers und Handwerkers. Fiir die sozialen
Noéte des damaligen Bauernstandes hat er kein Verstdndnis.
Sozialen Reformen stand er ablehnend und feindselig gegenuber.
Die damals herrschenden Stdnde und Bestinde hat er geradezu
fiir gottliche Ordnung erklart. Im Pietismus hat er sich {iber-
haupt von irdischen Fragen und Sorgen abgewendet. Die moderne
soziale Bewegung hat sich selbstdndig neben ihm und wider ihn
entwickelt, und wo sie sein Interesse und seine Sympathie erweckte,
sind diese vielfach nur theoretisch gepflegt worden, oder sie sind
der vorwartsschreitenden Entwicklung nur recht verspatet nach-
gefolgt. Seine riistige Arbeit und seine schonen Erfolge auf dem
Gebiete der Liebestitigkeit sind noch wenig von groBen sozialen
Gesichtspunkten geleitet und halten sich von rein humanen Hilfs-
bestrebungen vielfach scheu zuriick. Kann aber eine Gemein-
schaft heutzutage aussichtsreich sein, wenn sie nicht auf diesem
Gebiete fiihrend und ausschlaggebend ist und sein will? Dazu
kommt ihre Gebundenheit als Landeskirche, die sie als Schiitzerin
der gerade herrschenden Staatsform und Gesellschaftsordnung
hinstellt, die sie von der gerade regierenden Partei oder Person
abhdngig macht; da werden ihr Ordnungen, Anweisungen und
Rechtsentscheidungen aufgendtigt, welche ihrem Wesen fremd oder
gar wiedersprechend sind.

Ihr gegeniiber steht nun und nicht eben freundlich der Ka-
tholizismus, stets bestrebt, seine EinfluBsphire auszubreiten und

406



dem gesamten gesellschaftlichen und staatlichen Leben seinen
Stempel aufzudriicken. Im Wettkampf beider Konfessionen, er
mag noch so anstdndig gefiihrt werden, hat der Katholizismus
groBe und offenbare Vorteile. Er kann hinweisen auf seine bis
auf das Urchristentum zuriickgehende ununterbrochene Tradition
und damit zugleich auf sein um anderthalb Jahrtausende hoheres
Alter, auf seine Einheitlichkeit und Geschlossenheit, die durch die
immer deutlicher ausgesprochene Alleinherrschaft des Papsttums
nur noch vermehrt wird. Hier herrscht ein einheitlicher Wille,
dem die unbedingte Unterwerfung von Millionen willig entgegen-
kommt. Hier weil jedermann, was er zu glauben und was er
zu tun hat. Fur das &uBere und fiir das innere Leben gibt es
das ganze Jahr, den ganzen Tag hindurch bestimmte Vorschriften.
Im Beichtstuhl wird fiir Herzensfragen und Gewissensnote wie
fir praktische Angelegenheiten genauer Rat erteilt.

Die viel starkere und ununterbrochene Inanspruchnahme des
Menschen durch seine Kirche, die Menge der &uBeren Verrich-
tungen, die ihm obliegen, die Vielzahl der Verehrungsstatten, der
Heiligen, der frommen Brauche und Andachtsiibungen lassen den
Katholiken das Dasein, die Aligegenwart und Macht seiner Kirche
viel stirker empfinden als den Protestanten, den seine Kirche viel
weniger in Anspruch nimmt und viel mehr sich selbst iiberldsst.
Die duBeren Frommigkeitsbezeugungen, die anschaulichen Bilder,
die prachtigen Kirchen, Feste und Aufziige kommen der mensch-
lichen Natur fesselnd entgegen, die eben doch nicht nur eine
innerliche ist und auch fiir das Geistige duBere Symbole liebt. Im
Katholizismus ist das Wunder nicht nur auf eine ferne Vergangen-
heit, auf die Tage Christi und der Apostel beschrénkt, sondern
immer wieder ereignen sich wunderbare Erscheinungen, Heilungen
und Zeichen, und jeden Tag vollzieht sich unter den Hénden des
Priesters die Menschwerdung Christi in der Messe. In den Klostern
finden zarte Seelen, die dem Kampfe mit der Welt nicht gewachsen
sind, und starke, denen die Welt nichts zu bieten hat, gleicher-
maBen eine zweite Heimat, von der aus sie dann durch Taten
auf Welt und Volk und einzelne Seelen drauBen einwirken konnen.
Die Forderung der Askese innerhalb und auBerhalb des Klosters
bringt die Forderung der Selbsterziehung dem Katholiken in be-
standige Erinnerung, wahrend sie der Protestant, der hier ganz

407



auf innere Notigung und freien Willen angewiesen ist, nur zu
leicht vergisst. Dass der Staat, die duBere Rechtsordnung, vor
einer so machtigen Organisation, mit der er bestdndig zu paktieren
gezwungen ist, die viel dlter und umfassender ist als er und die
ganz anders in die Herzen hineinregiert als er es vermag, viel
mehr Respekt hat als vor der rein geistigen Organisation des
Protestantismus oder gar vor der Landeskirche, die ihm gehorchen
muss, ist sehr natiirlich. Die Leitung der Kirche kann sich ja
auch einer politischen Erfahrung bedienen, die von Geschlecht zu
Geschlecht aufgehduft ist, und fiir alle Fehler, die sie etwa begeht,
hat sie Zeit genug, sie einmal wieder gut zu machen. Allerdings
bewegt sich die katholische Gedankenwelt noch viel entschiedener
als der Protestantismus in der mittelalterlichen Weltanschauung
eines Thomas von Aquino, und gerade heute ist sie kraftig be-
miiht, alles moderne Denken und Empfinden aus ihrer Mitte zu
verbannen. Das scheint ihre Existenz innerhalb der modernen
Welt mehr und mehr unmoglich zu machen. Aber sie selbst wird
das als ein Zeichen besonderer Kraftentfaltung betrachten, wenn
sie sich auf kein Paktieren und Konzedieren einldsst. Und was
ihren Einfluss auf die Massen betrifft, so weill jeder Kenner der
Volksseele, dass die allerwenigsten Menschen ein Bediirfnis nach
einer wissenschaftlich begriindeten, kausal geordneten Welt-
anschauung haben. Das Heil der Seele ist den meisten Menschen
wichtiger als ihre Logik. Vielmehr zieht gerade eine wunderhafte,
mit mancherlei Gegensédtzen und Widerspriichen und dabei doch
durchdachte Weltanschauung, wie sie die katholische ist, das Volks-
gemiit und romantisch gerichtete Naturen besonders an. Dies
und das Beddurinis, in den wichtigsten Angelegenheiten des Lebens
eine feste, durch Jahrhunderte erprobte Leitung zu haben, die sich
von Gott selbst dazu berufen glaubt und erklart, wird noch fiir
lange hinaus der katholischen Kirche ihren Bestand und ihren
EinfluB sichern, auch in einer Zeit, wo das, was jetzt modern
heiBBt, ldngst unmodern geworden ist.

So lange die protestantische Kirche dhnliche Elemente enthdlt
und pflegt, so weit sie noch an ihren tuberlieferten Bekenntnissen
und an dem wesentlichen Inhalt der Bibel festhdlt, so lange sie
einen geschlossenen Lehrgehalt, eine Fiille gottlicher Heilstatsachen
und geheimnisvoller Wunder zu verkiinden und in Gottesdiensten

408



und Liedern zu feiern weiB, so lange sie noch fremde Elemente
auszuscheiden stark und willig ist, so lange, kdnnte man sagen,
wird auch sie noch eine Macht im Volke sein und als eine
Schwichere Nebenerscheinung der katholischen Kirche fortexistieren.
Je mehr sich das aber in, wie es scheint, unaufhaltsamer Ent-
wicklung zersetzt, wird sie sich in der Tat, so kdénnte man rech-
nen, in Sujektivismus auflosen und in Humanitdt und freie Willkiir
ubergehen.

ZURICH A. MEYER
(Schluss folgt.)

LETTRES DIPLOMATIQUES

Paris, mars 1911.
Mon cher ami,

Lorsque nous nous sommes rencontrés, la derniere fois,
C'était a la gare de Zurich ol je t'avais donné rendez-vous. Je
evenais en Suisse aprés une absence particulierement longue et
I'étais heureux, un peu grisé, de respirer de nouveau I'air du
Pays natal. Tu me fis boire du vin vaudois et nous devisdmes
de choses et d'autres.

Nous n’avions pas beaucoup de temps; les menus incidents
de notre vie nous retinrent peu, nous les passames rapidement
e_n revue, puis tu me parlas du Pays, de la représentation propor-
thnnelle, du conflit des farines, de la convention du Gothard qui
te Préoccupait, de la question des étrangers, et tout naturellement
“_OHS fimes amenés a la réorganisation du Département Poli-
tique. .. I'heure nous pressait et tu me demandas de t'en écrire
Mes idées. Je crois que je te promis de le faire.

Un peu plus tard, en wagon, je récapitulai pour moi notre
trop breve conversation et il me parut s'en dégager cette con-
clusion essentielle que le peuple n’avait plus dans sa destinée la
COnfiance d’autrefois. Aucune des questions que nous avions
SOulevées ne paraissait, 2 premiere vue, de nature a imposer
Cette conclusion: le contilit des farines, par exemple, n'intéresse

409



	Die Zukunftsaussichten des Protestantismus

