
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Die Zukunftsaussichten des Protestantismus

Autor: Meyer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-748566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-748566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


est invitée à étudier cette idée et à présenter on rapport. Si lé
rapport est défavorable ou se fait attendre indéfiniment, l'idée, si
bonne qu'elle puisse êtrè, doit être considérée comme enterrée«
Elle n'aboutira que si elle est reprise par une initiative populaire«

Par une sorte de timidité, par une déférence exagérée vis-à-
vis du pouvoir exécutif, les Chambres se sont donc mises sous
la tutelle de ce pouvoir, même lorsqu'il s'agit des fonctions
législatives qui sont les leurs. Elles se sont dépouillées volontairement

d'une partie importante de leurs prérogatives, se bornant
très souvent à n'être que l'écho des décisions du Conseil fédéral.
Cette situation fait sans doute l'éloge de la confiance que le Conseil

fédéral a su inspirer au Parlement, de la haute autorité qu'il
a su conquérir après de lui. En revanche il parle beaucoup moins
en faveur de l'esprit d'initiative de nos députés, de la fermeté
qu'ils ont apportée à maintenir leurs droits. Il y a certainement
des inconvénients réels à ce que la séparation des pouvoirs soit
si peu observée et à ce que le pouvoir exécutif empiète, comme
H le fait chez nous, sur les prérogatives du pouvoir législatif,
grâce, il faut le reconnaître, à une abdication volontaire de la
majorité parlementaire elle-même.

BERNE HORACE M1CHELI
•îîirru.-'-'iS m"} rnur op la» -nr-

(à suivre.)

ij'iv/ îaJ-Krwfri»

,rtjin îiw ri9finö>l Jînux'uX yiCl .lari lîin/i bnu nydoJ mr'i

DIE ZUKUNFTSAUSSICHTEN DES
»•-£5 PROTESTANTISMUS ^"îotnlj not) Tüfiij ,noiriûîiu) bnu n^fncrvibuii n^bruii^nb /xioi oïb

REKTORATSREDE AM STIFTUNGSTAG DER

UNIVERSITÄT ZÜRICH AM 29. APRIL 1911
Prü!pph\.r|! j sni:I .orniuM ni>»î«ulnsa*i,vjjj. i»nu nogihiiii

Als ich das Vorige Mal hier vor Ihnen reden durfte, habe ich
als Forscher auf dem Gebiet des Urchristentums von einer Sage
erzählt, in welche die Menschheit alter Tage ihren Glauben an
e'ne selige Vergangenheit und an eine goldene Zukunft nieder-

8

397



gelegt hatx). Diesmal möchte ich mir gestatten, als Vertreter der
praktischen Theologie unsere religiöse Gegenwart, die Lage des

modernen Protestantismus ins Auge zu fassen, und von da aus

wagen, einen Blick auf die Zukunft zu richten. Weder diese

Gegenwart noch die Zukunft, so weit wir sie von hier aus
überblicken können, will uns in besonders goldenem Lichte erscheinen :

aber Recht und Pflicht zu mutigem Glauben sind auch hier noch

am Platze. Der Protestantismus braucht nicht nur stolz und
wehmütig zurückzuschauen auf die großen Tage seiner Anfänge,
sondern darf in einer minder großartigen und doch nicht verächtlichen
Gegenwart, trotz schwerer Gefahren und Bedenken, wenn er nur
nicht an sich selber irre wird und von sich selber abfällt, einer
weithin sich erstreckenden, aufgaben- und inhaltsreichen Zukunft
ernst und freudig entgegengehen.

Dem Mitglied einer protestantisch-theologischen Fakultät wird
man ein solches Thema nicht übelnehmen. In der Zwinglistadt
wird man für die Zukunftaussichten des Protestantismus kein
geringeres Interesse haben, als man es noch vor kurzem für die

geschichtliche Gestalt Calvins bezeugt hat. Die Frage nach der
weiteren Geltung und Entwicklung der protestantischen Form
christlichen Glaubens ist gewiss vor allem eine religiöse
Herzensangelegenheit vieler, aber sie hat doch auch ein allgemeines Interesse
für die innere und äußere Zukunft unseres ganzen Volkes und kann
insofern wissenschaftlich behandelt werden, als sie beantwortet wird
aus einer wissenschaftlichen, vor allem einer geschichtlichen
Feststellung über das, was Protestantismus ist, was ihn begründet, was
ihm Leben und Kraft gegeben hat. Die Zukunft können wir nicht
weissagen, aber — einen Überschlag machen über die Mittel, von
denen man bisher gelebt hat, ob sie auch weiterhin ausreichen
werden, über die bisher gemachten Einbußen und Gewinne, über
die jetzt drohenden Schädigungen und Gefahren, über den Unterschied

der Verhältnisse in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft —
ist nicht Sache eines Propheten, sondern jedes klug rechnenden,
verständigen und gewissenhaften Mannes. Eine solche Überlegung
in objektiver, ruhig abwägender Weise geführt, kann auch denen
nicht gleichgültig sein, die sich selber dem Protestantismus, wie

^ Das Thema der Rektoratsrede 1910 lautete: Die Sage vom
Urmenschen, ein Menschheitstraum und ein Menschheitsglaube.

398



jeder bestimmten religösen Form fremd fühlen, und wird auch
die nicht verletzen, die andern Glaubens sind und trotzdem oder
eben deswegen die Wege, die ihre protestantischen Volksgenossen
gehen, mit lebhafter Anteilnahme verfolgen müssen. Bei dem
Verhältnis beider christlichen Konfessionen wird notwendig auch die

gegenwärtige und zukünftige Lage des Katholizismus gestreift
werden müssen, hoffentlich in gerechter Weise und jedenfalls in
gerechter Absicht. Bei alledem kann ich natürlich nur reden von
meinem persönlichen Standpunkt aus, von dem Standpunkt eines

protestantischen freigerichteten Theologen. Die Verhältnisse an
unserer Hochschule, in diesem Volk und Staat sind glücklicherweise

so, dass man dafür weder Entschuldigung noch Achtung
erst erbitten muss.

Aber ist nicht wirklich solche gern gewährte Achtung oder
Wenigstens Nachsicht auch das einzige und höchste, was
protestantischer Überzeugung von wissenschaftlich gebildeten Leuten
und solchen, die sich für gebildet halten, heutzutage noch
gewährt wird? Lebt nicht der Protestantismus in unserer Kultur-
welt nur noch von der Gewohnheit, im besten Falle von der
Pietät für überlieferte Bräuche und Anschauungen, von der
gesellschaftlichen Übereinkunft, von dem Wunsch, dem niederen Volk
die Religion zu bewahren, damit es zufrieden, arbeitsam und
gutwillig bleibe, von der Macht des Staates, den er stützen soll und
der ihn darum stützt? Verstehen auch seine Anhänger nicht viellach

unter ihm nur eine leidliche, bürgerliche Moral, die in schweren
Fallen und namentlich in Geldsachen oft versagt, und die
Verpflichtung zu öffentlicher und privater Wohltätigkeit, die nicht allzu
schwere Opfer fordert, oder eine Sammlung von festlichen Worten
ünd Stimmungen, die man bei besonderen Gelegenheiten hervorholt

wie Fahnen und Schilder, und die man nach dem Feste
Wieder in die Kammer stellt, weil man sie im Alltagsleben und in
der Wirklichheit nicht brauchen kann? Vieljach ist dem wirkiich
So- Es ist gut, wenn wir dies von vorneherein anerkennen und
aussprechen. Aber anstatt das nun weiter auszumalen, was oft
gesagt und beklagt ist, und anstatt auch unsererseits darüber
Klage zu führen, wollen wir lieber den Ursachen nachgehen, die
solche Lage herbeigeführt haben, und damit gleich in unsere
Untersuchung darüber eintreten, wo die Kraft des Protestantismus

399



Hegt oder lag, inwieweit sie versagt und was sie für die Zukunft
noch verspricht.

Was heutzutage in weiten Kreisen die Stelle des protestantischen

Glaubens eingenommen hat, ist Kultur, Technik, Humanität
und Wissenschaft. Sie werden geradezu als Ersatz der Religion
bezeichnet und haben, wo sie mit Gefühlen der Andacht, der
Ehrfurcht und des Zutrauens verbunden sind, auch eine religiöse
Form, die des naturwissenschaftlichen Monismus angenommen.
Diese Entwicklung scheint dem Protestantismus nicht zufällig widerfahren

zu sein. Vielleicht könnte diese Entwicklung eine
regelrechte Folge seiner Entstehung und das Hervortreten seiner Eigenart

bedeuten. Wenn man nämlich die Reformation nicht einfach
als unerklärliches Gotteswunder, sondern aus ihrer Vorgeschichte
und ihrer Umwelt verstehen will, so ist, wie längst erkannt und
ausgesprochen wurde, in Luther eine Bewegung zu besonderem
Ausdruck gekommen, die sich längst vorbereitet und überall,
namentlich auch in Deutschland, immer weitere Wellen geschlagen
hatte: die allmähliche Entstehung einer selbständigen, mit def
Kirche nur noch gewohnheitsmäßig und äußerlich zusammenhängenden

Laienkultur.
Die Staaten, die unabhängig von Rom und gegen Rom ihre

Macht begründeten, die Städte, die sich ihre eigene Ordnung
gaben, die Magistrate, die, von der Bürgerschaft erwählt, sich ihrer
Verantwortung vor den Bürgern bewusst waren, der Kaufmann
mit seinen geschäftlichen Unternehmungen und Erfolgen, der Bauer,
der es dem Städter gleich tun wollte oder, seiner gedrückten Lage
inne geworden, Menschenrechte und menschliche Behandlung für
sich forderte, das ganze Volk, das jetzt nicht nur mehr kirchlich
dachte und redete, sondern, seiner Lage und Lieder froh, seine

eigenen Weisen sang, seine eigenen Zukunftsträume hegte und

pflegte, sie alle drängten bewusst oder unbewusst auf eine
weltliche, nicht mehr kirchlich geleitete und bevormundete Kultur hin.
Man schaute nicht mehr nur nach dem seligen Jenseits hinüber,
sondern wollte des Lebens, der Welt und ihrer Schönheit fröh
werden. Der Mensch lernte auf eigene Kraft vertrauen und sich

selbst seine Ziele setzen. Die edelste Blüte dieser Bewegung
nannte sich selbst, wie wir sie heute noch nennen, Renaissance
und Humanismus. Eine Renaissance, eine Wiedergeburt wollte

400



man erleben, eine Rückkehr zum Zeichen, das heißt zu des
Menschen ureigener Natur. Das Humane, die edle Menschlichkeit
wollte man pflegen; beides fand man verkörpert im heidnischen
Altertum, in seiner Kunst und Philosophie. Beide wollte man
nachbilden und weiterbilden.

Aber immer noch galten die kirchlichen Forderungen und
Ideale, der Blick aufs Jenseits und aufs jüngste Gericht, die Askese
und das Mönchtum. Und so kam ein tiefer Zwiespalt in die Seelen,
wie man Welt und Gottesdienst, das Recht auf Leben und Seelenfrieden

verbinden könnte.

Die Reformation fand diese Lösung. Sie ist die Renaissance
auf religiösem Gebiet. Sie erklärte treue Erfüllung des irdischen
Berufes für einen Gottesdienst und reine Erdenfreude für eine

Gottesgabe. Nicht in der Erfüllung kirchlicher Forderung, sondern

im rechten Verhältnis des Herzens zu Gott, in der Gerechtigkeit,

die Gott dem Gläubigen zuspricht und schenkt, beruht das
Heil für Zeit und Ewigkeit. Die Forschungen der humanistischen
Gelehrten, ihre Kenntnis der griechischen Sprache, die Herausgabe
des griechischen neuen Testamentes und der älteren Kirchenväter,
ihre geschichtlichen Studien kamen der Reformation, die auch hier
eine Rückkehr zum Zeichen, zu den Anfängen des Christentums
bewerkstelligte, von vorneherein zugute. Aber was wichtiger und
zugleich verhängnisvoller ist: es besteht eine tiefe innere Verwandtschaft

zwischen der humanistischen Gelehrsamkeit der Renaissance

und der Reformation. Der Humanismus lehrte den Menschen
auch insofern zu sich selbst zurückkehren, dass er ihn hieß, sich
eines eigenen Verstandes, seines eigenen Urteils zu bedienen und
an alle Überlieferung, auch an die kirchliche, den Maßstab
kritischer Forschung anzulegen. Solche Kritik ließ sich die Reformation

nicht nur gefallen; vielmehr ist die Reformation die aller-
gründlichste Hinkehr des Menschen zu den letzten Grundlagen
seines Wesens, indem sie das Verhältnis des Menschen zu seinem
Gott, sein ewiges Geschick und das Heil der Seele dem
Gewissen des einzelnen anheimgibt. Zwar verweisen die
Reformatoren auf die Bibel, auf Gottes objektives Wort; aber, um was
es sich handelt, ist, dass die Seele daraus heraushöre den
rechtfertigenden Spruch des gnädigen Gottes, wie er in Christus er-

401



gangen ist, und dass sie innerlich und bei sich selbst befinde,
dass er Wahrheit sei.

Luther hat den Papst und die Konzilien als Autorität
verworfen und wollte nur überzeugt sein, wenn er aus der Schrift
und aus klaren, hellen Gründen der Vernunft überführt würde —
ja, in der Bibel erkennt er nur da Gotteswort an, wo sie Christum
treibt: er will also irdische Dinge lediglich nach eigener
Vernunft entscheiden, in religiösen aber traut er nur der Bibel, und

zwar nur darum, weil sie ihm der ursprüngliche, klassische
Ausdruck der göttlichen Gnadenzusicherung ist, in der seine Seele

Friede gefunden hat, und Christus ist ihm darum Herr und Gott,
weil er ihm den gnädigen Gott gebracht hat. So tiefgründig das

ist: gegenüber den damals geltenden Autoritäten, wie sie Kirche,
Staat und alle Welt anerkannten, ist das Revolution auf dem
wichtigsten Gebiete und mit den allerweittragendsten Folgen. Es ist
subjektiver Individualismus, an einer Stelle, wo man sonst, damals und
vorher — wie vielfach auch noch heute — am allermeisten nach
einer festen äußeren, allgemein anerkannten Autorität auszuschauen

gewohnt war. Von hier aus, im Namen des in Gott gegründeten
Gewissens wurde nun alles einzelne wie das gesamte kirchliche
Wesen der Kritik unterzogen: das Geheimnis der Messe, die Heiligkeit

des Mönchtums und das Recht des Papsttums und somit die

gesamte Grundlage und der ganze Betrieb des mittelalterlichen
Lebens und Strebens ward in Frage gestellt und von Grund aus
umgestaltet. Heraufbeschworen wurde damit zugleich ein neues Reich,
die Geisterwelt der selbständigen innerlichen Persönlichkeiten, die
kraft ihrer Überzeugung freie Herren ihrer selbst und aller Dinge
sind und keine andere Norm, als die Liebe, den innersten Zug
des Herzens anerkennen.

Weltliche Kultur, gelehrte und kritische Forschung, subjektive
Entscheidung und Kritik haben also als nächste Verwandte an der
Wiege der Reformation gestanden. Man könnte daher sagen, dass
in der heutigen Kultur und Wissenschaft, im modernen Individualismus,

Persönlichkeitsstreben und Freiheitsgefühl der Protestantismus

seine wahren Ausläufer habe, dass er in ihnen heute eigentlich

vorhanden sei und fortbestehe. Allerdings fehlte diesem
modernen Protestantismus dann das religiöse Gewand, in dem er
ursprünglich auftrat, die ganze Glaubenswelt eines Luthers und

402



der Reformationszeit, aber das würde eben die Folge der ihm
innewohnenden kritischen Art sein ; denn wenn das Gewissen
seinen Handel mit Gott allein entscheiden soll, so muss und darf
es auch schließlich seine Gottesvorstellung ändern, einen
Gottesglauben nach seinem Herzen, neue Tafeln und neue Werte
aufstellen, und endlich, wenn es den Gottesgedanken ehrlicherweise
nicht mehr festhalten kann, ihn aufheben und anderswo seinen
Halt suchen, wie Nietzsche einen ehrlichen und gewissenhaften
Atheismus als einen Rest religiöser Gewissenhaftigkeit und
Wahrhaftigkeit hingestellt hat.

Auf jeden Fall ist es keine bloße Konstruktion, sondern deutliche

und leidige Erfahrung des Protestantismus, dass er beständig
an seinem Lehrgehalt auflösende Kritik übt und also in beständiger

Selbstzersetzung zu sein scheint. Die Inspiration der Bibel,
die Geschichtlichkeit der Wunder, der Wunderglaube überhaupt,
die himmlische Herkunft Christi und seine Gottheit, seine wunderbare

Geburt, seine leibliche Auferstehung und Himmelfahrt, ein
stets zu erwartendes plötzliches Weltende und das Drama des

jüngsten Gerichtes, die altkirchlichen und die protestantischen
Bekenntnisse, der Heilswert und die Notwendigkeit der Sakramente
sind von protestantischen Theologen der Kritik unterworfen und
werden heutzutage auch von vielen Predigern und Lehrern vor
dem Volke in Frage gestellt oder geleugnet. Da es der
Entstehung und dem Wesen des Protestantismus widerspricht, die
Bibel oder ein bestimmtes Glaubensbekenntnis als äußere Lehrnorm

aufzustellen, so hat er in der Tat kein Mittel, solcher Kritik
Einhalt zu gebieten. Jede Grenze, die man an irgend einer Stelle
errichten will, erscheint als Willkür. Eine einzelne Landeskirche
kann zu einer bestimmten Zeit solch eine Norm aufzurichten
versuchen, solch eine Norm festhalten oder allzu freigesinnte Geistliche
aus ihrem Amte entfernen. Damit ist aber dem Protestantismus als
solchem kein Maßstab gegeben, noch sind die also entfernten Geistlichen

damit aus dem Protestantismus ausgeschieden, und mindestens
wird auch eine solche Landeskirche, wenn sie Volkskirche bleiben
will, immer den freigesinnten Laien in ihrer Mitte ertragen müssen.
Auch hat der Protestantismus schon allzuviele kritisch gesinnte
Zeiten erlebt und verdankt viel zu viel geistiges Leben und förder-
samste, bis heute nachwirkende Anregung solch freien Geistern

403



der Vergangenheit. Wie will sie sich von einem Schleiermacher
lossagen, den die ganze heutige Theologie als ihren Lehrer und
ihren Führer verehrt, der ebenso sehr Christ wie Schüler Spinozas
war mit seinem pantheistischen Allgefühl, mit seiner Leugnung
der individuellen Unsterblichkeit, aufgeschlossen und hingegeben
der ganzen Fülle moderner Bildung, Humanität und Denkweise.
Wie viel verdankt sie einem Herder, der die Poesie der Bibel
entdeckte, damit aber auch weite Strecken biblischen Gebietes

unter den Gesichtspunkt der Sage und Dichtung rückte. Kant,
der die Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft
festhalten wollte, wird als der eigentliche Philosoph des Protestantismus

stets sein Bürgerrecht darinnen behalten, das auch ein Hegel
und Fichte für sich in Anspruch nehmen. 1st denn also nicht
der wirkliche Protestantismus von heute nichts anderes als eben

Kultur, Wissenschaft und freie Persönlichkeit? Und wäre also
der religiöse Protestantismus nur noch ein Rest seiner Vergangenheit

und Anfangszeit und darum so gewiss dem Untergang
verfallen, wie alles zeitgeschichtlich bedingte, alle Reste einer
überwundenen Weltanschauung und Denkweise?

Es ist nun nicht zu leugnen, dass in Weltanschauungsfragen
die Reformation noch ganz und gar im Mittelalter lebt. Luther
und Calvin sind durchaus mittelalterliche Menschen, während freilich

ein Zwingli in seinem Denken und Fühlen der Neuzeit schon
näher steht. Für Luther ist die Welt- und Kirchengeschichte ein

Kampf Gottes mit dem Teufel, den Christus, Gottes Sohn und
Held, in menschlicher Verkleidung berückt, in den Höllenrachen
verfolgt und dort bezwingt und bindet. Calvin errichtete in Genf
den Gottesstaat, den die Priester des alten Testamentes und die

Päpste des Mittelalters vergeblich aufzurichten trachteten. Die
lutherischen und reformierten Theologen schaffen nach dem
Vorbilde der römischen Kirchenlehre und mit den Mitteln der Scho-
astik eine neue Dogmatik. Antike Sühnegedanken und noch
mehr die Rechtsbegriffe des römischen Rechtes beherrschen die

protestantische Lehre von der Erlösung durch Christi Genugtuung
und stellvertretendes Leiden. Die Vorstellung von Christi Herabkunft

auf die Erde, von seiner Höllenfahrt und Himmelfahrt setzen
das dreiteilige Weltgebäude des antiken Weltbildes voraus, und
alles wird beherrscht von dem Gedanken an einen Gott, der die

404



Welt von oben und von außen regiert und durch stete Wunder
in sie eingreift. Alles das muss dahinfallen, wenn man sich ehrlich

auf den Boden moderner, durch Forschung und Nachdenken
begründeter Welterkenntnis stellt. So leuchtet es auch von dieser
andern Seite her ein, dass der Protestantismus, der weitliches
Denken und Handeln anerkennt und heiligt, die Kritik an seinem
Lehrbestande, an dem ganzen noch so wundersamen und kunstvoll

bearbeiteten Schatze seiner Glaubenslehre nicht aufhalten
kann, sondern um seines Wesens, um der Wahrheit und Gewissenhaftigkeit

willen beständig ausüben und durchführen muss. Aber
wenn er diese kritische Art an seinem ganzen Bestand rückhaltlos
durchführt, was bleibt ihm dann noch an positivem Gehalt? Was
unterscheidet ihn von seiner Umgebung, von der Welt draußen,
ja wird er dann nicht zu einer bloßen Denkweise ohne sichern
Denkinhalt? Was hat er dem Menschen zu geben, der in der
Welt Not und in der eigenen Schwachheit einen Halt und einen
Trost braucht, der ihn über die Welt und sich selbst hinaushebt?

Ja, hat das Werk der Reformation nicht etwa seine eigentliche

Bedeutung in etwas Zeitgeschichtlichem und Negativem,
nämlich in der Bekämpfung der katholischen Gedankenbeherrschung
und Seelenleitung, in der Rechtfertigung weltlichen Lebens und
Strebens, selbständigen und kritischen Denkens und Forschens?
Nachdem hier Bahn gebrochen ist mit den eigenartigen Mitteln
des Bibelglaubens, der Rechtfertigungslehre und der Christusverehrung,

die unserer Zeit fremdartig und unerreichbar geworden
zu sein scheinen, wäre es da nicht an der Zeit, wenn die Werkleute

mehr und mehr vom Schauplatze abträten und modernem
Geistesleben willig und verständnisvoll Raum ließen?

Der Protestantismus scheint ferner nicht nur zeitgeschichtlich,
sondern auch national bedingt und beschränkt zu sein. Er ist,
wie der katholische Kirchenhistoriker Ehrhardt sagt, die Religion
der Germanen, das ist sein Vorzug — so gewiss die Germanen
eine bevorzugte, welterobernde Rasse sind — und sein Nachteil.
Denn damit ist eben sein Gebiet und seine Bedeutung eingeschränkt,
er kann nimmermehr weltumfassend werden. In der Tat sind
Luther und Zwingli beide von Grund aus ober- und niederdeutsche
Bauern gewesen ; die Reformation Calvins ist von ihnen abhängig
und hat ihre großen Erfolge vor allem bei den Angelsachsen in

405



England und Amerika errungen. Die romanischen Länder scheinen
für den Protestantismus keine Sympathie und kein Verständnis
zu haben. Der Erfolg der protestantischen Mission ist gegenüber
den Muhammedanern und bei den orientalischen Kulturvölkern
mindestens noch zweifelhaft.

Endlich sitzt dem Protestantismus noch eine bedenkliche
Beschränkung im Blute. Er ist ausgegangen von den deutschen
Hochschulen und hat seine erste und sicherste Heimat gefunden
bei den deutschen Reichsstädten, im deutschen Mittelstand, bei
dem deutschen Bürger und Handwerker. Die Fürsten haben ihn
zum Teil angenommen aus Klugheitserwägungen, dem Landvolk
ist er aufgedrängt worden nach dem Grundsatz „Cujus regio, ejus
religio — der Landesherr bestimmt den Glauben seiner
Untertanen". Der Protestantismus ist also die Religion des Mittelstandes,
der Gelehrten, des Bürgers und Handwerkers. Für die sozialen
Nöte des damaligen Bauernstandes hat er kein Verständnis.
Sozialen Reformen stand er ablehnend und feindselig gegenüber.
Die damals herrschenden Stände und Bestände hat er geradezu
für göttliche Ordnung erklärt. Im Pietismus hat er sich
überhaupt von irdischen Fragen und Sorgen abgewendet. Die moderne
soziale Bewegung hat sich selbständig neben ihm und wider ihn
entwickelt, und wo sie sein Interesse und seine Sympathie erweckte,
sind diese vielfach nur theoretisch gepflegt worden, oder sie sind
der vorwärtsschreitenden Entwicklung nur recht verspätet
nachgefolgt. Seine rüstige Arbeit und seine schönen Erfolge auf dem
Gebiete der Liebestätigkeit sind noch wenig von großen sozialen

Gesichtspunkten geleitet und halten sich von rein humanen
Hilfsbestrebungen vielfach scheu zurück. Kann aber eine Gemeinschaft

heutzutage aussichtsreich sein, wenn sie nicht auf diesem
Gebiete führend und ausschlaggebend ist und sein will? Dazu
kommt ihre Gebundenheit als Landeskirche, die sie als Schützerin
der gerade herrschenden Staatsform und Gesellschaftsordnung
hinstellt, die sie von der gerade regierenden Partei oder Person

abhängig macht; da werden ihr Ordnungen, Anweisungen und

Rechtsentscheidungen aufgenötigt, welche ihrem Wesen fremd oder

gar wiedersprechend sind.
Ihr gegenüber steht nun und nicht eben freundlich der

Katholizismus, stets bestrebt, seine Einflußsphäre auszubreiten und

406



dem gesamten gesellschaftlichen und staatlichen Leben seinen
Stempel aufzudrücken. Im Wettkampf beider Konfessionen, er
mag noch so anständig geführt werden, hat der Katholizismus
große und offenbare Vorteile. Er kann hinweisen auf seine bis
auf das Urchristentum zurückgehende ununterbrochene Tradition
und damit zugleich auf sein um anderthalb Jahrtausende höheres
Alter, auf seine Einheitlichkeit und Geschlossenheit, die durch die
immer deutlicher ausgesprochene Alleinherrschaft des Papsttums
nur noch vermehrt wird. Hier herrscht ein einheitlicher Wille,
dem die unbedingte Unterwerfung von Millionen willig entgegenkommt.

Hier weiß jedermann, was er zu glauben und was er
zu tun hat. Für das äußere und für das innere Leben gibt es
das ganze Jahr, den ganzen Tag hindurch bestimmte Vorschriften.
Im Beichtstuhl wird für Herzensfragen und Gewissensnöte wie
für praktische Angelegenheiten genauer Rat erteilt.

Die viel stärkere und ununterbrochene Inanspruchnahme des
Menschen durch seine Kirche, die Menge der äußeren Verrichtungen,

die ihm obliegen, die Vielzahl der Verehrungsstätten, der
Heiligen, der frommen Bräuche und Andachtsübungen lassen den

Katholiken das Dasein, die Allgegenwart und Macht seiner Kirche
viel stärker empfinden als den Protestanten, den seine Kirche viel
weniger in Anspruch nimmt und viel mehr sich selbst überlässt.
Die äußeren Frömmigkeitsbezeugungen, die anschaulichen Bilder,
die prächtigen Kirchen, Feste und Aufzüge kommen der menschlichen

Natur fesselnd entgegen, die eben doch nicht nur eine
innerliche ist und auch für das Geistige äußere Symbole liebt. Im
Katholizismus ist das Wunder nicht nur auf eine ferne Vergangenheit,

auf die Tage Christi und der Apostel beschränkt, sondern
immer wieder ereignen sich wunderbare Erscheinungen, Heilungen
und Zeichen, und jeden Tag vollzieht sich unter den Händen des
Priesters die Menschwerdung Christi in der Messe. In den Klöstern
finden zarte Seelen, die dem Kampfe mit der Welt nicht gewachsen
sind, und starke, denen die Welt nichts zu bieten hat, gleichermaßen

eine zweite Heimat, von der aus sie dann durch Taten
auf Welt und Volk und einzelne Seelen draußen einwirken können.
Die Forderung der Askese innerhalb und außerhalb des Klosters
bringt die Forderung der Selbsterziehung dem Katholiken in
beständige Erinnerung, während sie der Protestant, der hier ganz

407



auf innere Nötigung und freien Willen angewiesen ist, nur zu
leicht vergisst. Dass der Staat, die äußere Rechtsordnung, vor
einer so mächtigen Organisation, mit der er beständig zu paktieren
gezwungen ist, die viel älter und umfassender ist als er und die

ganz anders in die Herzen hineinregiert als er es vermag, viel
mehr Respekt hat als vor der rein geistigen Organisation des

Protestantismus oder gar vor der Landeskirche, die ihm gehorchen
muss, ist sehr natürlich. Die Leitung der Kirche kann sich ja
auch einer politischen Erfahrung bedienen, die von Geschlecht zu
Geschlecht aufgehäuft ist, und für alle Fehler, die sie etwa begeht,
hat sie Zeit genug, sie einmal wieder gut zu machen. Allerdings
bewegt sich die katholische Gedankenwelt noch viel entschiedener
als der Protestantismus in der mittelalterlichen Weltanschauung
eines Thomas von Aquino, und gerade heute ist sie kräftig
bemüht, alles moderne Denken und Empfinden aus ihrer Mitte zu
verbannen. Das scheint ihre Existenz innerhalb der modernen
Welt mehr und mehr unmöglich zu machen. Aber sie selbst wird
das als ein Zeichen besonderer Kraftentfaltung betrachten, wenn
sie sich auf kein Paktieren und Konzedieren einlässt. Und was
ihren Einfluss auf die Massen betrifft, so weiß jeder Kenner der
Volksseele, dass die allerwenigsten Menschen ein Bedürfnis nach
einer wissenschaftlich begründeten, kausal geordneten
Weltanschauung haben. Das Heil der Seele ist den meisten Menschen

wichtiger als ihre Logik. Vielmehr zieht gerade eine wunderhafte,
mit mancherlei Gegensätzen und Widersprüchen und dabei doch
durchdachte Weltanschauung, wiesie die katholische ist, das Volksgemüt

und romantisch gerichtete Naturen besonders an. Dies
und das Bedürfnis, in den wichtigsten Angelegenheiten des Lebens
eine feste, durch Jahrhunderte erprobte Leitung zu haben, die sich

von Gott selbst dazu berufen glaubt und erklärt, wird noch für
lange hinaus der katholischen Kirche ihren Bestand und ihren
Einfluß sichern, auch in einer Zeit, wo das, was jetzt modern
heißt, längst unmodern geworden ist.

So lange die protestantische Kirche ähnliche Elemente enthält
und pflegt, so weit sie noch an ihren überlieferten Bekenntnissen
und an dem wesentlichen Inhalt der Bibel festhält, so lange sie
einen geschlossenen Lehrgehalt, eine Fülle göttlicher Heilstatsachen
und geheimnisvoller Wunder zu verkünden und in Gottesdiensten

408



und Liedern zu feiern weiß, so lange sie noch fremde Elemente
auszuscheiden stark und willig ist, so lange, könnte man sagen,
wird auch sie noch eine Macht im Volke sein und als eine
schwächere Nebenerscheinung der katholischen Kirche fortexistieren.
Je mehr sich das aber in, wie es scheint, unaufhaltsamer
Entwicklung zersetzt, wird sie sich in der Tat, so könnte man rechnen,

in Sujektivismus auflösen und in Humanität und freie Willkür
übergehen.

ZÜRICH A. MEYER
(Schluss folgt.)

LETTRES DIPLOMATIQUES
Paris, mars 1911.

Mon cher ami,

Lorsque nous nous sommes rencontrés, la dernière fois,
c'était à la gare de Zurich où je t'avais donné rendez-vous. Je
revenais en Suisse après une absence particulièrement longue et
1 étais heureux, un peu grisé, de respirer de nouveau l'air du
Pays natal. Tu me fis boire du vin vaudois et nous devisâmes
üe choses et d'autres.

Nous n'avions pas beaucoup de temps; les menus incidents
üe notre vie nous retinrent peu, nous les passâmes rapidement
en revue, puis tu me parlas du Pays, de la représentation
proportionnelle, du conflit des farines, de la convention du Gothard qui
te préoccupait, de la question des étrangers, et tout naturellement
n°us fûmes amenés à la réorganisation du Département Poli-
ti(iue... l'heure nous pressait et tu me demandas de t'en écrire
•hes idées. Je crois que je te promis de le faire.

Un peu plus tard, en wagon, je récapitulai pour moi notre
tr°P brève conversation et il me parut s'en dégager cette
conclusion essentielle que le peuple n'avait plus dans sa destinée la
confiance d'autrefois. Aucune des questions que nous avions
soulevées ne paraissait, à première vue, de nature à imposer
cette conclusion; le conflit des farines, par exemple, n'intéresse

409


	Die Zukunftsaussichten des Protestantismus

