
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung [Schluss]

Autor: Ermatinger, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-764076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-764076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOTTFRIED KELLERS
WELTANSCHAUUNG

EIN AKADEMISCHER VORTRAG

(Schluss.)

Man sieht, es ist der spezifisch Goethesche Pantheismus, der
in des jungen Poeten Brust Wurzel gefasst hat und die Sehkraft
seiner Augen nach Art und Schärfe bestimmt. Hat der romantische

Pantheismus mit seinem Übergewicht des spirituellen
Elements ihn verleitet, eine geistreiche Phantastik in die Natur hin-
einzukünsteln, so rückt ihm Goethes Weltanschauung die
sinnlichnatürliche Welt wieder an den rechten Platz. Denn in Goethes
Pantheismus ist sinnliche Erfahrung und geistige Abstraktion in
schönster Harmonie, und die Idee führt nicht ein künstlich
gezüchtetes Sonderdasein, wie bei den Romantikern, sondern sie
lebt als immanente Seele in der natürlichen Erscheinung, als
geistiger Gehalt in dem sinnlichen Dinge. In dieser Bedeutung ist
Goethes Kunst symbolisch. Diese polare, sinnlich-geistige
Betrachtung der Welt ist auch die Frucht von Gottfried Kellers
Goetheerlebnis gewesen. Ein Beweis dafür liegt in seiner
Definition des Begriffes poetisch: das Poetische ist ihm gleichbedeutend

mit dem Lebendigen und Vernünftigen. Das Lebendige
ist das Sinnlich-Empirische im Kunstwerk, das Wirklichkeitselement;
das Vernünftige weist auf die geistige Organisation hin, die der
denkende und bildende Künstler mit dem sinnlich gegebenen Stoffe
vornimmt. Sodann erkennt man die Einwirkung der Goetheschen
Kunstanschauung in der wichtigen Rolle, die das Symbolische im
Grünen Heinrich spielt ; Ideen, allgemein gesetzmäßige Verhältnisse,
offenbaren sich zum Beispiel in allen einzelnen Beziehungen Heinrichs

zu Anna und Judith, wie das jüngst Bernhard Seuffert in
einem aufschlussreichen Aufsatz in der Germanisch-romanischen
Monatsschrift gezeigt hat.

In dieser Erkenntnis, dass schlichte Treue gegenüber den

Geschöpfen der Natur weit höher stehe als alle künstlich
geistreiche Phantastik, ist Gottfried Keller als Maler durch seinen zweiten
Lehrer Rudolf Meyer, den Römer des Grünen Heinrich, gefördert
worden. Er war ein ausgesprochener Naturalist, ein virtuoser

340



Zeichner voll unbedingter Verehrung der Natur, aber ohne eigene
Erfindungskraft. In seinen Aquarellen hat er die unscheinbarsten
Naturgegenstände, Schnecken, Blätter, Zweige mit beispielloser
Treue gemalt. Er sucht seines Schülers Hang zu bizarrer Geist-
reichigkeit zu berichtigen. Er rühmt ihm die Einfachheit und
Natürlichkeit Homers : „ Da verlangt man heutzutage — lässt
Keller sich Römer im Grünen Heinrich äußern — immer nach
dem Ausgesuchten, Interessanten und Pikanten und weiß in seiner
Stumpfheit gar nicht, dass es gar nichts Ausgesuchteres, Pikanteres
und ewig Neues geben kann, als so einen homerischen Einfall in
seiner einfachen Klassizität." So weist er auch seinen Schüler
immer wieder auf treues Nachbilden der Natur hin, und wo er
irgend auf den Blättern Heinrichs phantastisch geistreiche Mätzchen
statt einfacher Naturdarstellung sieht, da überdeckt er die künstliche

Erfindung mit unbarmherziger Schraffierung.
Achtzehn Jahre war Gottfried Keller alt, als er durch das

künstlerische Doppelerlebnis auf die Notwendigkeit des Realismus
hingewiesen ward. Was er in der Einsamkeit des Abseitsstehenden
erfuhr, das war zugleich das große Erlebnis des ganzen mit ihm
aufwachsenden Geschlechtes. Der Ruf: Mehr Goethe! der in un-
sern Tagen angestimmt worden ist, war in noch höherem Grade
die Losung der dreißiger Jahre. Es fiel wie eine Decke vor den
Augen nieder. Hatte man, im Banne Börnes und Wolfgang Menzels

stehend, Goethe als das „Weltverneinungsgenie" lange
befehdet, so erkannte man nun staunend, welch lebendige
Frühlingskraft, welche Wirklichkeitsfreude in ihm glühte. 1834 preist
Ludolf Wienbarg in seinen Ästhetischen Feldzügen mit begeisterten
Worten Goethe als den befreienden Luther seines Jahrhunderts.
1835 lässt Bettine von Arnim „Goethes Briefwechsel mit einem
Kinde" erscheinen, die größte Huldigung, die je einem dichterischen
Genius dargebracht worden ist. Im gleichen Jahre bekennt sich
Theodor Mündt in seiner „Madonna" zur Goetheschen
Weltanschauung und schreibt Karl Gutzkow seinen Aufsatz über „Goethe
•m Wendepunkte zweier Jahrhunderte".

Im gleichen Jahre erschien aber auch David Friedrich Strauß'
Leben Jesu, das als bedeutsames Ferment nicht nur in der
Entwicklung des religiösen Lebens sich geltend machte, sondern auch
zur Klärung der Hegeischen Weltanschauung mithalf. Allzulange

341



hatte die idealistische Philosophie das mannigfaltige geschichtliche
Leben in den Panzer ihres logischen Systems gepresst; nun
verlangte das Leben sein Recht. Sozusagen durch eine einfache
Veränderung in dem Linsensystem des Teleskops, mit dem man den

Gang der kosmischen Erscheinungen beobachtete, stellte man das

Weltbild auf den Kopf und kam vom schroffsten Idealismus zum
ausgesprochenen Materialismus.

In diesem Sinne hat unter Hegels Schülern niemand stärker
gewirkt als Ludwig Feuerbach. Hat Hegel behauptet, dass nur die

göttliche Idee oder das Absolute wirklich sei, und dass den
individuellen Erscheinungen nur insofern Wirklichkeit zukomme, als die

göttliche Idee sich in ihnen zeige, so erklärt Feuerbach: im Gegenteil,

nur die Einzelerscheinung ist wirklich, und die Idee, die sich
als göttliches Sein darin kundgibt, existiert tatsächlich nicht, die

legen wir aus unserm menschlichen Denken hinein; sie ist nichts
anderes als der Gattungsbegriff, unter dem unser menschlicher
Verstand sich das Individuum denkt, weil er nur so mit den Dingen
der Wirklichkeit operieren kann. In der Wirklichkeit existiert also

zum Beispiel nur das Individuum Katze, unser Denkvermögen
macht daraus den Gattungsbegriff oder die Idee Katze.

Damit fällt der ganze idealistische Pantheismus der Romantik
sanft der Existenz Gottes dahin. Denn wenn die Idee von dem
menschlichen Denkvermögen in die Dinge hineingelegt wird, dann
ist auch erwiesen, dass Gott, der nach der Bibel die Welt und
den Menschen geschaffen haben soll, tatsächlich eine Schöpfung
des menschlichen Geistes ist. Das menschliche Sehnen sucht
hinter der sinnlichen Außenhülle der Dinge einen geistigen Inhalt,
schafft sich so eine geistige Potenz und glaubt daran als an einen
Gott. Alle Göttervorstellungen sind menschliche Illusionen,
gegenstandslose Träume. In Wirklichkeit ist nichts da als die Materie,
und mit dem Zerfall der materiellen Existenz verschwindet auch

das, was der Menseh als Seele hineinlegt: es gibt keine persönliche

Unsterblichkeit.
Im Winter 1848/49 hielt Feuerbach in Heidelberg Vorträge

über die Religion. Da hat ihn auch Gottfried Keller gehört. So

sehr er sich schon frühe von der christlichen Orthodoxie entfernt
hatte, so nahe er durch seine Abkehr von dem romantischen
Spiritualismus der neuen Weltanschauung Feuerbachs bereits stand,

342



ein Rest tief eingewurzelter Frömmigkeit und jedenfalls auch
künstlerisches Unbehagen sträubte sich zuerst dagegen, Feuerbachs
Folgerungen anzunehmen. Noch in Zürich hatte er sich vor seiner
Abreise nach Heidelberg heftig gegen den Philosophen geäußert,
mit Misstrauen und Abneigung kam er ihm entgegen — und wurde
durch ihn gewonnen. Eine Vorlesung über Anthropologie, die er
bei Henle hörte, ein Kolleg über Spinoza bei Hettner haben zur
Umwandlung mitgeholfen.

Eigentlich aber war die Erkenntnis, die Feuerbach Keller
vermittelte, nur so etwas wie das Sprengen eines Cocons, unter
dessen Hülle in Kellers eigenem Innern die neue Weltanschauung
sich bereits puppenartig entwickelt hatte. Was ihn vielleicht zuerst
an Feuerbachs Philosophie anzog, das war ihr republikanischer
Grundcharakter. Wie man sich im sechzehnten und siebzehnten
Jahrhundert Gott als absolute Herrscherpersönlichkeit vorstellte,
wie dem aufgeklärten Despotismus des achtzehnten Jahrhunderts
der vernünftige Deismus entsprach, so hat Feuerbach dem
republikanisch-revolutionären Empfinden der dreißiger und vierziger Jahre
des neunzehnten Jahrhunderts Ausdruck gegeben, indem er die Welt
als Republik erklärte und Gott als Weltschöpfer und Weltmonarchen
entthronte.

Auch Gottfried Keller gesteht in einem Briefe an Wilhelm
Baumgartner, sein Gott sei längst nur eine Art von Präsident oder
erstem Konsul gewesen, welcher nicht viel Ansehen genoss: „Ich
musste ihn absetzen."

Noch stärker aber muss die Werbekraft eines andern
Gedankens von Feuerbach gewesen sein: seiner unbedingten
Verehrung und Verherrlichung der Natur. In der elften Vorlesung
bekennt sich Feuerbach als Freund aller Naturreligionen: „Ich bin
ein leidenschaftlicher Bewunderer und Verehrer der Natur; ich
begreife es, nicht aus Büchern, nicht aus gelehrten Beweisen, sondern

aus meinen unmittelbaren Anschauungen und Eindrücken
von der Natur, dass die alten Völker, dass noch heutige Völker
sie als Gott verehren können." Er weist hin auf Spinozas Deus
sive natura, aber er fasst die Natur nicht geistig wie Spinoza,
sondern rein sinnlich : „Natur ist alles, was dem Menschen,
abgesehen von den supranaturalistischen Einflüsterungen des theisti-
schen Glaubens, unmittelbar, sinnlich als Grund und Gegenstand

343



seines Lebens sich erweist. Natur ist Licht, ist Elektrizität, ist
Magnetismus, ist Luft, ist Wasser, ist Feuer, ist Erde, ist Tier, ist
Pflanze, ist Mensch, soweit er ein unwillkürlich und unbewusst
wirkendes Wesen Ich appelliere bei diesem Wort an die Sinne."
Man kann daher bei Feuerbach geradezu von einer Religion der
Sinne sprechen, die er mit Tatsachen aus der vergleichenden
Religionsgeschichte und Völkerpsychologie historisch begründet.

Diese begeisterte Verherrlichung der sinnlichen Schönheit der
Natur musste Gottfried Keller hauptsächlich gewinnen, stimmte sie
doch mit dem seligen Naturschwelgen seiner frühesten Jünglingsjahre,

mit dem Pantheismus Goethes, mit dem minutiösen Realismus

Rudolf Meyers aufs schönste zusammen. Die Beseitigung des

metaphysischen Nebels war wie die Entfernung einer beschattenden
Wolke von einer Landschaft: „Wird nun das Leben nicht prosaischer
und gemeiner, nachdem das Überirdische, die religiösen Ideen daraus

entfernt sind?" fragt er sich in dem Briefe an Baumgartner,
und die Antwort lautet' „Nein! im Gegenteil, es wird alles klarer,
strenger, aber auch glühender und sinnlicher."

Auch die Unsterblichkeit gibt er nun leichten Herzens preis.
Wie Lessing in seinem tiefsinnigen Büchlein über die Erziehung
des Menschengeschlechtes in dem von ihm geträumten dritten
Reiche mit dem Aufgeben des Gedankens eines persönlichen
Fortlebens nach dem Tode die Forderung eines gesteigerten und
geläuterten sittlichen Lebens des einzelnen verbindet, so wächst
auch für Feuerbach und Gottfried Keller aus der Negation des

Ausgleichs der menschlichen Handlungen und Schicksale in einem
transzendenten Jenseits die Forderung höherer Pflichten im Diesseits

hervor. Nicht verneinend, sondern bejahend ist der reine
Atheismus, erklärt Feuerbach am Schlüsse seiner Vorlesungen:
„er gibt der Natur und Menschheit die Bedeutung, die Würde
wieder, die ihr der Theismus genommen ; er belebt die Natur und
Menschheit, welcher der Theismus die besten Kräfte ausgesogen
Die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur
Folge; die Aufhebung eines bessern Lebens im Himmel schließt
die Forderung in sich: es soll, es muss besser werden auf der
Erde; sie verwandelt die bessere Zukunft aus dem Gegenstand
eines müßigen, tatlosen Glaubens in einen Gegenstand der Pflicht,
der menschlichen Selbständigkeit. — Die notwendige Folgerung

344



aus den bestehenden Ungerechtigkeiten und Übeln des menschlichen

Lebens ist einzig der Wille, das Bestreben, sie abzuändern."
Gottfried Keller hat, in Erinnerung an diese Worte, an

Baumgartner geschrieben: „Die Welt ist mir unendlich schöner und
tiefer geworden, das Leben ist wertvoller und intensiver, der Tod
ernster, bedenklicher und fordert mich nun erst mit aller Macht
auf, meine Aufgabe zu erfüllen und mein Bewusstsein zu reinigen
und zu befriedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versäumte
in irgend einem Winkel der Welt nachzuholen."

In der Dortchen Schönfund-Episode am Schlüsse des Grünen
Heinrich hat Keller sein Feuerbach-Erlebnis poetisch dargestellt.
Dortchen Schönfund selber ist das naive Naturkind, das frei von
mystisch-religiösem Spiritualismus die Welt mit offenen Sinnen
betrachtet und dem Unsterblichkeitsglauben niemals gehuldigt hat.
Und gerade diese realistische Weltanschauung hat ihr das ganze
Leben, hat ihre eigene Persönlichkeit mit dem strahlenden Glanz
der Schönheit umwoben, und die Gewissheit des zeitlichen Todes
hat ihr Wesen sittlich vertieft. Es ist symbolisch gemeint, wenn
sie dem todesmatten Heinrich zum erstenmal auf dem Kirchhof
begegnet: die leuchtende Lebensfreude des Findelkindes ist, wie
der Humor Gottfried Kellers selber, im dunkeln Grunde des
Schmerzes und Todes gewachsen. „Der wirkliche Tod — sagt der
Graf einmal von ihr — lehrt sie das Leben wert halten und gut
verwenden, und dies wiederum den Tod nicht fürchten, während
das ganze vorübergehende Dasein unserer Person, unser
aufblitzendes und verschwindendes Tanzen im Weltlichte diesem ganzen
Wesen einen leichten, zarten, halb fröhlichen, halb elegischen
Anhauch gibt, das drückende, beengende Gewicht vom Einzelnen
nimmt und seinen schwerfälligen Ansprüchen, indess das Ganze
doch besteht." Mit Pietät und Mitleid schmückt Dortchen Tag
für Tag die Gräber der Toten. Der Kirchhof ist ihr Lustgarten,
ihre Universität, ihr Schmollwinkel und ihr Putzzimmer, und bald
kehrt sie fröhlich und übermütig, bald still und traurig zurück.

So birgt dieser metaphysische Materialismus in seinem Kerne
einen freudigen ethischen Idealismus, eine Weltanschauung, in
deren Herzen nicht der Begriff eines überirdischen Gottes steckt,
sondern die Idee eines rein irdischen Menschentums, das gelebt
und verwirklicht werden soll; einen Idealismus der tüchtigen Ge-

345



sinnung und der helfenden Tat. Dieser Idealismus fühlt sich denn
auch dem Streben und der Lehre des größten deutschen Idealisten
aufs innigste verwandt, und in seinem Prolog zur Berner Schillerfeier

des Jahres 1859 konnte Keller die Schönheit des wahren
Idealismus mit kraftvollen Worten preisen, jene Schönheit:

die nicht zum Ammenmärchen
Die Welt uns wandelt und das Menschenschicksal,
Zaghaft der Wahrheit heiigem Ernst entfliehend —
Nein! Die das Leben tief im Kern ergreift
Und in ein Feuer taucht, draus es geläutert
In unbeirrter Freude Glanz hervorgeht,
Befreit vom Zufall, einig in sich selbst —
Und klar hinwandelnd wie des Himmels Sterne!

Einzig dieser Idealismus gibt auch die echte Lebensfröhlichkeit,
wie sie Dortchen Schönfund und der Graf besitzen und Heinrich
sie sich — in der zweiten Fassung — erwirbt. Wie weit davon
das Verhalten entfernt ist, das die Leute gewöhnlich als Idealismus
bezeichnen und das eher Pseudoidealismus zu nennen ist, das

zeigt der Dichter in der Gestalt des Pfarrers in den Schönfundkapiteln.

Bald rühmend, bald entschuldigend heißt sich dieser
einen Idealisten, weil ihm alles Wirkliche Staub ist und er sein
Ideal im Unaussprechlichen, Niegesehenen und Niebegriffenen sucht.
Als Theologe ist er Deist, Rationalist und in seinem menschlichen
Leben der materiellste Materialist, den man sich denken kann.
Mit viel boshaftem Behagen ist einmal geschildert, wie er sich an
einer mächtigen Schüssel appetitlich gekochter Schweinsohren,
-schnauze und -schwänz gütlich tut und davon Dortchens Hunde
nicht einmal das Ringelschwänzchen abtreten will. Dieser Scheinidealist

bringt es denn auch nicht zu einem freudigen Lebenshumor.
Er gibt sich zwar als Humoristen aus, aber sein Humor ist wie sein
Idealismus nur ein ausgehängter Firmenschild, er quillt nicht aus
seiner Persönlichkeit, er muss ihn aus einer förmlichen humoristischen

Literatur, die er fleißig konsultiert, künstlich züchten.

Gegenüber diesem verkappten Materialismus steigert sich die

innige Wirklichkeitsfreude des wahren Idealismus oft geradezu zu
einer mystischen Inbrunst, zu einem heißen Umfassen der Schönheit

des Lebens, zu einer tief erlebten neuen Religiosität, zu einer
Art physischem Pantheismus. Da offenbart es sich, dass Feuerbach

einmal ein Schüler Hegels war; er selber hat von seinem

346



Materialismus zu dem scheinbaren Extrem, der Mystik, die Brücke
geschlagen. In seiner siebzehnten Vorlesung weist er darauf hin,
wie eines der Häupter des deutschen Mystizismus, der vielgenannte
Schuster Jakob Böhme, der um 1600 gelebt hat, seinen panthe-
istischen Gott in Wahrheit als ein materielles, nicht geistiges Wesen
gefasst, wie auch er die Materie vergöttert habe. Und im Grünen
Heinrich begegnet uns in der Schönfundepisode ein anderer Mystiker,

Angelus Silesius mit seinem Cherubinischen Wandersmann,
und an einigen seiner tiefsinnigen Sprüche wird gezeigt, dass auch
bei ihm der Mensch sich aus seinem eigenen Wesen seinen Gott
schafft, ganz im Sinne des Feuerbachischen Materialismus. Auch
bei Silesius gibt es keine persönliche Unsterblichkeit, sondern nur
ein mystisches Untertauchen der Seele in Gott, ensprechend der
Auflösung des materiellen Individuums im All der physischen
Natur:

Ich selbst bin Ewigkeit, wenn ich die Zeit verlasse
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse.

Der künstlerisch reinste Ausdruck dieser Vergottung der
sinnlichen Lebensherrlichkeit sind die Sieben Legenden, die auf Ostern
1872 erschienen, nachdem das Manuskript fast zwei Jahrzehnte
in Kellers Pult gelegen. Er habe, sagt er im Vorwort, jenen
abgebrochen schwebenden Gebilden zuweilen das Antlitz nach einer
andern Himmelsgegend hingewendet, als nach welcher sie in der
überkommenen Gestalt schauen. So weit ist er nun von aller
spezifisch christlichen Religiosität entfernt, dass ihm das Wunder
der katholischen Legende etwas religiös völlig Belangloses
geworden ist und er es um so reiner als poetisches Motiv verwenden

kann: als Symbol gesteigerter Naturkraft, ähnlich wie wir
etwa den Wundern in den Homerischen Gedichten gegenüberstehen.

Die ganze Reihe der Sieben Legenden ist nach Inhalt,
Form und Anordnung ein einziges Hohes Lied auf die Herrlichkeit
des Lebens.

Inhaltlich: In den drei Marienlegenden tritt die himmlische
Jungfrau als Spenderin rein irdisch-menschlicher Freuden auf. Sie
erlöst die wunderschöne Bertrade von ihrem abscheulichen
Genahl, der in äußerlichem Wohltätigkeitssport sein Gut vergeudet
hat („Die Jungfrau und der Teufel") und schenkt die holde Frau
samt ihrem neuen Reichtum dem verträumten Zendelwald („Die

347



Jungfrau als Ritter"); sie besorgt das Schlüsselamt für die Nonne
Beatrix, damit diese ihr Gelüsten nach den Freuden der Welt
befriedigen und dem Ritter Wonnebold acht Söhne gebären kann
(„Die Jungfrau und die Nonne"). In „Eugenia" und dem „Scheinheiligen

Vitalis" werden ein Mädchen und ein Jüngling von ihrer
allzu spiritualistischen Abneigung gegen das Glück des Ehestandes

geheilt. Noch am meisten Legendenspiritualismus enthält das
sechste Stück: „Dorotheas Blumenkörbchen". Aber es ist
bezeichnend: Diese Legende fällt auch an Originalität der Erfindung
aus der Reihe heraus. Um so jubelnder klingt dann der Hymnus
von der Schönheit des irdischen Daseins in dem herrlichen Tanz-
legendchen.

Dann die Form. Nirgends wie hier schwelgt Kellers
Darstellungskunst so freudig in der Ausmalung des Sinnlich-Farbigen
und Edelgeformten bis zur virtuosenhaften Schilderung barockster
Motive, wie zum Beispiel der silbernen Schnurrbartglöckchen Guhls
des Geschwinden und der zierlich geflochtenen und
bändergeschmückten Nashaarzöpfchen von Maus dem Zahllosen. Den

ursprünglich geplanten Titel der Sieben Legenden, „Auf Goldgrund",
hat Keller auf den energischen Rat Fr. Th. Vischers als zu preziös
aufgegeben, das Wesen aber dieser kostbaren Kunstwerkchen hätte

er unübertrefflich bezeichnet: die leuchtende Üppigkeit buntester
Farben und zierlich-krauser Figuren, die scharf und klar auf dem
goldenen Grund eines freudesatten Gemütes schweben.

Endlich kommt der Gedanke fröhlicher Weltbejahung nicht
zum mindesten in der kunstvollen Anordnung der Legenden zum
Ausdruck. So mannigfaltig die ganze Welt ist, die der Dichter
vor uns entrollt, so verschiedenartig die einzelnen Stücke, so fein
sind sie inhaltlich in einander eingestimmt, fließen sie gedanklich
ineinander über, so dass man sie recht eigentlich mit den sieben
Farben des Sonnenspektrums vergleichen kann. Ein feiner
Gedankenfaden knüpft ein Stück ans andere entweder nach dem
Gesetz der Ähnlichkeit oder dem des Gegensatzes. Die erste
handelt von dem Blaustrümpfchen Eugenia, die zweite von Gebizo
und Bertrade: in der ersten weiß die Frau den Wert des Mannes

lange nicht zu würdigen, in der zweiten schätzt der Mann die Frau
so wenig, dass er sie dem Teufel verhandelt. Sodann ist die

zweite mit der dritten wieder kunstvoll verbunden: die Jungfrau

348



Maria setzt sich in der zweiten an die Stelle der schlafenden
Bertrade und besteht in ihrer Gestalt den Kampf mit dem Teufel;
in ähnlicher Weise hilft sie in der dritten dem schlafenden Zendel-
wald. Als Helferin steht, wie in der zweiten und dritten, die
Jungfrau in der vierten der Nonne Beatrix zur Seite, indem sie
gleichfalls die Gestalt derjenigen annimmt, der sie hilft, und ihre
Pflichten ausübt. Zeigt die vierte, wie die Jungfrau feines
Verständnis hat für die Sehnsucht des Frauenherzens, wie sie mithilft,
eine unnatürliche Klosterpflicht zu verletzen und die Frau ihrem
Mutterberufe zuzuführen, so schildert die fünfte, wie die kluge Jole
die dumpfe Sehnsucht des Mönchs Vitalis versteht und einen Mann
aus der Unnatur des Cölibats zur natürlichen Bestimmung führt.
Wird dergestalt in der fünften Legende der Mann von der Frau
fürs Leben gewonnen, so wird in der sechsten, „Dorotheas
Blumenkörbchen", der geliebte Theophilus von der Märtyrin Dorothea

zum Bekenntnis des Christentums und zum Märtyrtode, also
zur freiwilligen Verneinung des Lebens gebracht. Nur das letzte
Stück, das Tanzlegendchen, scheint von dieser allgemeinen Kette
losgelöst zu sein, in der Luft zu schweben. Es handelt sich auch
hier nicht, wie in den übrigen, um eine Liebesgeschichte, um das
Verhältnis von Mann und Weib zueinander. Sieht man näher zu,
so gewahrt man, dass diese Sonderstellung Absicht ist: das
Tanzlegendchen fasst gedanklich den Grundgehalt der übrigen in sich
zusammen und bildet so die Pointe und Krone der ganzen Reihe.
Im Tanze findet die Inbrunst irdischen Genießens ihre künstlerische

Formung und Verklärung, der Tanz ist die unmittelbarste
künstlerische Stilisierung der Weltlust. Und durch die Tänzerin
Musa dringt nun diese Weltlust sogar in den Himmel ein, und die
Musen, die Göttinnen antiker Weltfreude in Kunst und Wissenschaft,

erscheinen im Himmel und bewirken durch ihren Gesang,
der in der ästhetisch-feinen Luft des Himmels rauh, das heißt
erdenschwer, mit irdischer Sinnenkraft gesättigt, erscheint, ein
unendliches Heimweh unter den heiligen Himmelsbewohnern, eine
heiße Sehnsucht nach den Herrlichkeiten der Erde, so dass nur
die göttliche Trinität selber diesen Sturm banger Gefühle, diese
Klage um das verlorene Paradies der Erde beschwichtigen kann.
Fürwahr eine kühne Verherrlichung dieser neuen Weltanschauung,
die den Menschen zum Herrn der Erde macht, wenn um ein Haar

349



diese Erdenlust die heiligen Vertreter der Jenseitsreligion des
Christentums in ihren Grundsätzen wankend gemacht hätte!

Von solch inbrünstigem physischem Pantheismus, wie ihn
der Grüne Heinrich und die Sieben Legenden verkünden, führt
keine Brücke zum religiösen Rationalismus der Reformtheologie.
Das verkündet im zweiten Bande der Leute von Seldwyla (1874)
die Novelle „Das verlorene Lachen" mit energischem Ernst. Schon
der Titel weist auf das Bekenntnis hin, dass die Lebensfreudigkeit
nur wachsen könne aus dem tiefen Grunde einer Persönlichkeit,
die in sich den Schwerpunkt trägt, die Gott in der Führung ihres
eigenen Lebens erfahren hat und sich damit begnügt, und dass
alles Reden über die transzendenten Dinge deren Erkenntnis nicht
fördert, sondern nur den Humor, die innere Freudigkeit, aus der
Seele treibt. Zwischen den beiden Extremen des protestantischen
Rationalismus und des mystischen Pietismus lässt der Dichter
Frau Justine sich bewegen, und sein Wohlgefallen ruht nicht auf
der Gestalt des aufgeklärten Pfarrers, der schöne Worte im Munde
führt und eine geldgierige Spekulantenseele im Busen trägt, sondern

auf den schlichten Sektiererinnen Ursula und Agathchen.
Aber auch deren einfältige Frömmigkeit genügt dem Bedürfnis
des Gebildeten nicht mehr; dessen Weltanschauung verkündet der
schwergeprüfte Jukundus am Schlüsse: „Wenn die persönlichen
Gestalten aus einer Religion hinweggezogen sind, so verfallen
ihre Tempel, und der Rest ist Schweigen. Aber die gewonnene
Stille und Ruhe ist nicht der Tod, sondern das Leben, das
fortblüht und leuchtet wie dieser Sonntagsmorgen, und guten
Gewissens wandeln wir hindurch, der Dinge gewärtig, die kommen
oder nicht kommen werden. Guten Gewissens und ungeteilt
schreiten wir fort; nicht Kopf und Herz oder Wissen und Gemüt
lassen wir uns durch den bekannten elenden Gemeinplatz
auseinanderreißen; denn wir müssen als ganze, unteilbare Leute in
das Gericht, das jeden ereilt."

Das ist auch das Bekenntnis, das Goethe in einem aus dem
Italiänischen umgedichteten Vierzeiler ausgedrückt hat:

Allein den Schleier, der so vieles Wesen,
So viel Geschick verbirgt, sieh hin —
An seinem Saume steht geschrieben:
Bet' an und schweig 1

350



Indessen, auch die Feuerbachische Wirklichkeitsphilosophie
kann in frostigen und habsüchtigen Rationalismus umschlagen.
Wahrheitssinn und Gerechtigkeitsgefühl forderten, dass Keller
diese Tatsache betonte, als er 1879/80 den Grünen Heinrich
umarbeitete. Wie er in jenem Jugendaufsatz „Eine Nacht auf dem
Uto" gegen die kurzsichtigen Freigeister eiferte, so fügt er jetzt
in die Dortchen Schönfund-Kapitel die Hanswurstgestalt des Peter
Gilgus ein und verspottet mit ihr die Erbärmlichkeit übereifriger
und äußerlicher Feuerbachianer. Jenes Wort des Philosophen,
dass der Mensch seine Sinne zu Gott machen müsse, hat Gilgus
gründlich missverstanden : er hat das Modell eines Auges aus der
Naturaliensammlung einer Schule gestohlen und weist nun das
als seinen Gott vor; unter der Firma Feuerbachs aber schmarotzt
er sich bei all denen durch, die sich zu des Meisters freier Welt-
anschuung bekennen.

Aber auch eine betrübliche Erfahrung kann man beim zweiten
Grünen Heinrich machen: Kellers Freude an der Herrlichkeit des

sinnlichen Lebens hat abgenommen. Wenn in der ersten Fassung,
die unter dem Einfluss des Wirklichkeitsenthusiasmus der
jungdeutschen Dichtung und Philosophie steht, die badende Judith im
mitternächtlichen Mondlicht die Offenbarung der Schönheit der
Natur in das schauernde Gemüt des zum Manne erstarkenden
Jünglings gießt, so lässt der Dichter nun solche „Nuditäten" als
unziemlich weg. Im „Salander" vollends (1886) ist diese Missachtung
sinnlicher Schönheit zu einer bittern Brandmarkung des Äußern
als des Äußerlichen gesteigert. Da hat der Dichter, der im
Sinngedicht gleichsam als Verkörperung der Schönheit des Lebens
den köstlichsten Kranz holder Frauenblumen vor uns ausgebreitet,
in der Gestalt eines außen schönen, innen leeren und unappetitlichen

Weibes die bittere Alterswahrheit verkündet: Alles ist eitel.
Myrrha, die Schwägerin des aufschneiderischen Spekulanten Louis
Wohlwend, zu der Salander als bejahrter Mann noch eine starke
Leidenschaft hinzieht, scheint wegen ihres klassischen Profiles echt
hellenischen Geblütes zu sein; aber sie entpuppt sich als
blödsinnig, und Salanders Sohn entdeckt, dass ihr Atem nach Wurst
duftet. Wird man da nicht an das Wort Walthers von der Vogelweide

erinnert:
Diu werlt ist ûzen schoene, wîz, grüen' unde rôt
und innen swarzer varwe, vinster sam der tôt.

351



Man wird in der Schaffung dieser Myrrha-Gestalt ein neues
Aufflackern des alten Spiritualismus erblicken dürfen, dem Gottfried

Keller in seinen kraftstrotzenden Jugend- und Mannesjahren
so energisch den Rücken gekehrt. Biblische Vorstellungen bewegten
sich nach dem Berichte C. F. Meyers gegen das Ende seines Lebens in
seiner Phantasie. Wie Meyer ihn an einen gemeinsamen deutschen
Freund erinnert, der nicht gewusst habe, wer Ananias und Saphira
gewesen seien, bemerkt Keller: „So sind viele von uns. Man
hat uns in der Jugend die Bibel verleidet, und doch stehen so
schöne Sachen darin, gerade in der Apostelgeschichte." Als
Beispiel erwähnt er den Fall des jungen Eutychus, der während der
langen nächtlichen Predigt des Paulus einschläft, überwiegt und
auf die Gasse hinabstürzt.

Indessen darf man aus diesen Worten ein Bekenntnis des
Christentums nicht herauslesen. Die Erzählung aus der
Apostelgeschichte reizt lediglich als dichterisches Motiv Kellers Phantasie,
sie hat keine Beziehung zu seinem religiösen Empfinden.
Derselbe Meyer berichtet auch, er habe einst Keller vorgeschlagen,
seine Sterblichkeitslieder, statt sie zu einem Glaubensbekenntnis
zusammenzustellen, durch seine ganze Gedichtsammlung zu
verteilen, damit sie nicht als Bekenntnis, sondern nur als „Stimmungen"
wirkten. Er habe es aber für gut befunden, abzubrechen, denn
Keller machte ein missmutiges Gesicht. Und nichts weiter als ein
poetisches Sinnbild für die Auflösung der menschlichen Persönlichkeit

darf man in dem bekannten Gedichtentwurf aus Kellers
allerletzten Zeiten erblicken:

„Heerwagen, mächtig Sternbild der Germanen, das du fährst
mit stetig stillem Zuge über den Himmel vor meinen Augen deine
herrliche Bahn, von Osten aufgestiegen alle Nacht! O fahre hin
und kehre täglich wieder! Sieh' meinen Gleichmut und mein
treues Auge, das dir folgt so lange Jahre! Und bin ich müde,

o so nimm die Seele, die so leicht an Wert, doch auch an üblem

Willen, nimm sie auf und lass sie mit dir reisen, schuldlos wie
ein Kind, das deine Strahlendeichsel nicht beschwert — hinüber! —
Ich spähe weit, wohin wir fahren."

W1NTERTHUR EMIL ERMATINQER

352


	Gottfried Kellers Weltanschauung [Schluss]

