Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 8 (1911)

Artikel: Gottfried Kellers Weltanschauung [Schluss]
Autor: Ermatinger, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-764076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-764076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOTTFRIED KELLERS
WELTANSCHAUUNG

EIN AKADEMISCHER VORTRAG
(Schluss.)

Man sieht, es ist 'der spezifisch Goethesche Pantheismus, der
in des jungen Poeten Brust Wurzel gefasst hat und die Sehkraft
seiner Augen nach Art und Schérfe bestimmt. Hat der roman-
tische Pantheismus mit seinem Ubergewicht des spirituellen Ele-
ments ihn verleitet, eine geistreiche Phantastik in die Natur hin-
einzukiinsteln, so riickt ihm Goethes Weltanschauung die sinnlich-
natiirliche Welt wieder an den rechten Platz. Denn in Goethes
Pantheismus ist sinnliche Erfahrung und geistige Abstraktion in
schonster Harmonie, und die Idee fiihrt nicht ein kiinstlich ge-
ziichtetes Sonderdasein, wie bei den Romantikern, sondern sie
lebt als immanente Seele in der natiirlichen Erscheinung, als gei-
stiger Gehalt in dem sinnlichen Dinge. In dieser Bedeutung ist
Goethes Kunst symbolisch. Diese polare, sinnlich-geistige Be-
trachtung der Welt ist auch die Frucht von Gottiried Kellers
Goetheerlebnis gewesen. Ein Beweis dafiir liegt in seiner Defi-
nition des Begriffes poetisch: das Poetische ist ihm gleichbe-
deutend mit dem Lebendigen und Verniinftigen. Das Lebendige
ist das Sinnlich-Empirische im Kunstwerk, das Wirklichkeitselement;
das Verniinitige weist auf die geistige Organisation hin, die der
denkende und bildende Kiinstler mit dem sinnlich gegebenen Stoffe
vornimmt. Sodann erkennt man die Einwirkung der Goetheschen
Kunstanschauung in der wichtigen Rolle, die das Symbolische im
Griinen Heinrich spielt; Ideen, allgemein gesetzméBige Verhdltnisse,
offenbaren sich zum Beispiel in allen einzelnen Beziehungen Hein-
richs zu Anna und Judith, wie das jiingst Bernhard Seuffert in
einem aufschlussreichen Aufsatz in der Germanisch-romanischen
Monatsschrift gezeigt hat.

In dieser Erkenntnis, dass schlichte Treue gegeniiber den
Geschopfen der Natur weit hoher stehe als alle kiinstlich geist-
reiche Phantastik, ist Gottfried Keller als Maler durch seinen zweiten
Lehrer Rudolf Meyer, den Romer des Griinen Heinrich, gefordert
worden. Er war ein ausgesprochener Naturalist, ein virtuoser

340



Zeichner voll unbedingter Verehrung der Natur, aber ohne eigene
Erfindungskraft. In seinen Aquarellen hat er die unscheinbarsten
Naturgegenstinde, Schnecken, Bldtter, Zweige mit beispielloser
Treue gemalt. Er sucht seines Schiilers Hang zu bizarrer Geist-
reichigkeit zu berichtigen. Er riihmt ihm die Einfachheit und
Natiirlichkeit Homers: ,Da verlangt man heutzutage — ldsst
Keller sich Rémer im Griinen Heinrich duBern — immer nach
dem Ausgesuchten, Interessanten und Pikanten und weiB in seiner
Stumpfheit gar nicht, dass es gar nichts Ausgesuchteres, Pikanteres
und ewig Neues geben kann, als so einen homerischen Einfall in
Seiner einfachen Klassizitdt.“ So weist er auch seinen Schiiler
immer wieder auf treues Nachbilden der Natur hin, und wo er
irgend auf den Blittern Heinrichs phantastisch geistreiche Matzchen
Statt einfacher Naturdarstellung sieht, da iiberdeckt er die kiinst-
liche Erfindung mit unbarmherziger Schraffierung.

Achtzehn Jahre war Gottiried Keller alt, als er durch das
kiinstlerische Doppelerlebnis auf die Notwendigkeit des Realismus
hingewiesen ward. Was er in der Einsamkeit des Abseitsstehenden
erfuhr, das war zugleich das groBe Erlebnis des ganzen mit ihm
aufwachsenden Geschlechtes. Der Ruf: Mehr Goethe! der in un-
Sern Tagen angestimmt worden ist, war in noch hoherem Grade
die Losung der dreiBiger Jahre. Es fiel wie eine Decke vor den
Augen nieder. Hatte man, im Banne Bornes und Wolfgang Men-
zels stehend, Goethe als das ,Weltverneinungsgenie“ lange be-
fehdet, so erkannte man nun staunend, welch lebendige Friih-
lingskraft, welche Wirklichkeitsfreude in ihm glihte. 1834 preist
Ludolf Wienbarg in seinen Asthetischen Feldziigen mit begeisterten
Worten Goethe als den befreienden Luther seines Jahrhunderts.
1835 [asst Bettine von Arnim ,Goethes Briefwechsel mit einem
Kinde“ erscheinen, die groBte Huldigung, die je einem dichterischen
Genius dargebracht worden ist. Im gleichen Jahre bekennt sich
Theodor Mundt in seiner ,2Madonna“ zur Goetheschen Weltan-
§Chauung und schreibt Karl Gutzkow seinen Aufsatz iiber ,Goethe
Im Wendepunkte zweier Jahrhunderte“.

Im gleichen Jahre erschien aber auch David Friedrich StrauB’
Leben Jesu, das als bedeutsames Ferment nicht nur in der Ent-
Wicklung des religiosen Lebens sich geltend machte, sondern auch
zur Kldrung der Hegelschen Weltanschauung mithalf. Allzulange

341



hatte die idealistische Philosophie das mannigfaltige geschichtliche
Leben in den Panzer ihres logischen Systems gepresst; nun ver-
langte das Leben sein Recht. Sozusagen durch eine einfache Ver-
anderung in dem Linsensystem des Teleskops, mit dem man den
Gang der kosmischen Erscheinungen beobachtete, stellte man das
Weltbild auf den Kopf und kam vom schroffsten Idealismus zum
ausgesprochenen Materialismus.

In diesem Sinne hat unter Hegels Schiilern niemand stdrker
gewirkt als Ludwig Feuerbach. Hat Hegel behauptet, dass nur die
gottliche Idee oder das Absolute wirklich sei, und dass den indi-
viduellen Erscheinungen nur insofern Wirklichkeit zukomme, als die
gottliche Idee sich in ihnen zeige, so erklédrt Feuerbach: im Gegen-
teil, nur die Einzelerscheinung ist wirklich, und die Idee, die sich
als gottliches Sein darin kundgibt, existiert tatsdchlich nicht, die
legen wir aus unserm menschlichen Denken hinein; sie ist nichts
anderes als der Gattungsbegriff, unter dem unser menschlicher
Verstand sich das Individuum denkt, weil er nur so mit den Dingen
der Wirklichkeit operieren kann. In der Wirklichkeit existiert also
zum Beispiel nur das Individuum Katze, unser Denkvermdgen
macht daraus den Gattungsbegriffi oder die Idee Katze.

Damit fallt der ganze idealistische Pantheismus der Romantik
samt der Existenz Gottes dahin. Denn wenn die ldee von dem
menschlichen Denkvermdgen in die Dinge hineingelegt wird, dann
ist auch erwiesen, dass Gott, der nach der Bibel die Welt und
den Menschen geschaffen haben soll, tatsdchlich eine Schopfung
des menschlichen Geistes ist. Das menschliche Sehnen sucht
hinter der sinnlichen AuBenhiille der Dinge einen geistigen Inhalt,
schafit sich so eine geistige Potenz und glaubt daran als an einen
Gott. Alle Gottervorstellungen sind menschliche Illusionen, gegen-
standslose Trdaume. In Wirklichkeit ist nichts da als die Materie,
und mit dem Zerfall der materiellen Existenz verschwindet auch
das, was der Menseh als Seele hineinlegt: es gibt keine person-
liche Unsterblichkeit.

Im Winter 1848/49 hielt Feuerbach in Heidelberg Vortrdge
iiber die Religion. Da hat ihn auch Gottiried Keller gehort. So
sehr er sich schon friihe von der christlichen Orthodoxie entfernt
hatte, so nahe er durch seine Abkehr von dem romantischen
Spiritualismus der neuen Weltanschauung Feuerbachs bereits stand,

342



€in Rest tief eingewurzelter Frommigkeit und jedenfalls auch
kiinstlerisches Unbehagen straubte sich zuerst dagegen, Feuerbachs
Folgerungen anzunehmen. Noch in Zirich hatte er sich vor seiner
Abreise nach Heidelberg heftig gegen den Philosophen geduBert,
mit Misstrauen und Abneigung kam er ihm entgegen — und wurde
durch ihn gewonnen. Eine Vorlesung iiber Anthropologie, die er
bei Henle horte, ein Kolleg iiber Spinoza bei Hettner haben zur
Umwandlung mitgeholfen.

Eigentlich aber war die Erkenntnis, die Feuerbach Keller ver-
mittelte, nur so etwas wie das Sprengen eines Cocons, unter
dessen Hiille in Kellers eigenem Innern die neue Weltanschauung
sich bereits puppenartig entwickelt hatte. Was ihn vielleicht zuerst
an Feuerbachs Philosophie anzog, das war ihr republikanischer
Grundcharakter. Wie man sich im sechzehnten und siebzehnten
Jahrhundert Gott als absolute Herrscherpersdnlichkeit vorstellte,
wie dem aufgekldrten Despotismus des achtzehnten Jahrhunderts
der verniinftige Deismus entsprach, so hat Feuerbach dem republi-
kanisch-revolutiondren Empfinden der dreiBiger und vierziger Jahre
des neunzehnten Jahrhunderts Ausdruck gegeben, indem er die Welt
als Republik erklarte und Gott als Weltschopfer und Weltmonarchen
entthronte.

Auch Gottiried Keller gesteht in einem Briefe an Wilhelm
Baumgartner, sein Gott sei ldngst nur eine Art von Prisident oder
erstem Konsul gewesen, welcher nicht viel Ansehen genoss: ,Ich
musste ihn absetzen.

Noch stdrker aber muss die Werbekraft eines andern Ge-
dankens von Feuerbach gewesen sein: seiner unbedingten Ver-
ehrung und Verherrlichung der Natur. In der elften Vorlesung be-
kennt sich Feuerbach als Freund aller Naturreligionen: ,Ich bin
€in leidenschaftlicher Bewunderer und Verehrer der Natur; ich be-
greife es, nicht aus Biichern, nicht aus gelehrten Beweisen, son-
dern aus meinen unmittelbaren Anschauungen und Eindriicken
von der Natur, dass die alten Volker, dass noch heutige VOlker
sie als Gott verehren konnen.“ Er weist hin auf Spinozas Deus
Sive natura, aber er fasst die Natur nicht geistig wie Spinoza,
Sondern rein sinnlich: ,Natur ist alles, was dem Menschen, abge-
Sehen von den supranaturalistischen Einfliisterungen des theisti-
Schen Glaubens, unmittelbar, sinnlich als Grund und Gegenstand

343



seines Lebens sich erweist. Natur ist Licht, ist Elektrizitat, ist
Magnetismus, ist Luft, ist Wasser, ist Feuer, ist Erde, ist Tier, ist
Pflanze, ist Mensch, soweit er ein unwillkiirlich und unbewusst
wirkendes Wesen ... Ich appelliere bei diesem Wort an die Sinne.*
Man kann daher bei Feuerbach geradezu von einer Religion der
Sinne sprechen, die er mit Tatsachen aus der vergleichenden Reli-
gionsgeschichte und Volkerpsychologie historisch begriindet.

Diese begeisterte Verherrlichung der sinnlichen Schonheit der
Natur musste Gottfried Keller hauptsdchlich gewinnen, stimmte sie
doch mit dem seligen Naturschwelgen seiner friihesten Jiinglings-
jahre, mit dem Pantheismus Goethes, mit dem minutidsen Realis-
mus Rudolf Meyers aufs schonste zusammen. Die Beseitigung des
metaphysischen Nebels war wie die Entfernung einer beschattenden
Wolke von einer Landschaft: , Wird nun das Leben nicht prosaischer
und gemeiner, nachdem das Uberirdische, die religiosen Ideen dar-
aus entfernt sind?“ fragt er sich in dem Briefe an Baumgartner,
und die Antwort lautet’ ,Nein! im Gegenteil, es wird alles klarer,
strenger, aber auch gliihender und sinnlicher.*

Auch die Unsterblichkeit gibt er nun leichten Herzens preis.
Wie Lessing in seinem tiefsinnigen Biichlein iiber die Erziehung
des Menschengeschlechtes in dem von ihm getrdumten dritten
Reiche mit dem Aufgeben des Gedankens eines personlichen Fort-
lebens nach dem Tode die Forderung eines gesteigerten und ge-
lauterten sittlichen Lebens des einzelnen verbindet, so wichst
auch fiir Feuerbach und Gottiried Keller aus der Negation des
Ausgleichs der menschlichen Handlungen und Schicksale in einem
transzendenten Jenseits die Forderung hoherer Pilichten im Dies-
seits hervor. Nicht verneinend, sondern bejahend ist der reine
Atheismus, erkldrt Feuerbach am Schlusse seiner Vorlesungen:
»er gibt der Natur und Menschheit die Bedeutung, die Wiirde
wieder, die ihr der Theismus genommen; er belebt die Natur und
Menschheit, welcher der Theismus die besten Krifte ausgesogen. ..
Die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur
Folge; die Aufhebung eines bessern Lebens im Himmel schlieBt
die Forderung in sich: es soll, es muss besser werden auf der
Erde; sie verwandelt die bessere Zukunft aus dem Gegenstand
eines miiBigen, tatlosen Glaubens in einen Gegenstand der Pilicht,
der menschlichen Selbstdndigkeit. — Die notwendige Folgerung

344



aus den bestehenden Ungerechtigkeiten und Ubeln des mensch-
lichen Lebens ist einzig der Wille, das Bestreben, sie abzudndern.*

Gottfried Keller hat, in Erinnerung an diese Worte, an Baum-
gartner geschrieben: ,Die Welt ist mir unendlich schoner und
tiefer geworden, das Leben ist wertvoller und intensiver, der Tod
ernster, bedenklicher und fordert mich nun erst mit aller Macht
auf, meine Aufgabe zu erfiillen und mein Bewusstsein zu reinigen
und zu befriedigen, da ich keine Aussicht habe, das Versdumte
in irgend einem Winkel der Welt nachzuholen.“

In der Dortchen Schonfund-Episode am Schlusse des Griinen
Heinrich hat Keller sein Feuerbach-Erlebnis poetisch dargestellt.
Dortchen Schénfund selber ist das naive Naturkind, das frei von
mystisch-religiosem Spiritualismus die Welt mit offenen Sinnen
betrachtet und dem Unsterblichkeitsglauben niemals gehuldigt hat.
Und gerade diese realistische Weltanschauung hat ihr das ganze
Leben, hat ihre eigene Persdnlichkeit mit dem strahlenden Glanz
der Schoénheit umwoben, und die Gewissheit des zeitlichen Todes
hat jhr Wesen sittlich vertieft. Es ist symbolisch gemeint, wenn
Sie dem todesmatten Heinrich zum erstenmal auf dem Kirchhof
begegnet: die leuchtende Lebensfreude des Findelkindes ist, wie
der Humor Gottiried Kellers selber, im dunkeln Grunde des
Schmerzes und Todes gewachsen. ,Der wirkliche Tod — sagt der
Graf einmal von ihr — lehrt sie das Leben wert halten und gut
vVerwenden, und dies wiederum den Tod nicht fiirchten, widhrend
das ganze voriibergehende Dasein unserer Person, unser auf-
blitzendes und verschwindendes Tanzen im Weltlichte diesem ganzen
Wesen einen leichten, zarten, halb frohlichen, halb elegischen An-
hauch gibt, das driickende, beengende Gewicht vom Einzelnen
nimmt und seinen schwerfilligen Anspriichen, indess das Ganze
doch besteht.« Mit Pietit und Mitleid schmiickt Dortchen Tag
?iir Tag die Gridber der Toten. Der Kirchhof ist ihr Lustgarten,
ihre Universitit, ihr Schmollwinkel und ihr Putzzimmer, und bald
kehrt sie frohlich und iibermiitig, bald still und traurig zuriick.

So birgt dieser metaphysische Materialismus in seinem Kerne
einen freudigen ethischen Idealismus, eine Weltanschauung, in
deren Herzen nicht der Begriff eines iiberirdischen Gottes steckt,
sondern die Idee eines rein irdischen Menschentums, das gelebt
und verwirklicht werden soll; einen Idealismus der tiichtigen Ge-

345



sinnung und der helfenden Tat. Dieser Idealismus fiihlt sich denn
auch dem Streben und der Lehre des groBten deutschen Idealisten
aufs innigste verwandt, und in seinem Prolog zur Berner Schiller-
feier des Jahres 1859 konnte Keller die Schonheit des wahren
Idealismus mit kraftvollen Worten preisen, jene Schonheit:
die nicht zum Ammenmirchen

Die Welt uns wandelt und das Menschenschicksal,

Zaghafit der Wahrheit heilgem Ernst entfliehend —

Nein! Die das Leben tief im Kern ergreift

Und in ein Feuer taucht, draus es geldutert

In unbeirrter Freude Glanz hervorgeht,

Befreit vom Zufall, einig in sich selbst —
Und klar hinwandelnd wie des Himmels Sterne!

Einzig dieser Idealismus gibt auch die echte Lebensfrohlichkeit,
wie sie Dortchen Schénfund und der Graf besitzen und Heinrich
sie sich — in der zweiten Fassung — erwirbt. Wie weit davon
das Verhalten entfernt ist, das die Leute gewdhnlich als Idealismus
bezeichnen und das eher Pseudoidealismus zu nennen ist, das
zeigt der Dichter in der Gestalt des Pfarrers in den Schénfund-
kapiteln. Bald riihmend, bald entschuldigend heiBt sich dieser
einen lIdealisten, weil ihm alles Wirkliche Staub ist und er sein
Ideal im Unaussprechlichen, Niegesehenen und Niebegriffenen sucht.
Als Theologe ist er Deist, Rationalist und in seinem menschlichen
Leben der materiellste Materialist, den man sich denken kann.
Mit viel boshaftem Behagen ist einmal geschildert, wie er sich an
einer machtigen Schiissel appetitlich gekochter Schweinsohren,
-schnauze und -schwanz giitlich tut und davon Dortchens Hunde
nicht einmal das Ringelschwinzchen abtreten will. Dieser Schein-
idealist bringt es denn auch nicht zu einem freudigen Lebenshumor.
Er gibt sich zwar als Humoristen aus, aber sein Humor ist wie sein
Idealismus nur ein ausgehédngter Firmenschild, er quillt nicht aus
seiner PersOnlichkeit, er muss ihn aus einer formlichen humoristi-
schen Literatur, die er fleiBig konsultiert, kiinstlich ziichten.

Gegeniiber diesem verkappten Materialismus steigert sich die
innige Wirklichkeitsfreude des wahren lIdealismus oft geradezu zu
einer mystischen Inbrunst, zu einem heien Umfassen der Schon-
heit des Lebens, zu einer tief erlebten neuen Religiositdt, zu einer
Art physischem Pantheismus. Da offenbart es sich, dass Feuer-
bach einmal ein Schiiler Hegels war; er selber hat von seinem

346



Materialismus zu dem scheinbaren Extrem, der Mystik, die Briicke
geschlagen. In seiner siebzehnten Vorlesung weist er darauf hin,
wie eines der Haupter des deutschen Mystizismus, der vielgenannte
Schuster Jakob Béhme, der um 1600 gelebt hat, seinen panthe-
istischen Gott in Wahrheit als ein materielles, nicht geistiges Wesen
gefasst, wie auch er die Materie vergGttert habe. Und im Griinen
Heinrich begegnet uns in der Schénfundepisode ein anderer Mysti-
ker, Angelus Silesius mit seinem Cherubinischen Wandersmann,
und an einigen seiner tiefsinnigen Spriiche wird gezeigt, dass auch
bei ihm der Mensch sich aus seinem eigenen Wesen seinen Gott
Schafft, ganz im Sinne des Feuerbachischen Materialismus. Auch
bei Silesius gibt es keine personliche Unsterblichkeit, sondern nur
ein mystisches Untertauchen der Seele in Gott, ensprechend der

Auflsung des materiellen Individuums im All der physischen
Natur:

Ich selbst bin Ewigkeit, wenn ich die Zeit verlasse
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse.

Der Kkiinstlerisch reinste Ausdruck dieser Vergottung der sinn-
lichen Lebensherrlichkeit sind die Sieben Legenden, die auf Ostern
1872 erschienen, nachdem das Manuskript fast zwei Jahrzehnte
in Kellers Pult gelegen. Er habe, sagt er im Vorwort, jenen ab-
gebrochen schwebenden Gebilden zuweilen das Antlitz nach einer
andern Himmelsgegend hingewendet, als nach welcher sie in der
Uberkommenen Gestalt schauen. So weit ist er nun von aller
Spezifisch christlichen Religiositdt entfernt, dass ihm das Wunder
der katholischen Legende etwas religids vollig Belangloses ge-
Wworden ist und er es um so reiner als poetisches Motiv verwen-
den kann: als Symbol gesteigerter Naturkraft, dhnlich wie wir
€twa den Wundern in den Homerischen Gedichten gegeniiber-
Stehen. Die ganze Reihe der Sieben Legenden ist nach Inhalt,
Form und Anordnung ein einziges Hohes Lied auf die Herrlichkeit
des Lebens.

Inhaltlich: In den drei Marienlegenden tritt die himmlische
Jungfrau als Spenderin rein irdisch-menschlicher Freuden auf. Sie
erlost die wunderschone Bertrade von ihrem abscheulichen Ge-
mahl, der in duBerlichem Wohltétigkeitssport sein Gut vergeudet
hat (,Die Jungfrau und der Teufel*) und schenkt die holde Frau
Samt jhrem neuen Reichtum dem vertrdumten Zendelwald (,Die

347



Jungfrau als Ritter“); sie besorgt das Schliisselamt fiir die Nonne
Beatrix, damit diese ihr Geliisten nach den Freuden der Welt be-
friedigen und dem Ritter Wonnebold acht Sohne gebdren kann
(,Die Jungfrau und die Nonne“). In ,Eugenia und dem ,Schein-
heiligen Vitalis* werden ein Mddchen und ein Jiingling von ihrer
allzu spiritualistischen Abneigung gegen das Gliick des Ehestandes
geheilt. Noch am meisten Legendenspiritualismus enthélt das
sechste Stiick: ,Dorotheas Blumenkorbchen“. Aber es ist be-
zeichnend: Diese Legende féillt auch an Originalitdt der Erfindung
aus der Reihe heraus. Um so jubelnder klingt dann der Hymnus
von der Schonheit des irdischen Daseins in dem herrlichen Tanz-
legendchen.

Dann die Form. Nirgends wie hier schwelgt Kellers Dar-
stellungskunst so freudig in der Ausmalung des Sinnlich-Farbigen
und Edelgeformten bis zur virtuosenhaften Schilderung barockster
Motive, wie zum Beispiel der silbernen Schnurrbartgléckchen Guhls
des Geschwinden und der zierlich geflochtenen und bénderge-
schmiickten Nashaarzopfchen von Maus dem Zahllosen. Den
urspriinglich geplanten Titel der Sieben Legenden, ,Auf Goldgrund*,
hat Keller auf den energischen Rat Fr. Th. Vischers als zu prezids
aufgegeben, das Wesen aber dieser kostbaren Kunstwerkchen hétte
er uniibertrefflich bezeichnet: die leuchtende Uppigkeit buntester
Farben und zierlich-krauser Figuren, die scharf und klar auf dem
goldenen Grund eines freudesatten Gemiites schweben.

Endlich kommt der Gedanke frohlicher Weltbejahung nicht
zum mindesten in der kunstvollen Anordnung der Legenden zum
Ausdruck. So mannigfaltig die ganze Welt ist, die der Dichter
vor uns entrollt, so verschiedenartig die einzelnen Stiicke, so fein
sind sie inhaltlich in einander eingestimmt, flieBen sie gedanklich
ineinander iber, so dass man sie recht eigentlich mit den sieben
Farben des Sonnenspektrums vergleichen kann. Ein feiner Ge-
dankenfaden kniipft ein Stiick ans andere entweder nach dem
Gesetz der Ahnlichkeit oder dem des Gegensatzes. Die erste
handelt von dem Blaustrimpichen Eugenia, die zweite von Gebizo
und Bertrade: in der ersten wei die Frau den Wert des Mannes
lange nicht zu wiirdigen, in der zweiten schétzt der Mann die Frau
so wenig, dass er sie dem Teufel verhandelt. Sodann ist die
zweite mit der dritten wieder kunstvoll verbunden: die Jungfrau

348



Maria setzt sich in der zweiten an die Stelle der schlafenden Bet-
trade und besteht in ihrer Gestalt den Kampf mit dem Teufel;
in dhnlicher Weise hilft sie in der dritten dem schlafenden Zendel-
wald. Als Helferin steht, wie in der zweiten und dritten, die
Jungfrau in der vierten der Nonne Beatrix zur Seite, indem sie
gleichfalls die Gestalt derjenigen annimmt, der sie hilft, und ihre
Pilichten ausiibt. Zeigt die vierte, wie die Jungfrau feines Ver-
Standnis hat fiir die Sehnsucht des Frauenherzens, wie sie mithilit,
eine unnatiirliche Klosterpflicht zu verletzen und die Frau ihrem
Mutterberufe zuzufiihren, so schildert die fiinfte, wie die kluge Jole
die dumpfe Sehnsucht des Mdnchs Vitalis versteht und einen Mann
aus der Unnatur des Colibats zur natiirlichen Bestimmung fiihrt.
Wird dergestalt in der fiinften Legende der Mann von der Frau
firs Leben gewonnen, so wird in der sechsten, ,Dorotheas
Blumenkorbchen®, der geliebte Theophilus von der Mértyrin Doro-
thea zum Bekenntnis des Christentums und zum Maértyrtode, also
zur freiwilligen Verneinung des Lebens gebracht. Nur das letzte
Stiick, das Tanzlegendchen, scheint von dieser allgemeinen Kette
losgelést zu sein, in der Luft zu schweben. Es handelt sich auch
hier nicht, wie in den iibrigen, um eine Liebesgeschichte, um das
Verhiltnis von Mann und Weib zueinander. Sieht man niher zu,
SO gewahrt man, dass diese Sonderstellung Absicht ist: das Tanz-
legendchen fasst gedanklich den Grundgehalt der iibrigen in sich
Zusammen und bildet so die Pointe und Krone der ganzen Reihe.
Im Tanze findet die Inbrunst irdischen GenieBens ihre kiinstleri-
Sche Formung und Verkldrung, der Tanz ist die unmittelbarste
kiinstlerische Stilisierung der Weltlust. Und durch die Tinzerin
Musa dringt nun diese Weltlust sogar in den Himmel ein, und die
Musen, die Gottinnen antiker Weltfreude in Kunst und Wissen-
Schaft, erscheinen im Himmel und bewirken durch ihren Gesang,
der in der &sthetisch-feinen Luft des Himmels rauh, das heiBt
erdenschwer, mit irdischer Sinnenkraft geséttigt, erscheint, ein un-
endliches Heimweh unter den heiligen Himmelsbewohnern, eine
heiBe Sehnsucht nach den Herrlichkeiten der Erde, so dass nur
die gottliche Trinitit selber diesen Sturm banger Gefiihle, diese
Klage um das verlorene Paradies der Erde beschwichtigen kann.
Fiirwahr eine kiihne Verherrlichung dieser neuen Weltanschauung,
die den Menschen zum Herrn der Erde macht, wenn um ein Haar

349



diese Erdenlust die heiligen Vertreter der Jenseitsreligion des
Christentums in ihren Grundsidtzen wankend gemacht hitte!

Von solch inbriinstigem physischem Pantheismus, wie ihn
der Griine Heinrich und die Sieben Legenden verkiinden, fiihrt
keine Briicke zum religiosen Rationalismus der Reformtheologie.
Das verkiindet im zweiten Bande der Leute von Seldwyla (1874)
die Novelle ,Das verlorene Lachen“ mit energischem Ernst. Schon
der Titel weist auf das Bekenntnis hin, dass die Lebensfreudigkeit
nur wachsen konne aus dem tiefen Grunde einer Personlichkeit,
die in sich den Schwerpunkt trdgt, die Gott in der Fiihrung ihres
eigenen Lebens erfahren hat und sich damit begniigt, und dass
-alles Reden tiber die transzendenten Dinge deren Erkenntnis nicht
fordert, sondern nur den Humor, die innere Freudigkeit, aus der
Seele treibt. Zwischen den beiden Extremen des protestantischen
Rationalismus und des mystischen Pietismus ldasst der Dichter
Frau Justine sich bewegen, und sein Wohlgefallen ruht nicht auf
der Gestalt des aufgekldrten Pfarrers, der schone Worte im Munde
fiihrt und eine geldgierige Spekulantenseele im Busen trédgt, son-
dern auf den schlichten Sektiererinnen Ursula und Agathchen.
Aber auch deren einfiltige Frommigkeit geniigt dem Bediirfnis
des Gebildeten nicht mehr; dessen Weltanschauung verkiindet der
schwergepriifte Jukundus am Schlusse: ,Wenn die personlichen
Gestalten aus einer Religion hinweggezogen sind, so verfallen
ihre Tempel, und der Rest ist Schweigen. Aber die gewonnene
Stille und Ruhe ist nicht der Tod, sondern das Leben, das fort-
bliiht und leuchtet wie dieser Sonntagsmorgen, und guten Ge-
wissens wandeln wir hindurch, der Dinge gewirtig, die kommen
oder nicht kommen werden. Guten Gewissens und ungeteilt
schreiten wir fort; nicht Kopf und Herz oder Wissen und Gemiit
lassen wir uns durch den bekannten elenden Gemeinplatz aus-
einanderreiBen; denn wir miissen als ganze, unteilbare Leute in
das Gericht, das jeden ereilt.“

Das ist auch das Bekenntnis, das Goethe in einem aus dem
Italidnischen umgedichteten Vierzeiler ausgedriickt hat:
Allein den Schleier, der so vieles Wesen,
So viel Geschick verbirgt, sieh hin —

An seinem Saume steht geschrieben:
Bet’ an und schweig!

350



Indessen, auch die Feuerbachische Wirklichkeitsphilosophie
kann in frostigen und habsiichtigen Rationalismus umschlagen.
Wahrheitssinn und Gerechtigkeitsgefiihl forderten, dass Keller
diese Tatsache betonte, als er 1879/80 den Griinen Heinrich um-
arbeitete. Wie er in jenem Jugendaufsatz ,Eine Nacht auf dem
Uto“ gegen die kurzsichtigen Freigeister eiferte, so fiigt er jetzt
in die Dortchen Schénfund-Kapitel die Hanswurstgestalt des Peter
Gilgus ein und verspottet mit ihr die Erbdrmlichkeit iibereifriger
und &duBerlicher Feuerbachianer. Jenes Wort des Philosophen,
dass der Mensch seine Sinne zu Gott machen miisse, hat Gilgus
griundlich missverstanden: er hat das Modell eines Auges aus der
Naturaliensammlung einer Schule gestohlen und weist nun das
als seinen Gott vor; unter der Firma Feuerbachs aber schmarotzt
er sich bei all denen durch, die sich zu des Meisters freier Welt-
anschuung bekennen.

Aber auch eine betriibliche Erfahrung kann man beim zweiten
Griinen Heinrich machen: Kellers Freude an der Herrlichkeit des
sinnlichen Lebens hat abgenommen. Wenn in der ersten Fassung,
die unter dem Einfluss des Wirklichkeitsenthusiasmus der jung-
deutschen Dichtung und Philosophie steht, die badende Judith im
mitterndchtlichen Mondlicht die Offenbarung der Schoénheit der
Natur in das schauernde Gemiit des zum Manne erstarkenden
Jiinglings gieBt, so ldsst der Dichter nun solche ,Nudititen* als
unziemlich weg. Im ,Salander vollends (1886) ist diese Missachtung
Sinnlicher Schénheit zu einer bittern Brandmarking des AuBern
als des AuBerlichen gesteigert. Da hat der Dichter, der im Sinn-
gedicht gleichsam als VerkOrperung der Schonheit des Lebens
den kostlichsten Kranz holder Frauenblumen vor uns ausgebreitet,
in der Gestalt eines auBen schonen, innen leeren und unappetit-
lichen Weibes die bittere Alterswahrheit verkiindet: Alles ist eitel.
Myrrha, die Schwigerin des aufschneiderischen Spekulanten Louis
Wohlwend, zu der Salander als bejahrter Mann noch eine starke
Leidenschaft hinzieht, scheint wegen ihres klassischen Profiles echt
hellenischen Gebliites zu sein; aber sie entpuppt sich als bldd-
sinnig, und Salanders Sohn entdeckt, dass ihr Atem nach Wurst
duftet. Wird man da nicht an das Wort Walthers von der Vogel-

weide erinnert :
Diu werlt ist fizen schoene, wiz, griien’ unde rot
und innen swarzer varwe, vinster sam der tot.

351



Man wird in der Schaffung dieser Myrrha-Gestalt ein neues
Aufflackern des alten Spiritualismus erblicken diirfen, dem Gott-
fried Keller in seinen kraftstrotzenden Jugend- und Mannesjahren
so energisch den Riicken gekehrt. Biblische Vorstellungen bewegten
sich nach dem Berichte C.F. Meyers gegen das Ende seines Lebens in
seiner Phantasie. Wie Meyer ihn an einen gemeinsamen deutschen
Freund erinnert, der nicht gewusst habe, wer Ananias und Saphira
gewesen seien, bemerkt Keller: ,So sind viele von uns. Man
hat uns in der Jugend die Bibel verleidet, und doch stehen so
schone Sachen darin, gerade in der Apostelgeschichte.“ Als Bei-
spiel erwdhnt er den Fall des jungen Eutychus, der wahrend der
langen néchtlichen Predigt des Paulus einschldft, iiberwiegt und
auf die Gasse hinabstiirzt.

Indessen darf man aus diesen Worten ein Bekenntnis des
Christentums nicht herauslesen. Die Erzdhlung aus der Apostel-
geschichte reizt lediglich als dichterisches Motiv Kellers Phantasie,
sie hat keine Beziehung zu seinem religibsen Empfinden. Der-
selbe Meyer berichtet auch, er habe einst Keller vorgeschlagen,
seine Sterblichkeitslieder, statt sie zu einem Glaubensbekenntnis
zusammenzustellen, durch seine ganze Gedichtsammlung zu ver-
teilen, damit sie nicht als Bekenntnis, sondern nur als ,Stimmungen*
wirkten. Er habe es aber fiir gut befunden, abzubrechen, denn
Keller machte ein missmutiges Gesicht. Und nichts weiter als ein
poetisches Sinnbild fiir die Auflosung der menschlichen Person-
lichkeit darf man in dem bekannten Gedichtentwurf aus Kellers
allerletzten Zeiten erblicken: _

»Heerwagen, machtig Sternbild der Germanen, das du fdhrst
mit stetig stillem Zuge iiber den Himmel vor meinen Augen deine
herrliche Bahn, von Osten aufgestiegen alle Nacht! O fahre hin
und kehre téglich wieder! Sieh’ meinen Gleichmut und mein
treues Auge, das dir folgt so lange Jahre! Und bin ich miide,
o0 so nimm die Seele, die so leicht an Wert, doch auch an iiblem
Willen, nimm sie auf und lass sie mit dir reisen, schuldlos wie
ein Kind, das deine Strahlendeichsel nicht beschwert — hiniiber!—
Ich spdhe weit, wohin wir fahren.“
~ WINTERTHUR EMIL ERMATINGER

352



	Gottfried Kellers Weltanschauung [Schluss]

