Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Die Spruche der Weisheit von Omar Khayyam
Autor: Preconi, Hector G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SPRUCHE DER WEISHEIT
VON OMAR KHAYYAM

Deutsch von HECTOR G. PRECONI

Giyat-eddin Abu-I-Fath Omar ibn Ibrahim el-Khayyami war
in Nischapur im Khorassan geboren, im zweiten Viertel des elften
Jahrhunderts nach christlicher Zeitrechnung. Sein Familienname
deutet auf das Gewerbe der Zeltmacher, doch ist die spétere An-
sicht, dass er selber diesen Beruf ausgeiibt, wahrscheinlich irrig.
Denn Omar war in der Kenntnis des Korans ebensowoh! er-
fahren wie in den verschiedensten Wissenschaften, so dass er
seine Jugend, die Zeit der reichsten Aussaat, auf der beriihmten
Medressah seiner Vaterstadt, einer der besten Schulen jener Zeit,
Zugebracht haben diirfte. Wir wissen, dass ihm spiter ein méch-
tiger Gonner, Abu Tahir, die Fortsetzung seiner Studien er-
moglichte,

Auf der Schule von Nischapur soll Omar, wie iltere Biographen
berichten, einen Freundschaftsbund mit zwei Gefdhrten geschlos-
Sen haben, die beide spiter in der Geschichte Persiens bemerkens-
werte Stellungen einnahmen, mit Abdul Kassem, der dann als
Oberster Wesir den Titel Nizam-el-Mulk erhielt, und mit Hasan
SElbbah, dem Griinder einer fanatischen Sekte, der unter den
Kl‘f{uzfahrern als ,Alter vom Berge“ Schrecken verbreitete. Die
d“?_l Freunde schworen sich gegenseitig, dass der, welchem das
Gliick zuerst gewogen sein wiirde, den anderen von seinem Reich-
tUm und seiner Macht mitteilen sollte. Als Abdul Kassem die
hdchste Stelle im Reich erstiegen hatte, mahnten ihn die Freunde
an den Vertrag. Hassan Sabbah verlangte ein Hofamt; als er es
erhielt, sann er auf Rénke gegen seinen Wohltdter und einstigen
Teund, bis dieser ihn durchschaute und seine Verbannung ver-
fiigte, Da wurde Hassan zum Fiihrer wiitender Derwische, von
denen ejner Nizam-el-Mulk selber ermordete. Omar aber soll sich
Yon seinem Freunde nur die Einkiinfte eines Dorfes erbeten haben,
UM daraus in Frieden leben zu kdnnen.

Der dénische Gelehrte Arthur Christensen hat mit iiberzeu-
genden  Griinden nachgewiesen, dass diese Geschichte hdochst
Wahrscheinlich eine Legende ist. Aber ihr Wert als Zeugnis der

253



Verehrung, die Nmar bei den Persern genoss, wird dadurch nicht
eingeschrankt. Denn nichts anderes kann ihre Entstehung er-
kldren als der Wunsch, ihn mit den bedeutendsten Mdnnern seiner
Epoche in eine unmittelbare Beziehung zu bringen.

Das Schicksal fiihrte ihn bald in Wirklichkeit mit Nizam-el-
Mulk zusammen. Omar war schon wenige Jahre nach der Vol-
lendung seiner Studien als griindlicher Kenner des Korans und
der arabischen Literatur, der griechischen Philosophen und Mathe-
matiker und als Heilkiinstler weit beriihmt. Er vermochte den
Prinzen Sandschar zu heilen, als ihn alle andern Arzte schon
aufgegeben hatten, und dafiir lieB ihn dieser, als er Sultan gewor-
den, neben sich auf dem Throne sitzen, was freilich auch von
andern Fiirsten erzdhlt wird. Den GroBen jener Zeit aber er-
schien eine andere Kunst wertvoller, die Omar auszuiiben ver-
stand. Er war Astronom, und von ihm erwartete man zuver-
lassige Kunde der Zukunft aus den Gestirnen. Es ist uns iiber-
liefert, dass er selber nicht ohne Spott diese triigerische Weisheit
verkiindete. Um ihretwillen mag er an den Hof der Seldschukiden
berufen worden sein, die damals iiber Khorassan herrschten.
Dort war Nizam-el-Mulk der Wesir Alp Arslans und spéter auch
Sultan Malikschahs, unter dem Omar das bedeutsamste Werk
seines Gelehrtenlebens unternahm. Im Jahre 1074 unserer Zeit-
rechnung berief der Sultan die ersten Astronomen des Landes zur
Neuordnung des Kalenders; an ihrer Spitze stand Omar Khayyam.
Die Versammlung setzte den Zeitpunkt des Neujahrsanfangs auf
den Tag fest, an dem die Sonne ins Zeichen des Widders tritt.
Der Neujahrstag, das Norus-Fest, fiel mit dem Friihlingsanfang
zusammen. Bis auf den heutigen Tag ist dieser Kalender, El-
Galali genannt, in Persien in Gebrauch. Er soll der gregoriani-
schen Reform vorzuziehen sein.

Im Jahre 1092 starb Malik Schah. Uber Persien brach eineé
Zeit schwerer Wirren ein. Palastrevolutionen erschiitterten den
Staat von oben und der weitgedehnte Korper des Reiches zuckte
unter den Aufstinden, die wie ein schleichendes Ubel bald da,
bald dort zum Ausbruch kamen. Persien war wie ein Bollwerk
zwischen Osten und Westen gestellt, von beiden Seiten bedroht,
nicht stark genug, um auch nur nach der einen den Drang ent-
schieden zu ‘hemmen. Noch waren die Tataren nicht aus dem

254



Osten gekommen, die spiter unter Dschingis Khan wie ein
Wiitendes Meer hereinbrechen sollten. Aber schon waren die
Tiirken erschienen, vom Westen her drohte immer noch Byzanz,
das den stolzen Namen Roms in Ewigkeit furchtbar zu machen
schien, aus dem Siiden waren die Araber gekommen und hatten
den Islam dem unterworfenen Lande gebracht, das eine Freistatt
jedes Glaubens war.

Ein unstillbarer Durst, die Gottheit zu erkennen und sich mit
ihr zu vereinigen, scheint von jeher die Bewohner Irans verzehrt
Zu haben. Schon in den ersten Zeiten der Geschichte war die
herrschende Religion des Staates von andern Formen des Glau-
bens bedroht, und bis auf heute hat die ndmliche Krait in der
Bildung des Babismus und des Behaismus fortgewirkt. Es ist keine
leere Phrase, wenn man von einem besonderen religionsschopfe-
rischen Genie der Semiten redet; denn auf dieser Hochebene er-
Sann Zarathustra sein System der Zweiheit alles Seienden, nicht
Minder tief als die Einheitslehre. Zur Zeit Omars war die Weis-
heit Zarathustras noch lebendig. Kurz vorher, bis die Tiirken ins
Land kamen, hatte sie ihre letzten Denkmiler des Schrifttums ge-
Schaffen. Die Lehre Manis lebte in Persien verborgen weiter, und
auch die Ketzerei der Mazdakiten war nie vollig unterdriickt wor-
den. Daneben gab es rechtglaubige Christengemeinden. Von In-
dien her wirkte der Buddhismus. Der Islam selber hatte sich in
Sekten aller Art gespalten. Der aus Arabien stammende Sufismus
hatte hier eine eigene Entwickelung durchgemacht. Eine Sekte
von Aufkldrern, die Mutaziliten, leugnete die Ewigkeit des Korans
und schriinkte den Begriff der Vorherbestimmung ein, der mit
df'ir unendlichen Giite der Gottheit nicht rationalistisch zu ver-
tinigen war. Andere suchten auf dem Wege mystischen Schauens
das Geheimnis zu erkennen. Gerade zu Omar Khayyams Zeit
Nahm die Sekte der Ismaeliten jene fiirchterliche Gestalt an, die
auf Jahrhunderte den ,Derwisch’ zum Urbild des Fanatikers machte,
und vielleicht entstand aus Hasan Sabbahs Name das Wort »AS-
Sassipe“, das in einigen europiischen Sprachen weiterlebt. Es war
der Uberschwang der Mystik, der die Derwische von jedem Ge-
Setz 16ste, wie er es spdter im Westen bei den tollen Sekten zu
B.Eginn des Zeitalters der Reform getan hat. So wirkten neben-
€inander alle Lehren. Zweiundsiebzig Religionen glaubte man

255



zdhlen zu konnen, und die rechtgldubigen Moslemin stritten mit
allen Andern darum, ob der Islam unter dieser Zahl begriffen
sei oder eine eigene Stellung fiir sich habe. Jeder Glaube aber
war von dem starken Pessimismus durchsetzt, der als eigentliche
Grundstromung auf alles Denken Einfluss gewann.

Auch die Philosophie entging dieser Strémung nicht. Sie
suchte mit nicht geringerem Eifer das Wesen von Gut und Bose
zu erkennen. Die Hilfsmittel der Kklassischen Philosophie der
Griechen standen ihr dabei zu Gebote. Der alte Kampf zwischen
Plato und Aristoteles trennte auch die persischen Weisen, die
Jahrhunderte hindurch die Flamme ernédhrten, die spéter im Westen
wieder zu hellem Brande auflodern sollte. Der grote Philosoph
Irans, der die klassische Form fiir die Weisheit seines Volkes
fand, war Ibn Sina, ein iberzeugter Neuplatoniker. Unter dem
latinisierten Namen Avicenna war er als Zauberer und Heide dem
christlichen Mittelalter bekannt und der groBte Aristoteliker, der
Heilige Thomas von Aquin, wird auf den kirchlichen Triumph-
bildern dargestellt als Uberwinder des persischen Weisen, der neben
den christlichen Haeresiarchen erscheint. Ibn Sina leugnete Gut
und Bose, weswegen ihn andere, wie Abu Said, tadelnd zu wider-
legen suchten. Aber die neuplatonische Theosophie Ibn Sinas
miindete in der selben Mystik wie der Pantheismus seines Geg-
ners. Die von ihnen aufgebauten logischen Systeme wichen bald
einer schrankenlosen Spekulation, die sich fast nur mit meta-
physischen Fragen befasste und notwendigerweise zur allgemeinen
Skepsis fithren musste. So bildet das Denken der Perser zur Zeit
Omars das Bild volliger Verwirrung. Ohne Halt und Ziel scheinen
Alle nur mit Erkenntnis zu spielen. ,Der maBlose Gebrauch des
induktiven Verfahrens hat zu dieser moralischen Verfassung ge-
fiihrt. Die Induktion hat den Verstand aufs feinste gescharft,
aber ihn gleichzeitig mit einer Art von unbewusster Skepsis ge-
farbt, die aus dem Bediirfnis selber hervorgeht, der metaphysischen
Neugier keine Grenzen zu ziehen. Sie hat so viel verschiedene
Dinge gezeigt, sie fiihrt die Einbildung so leicht in die wechsel-
reichsten Linder, sie ist immer so schnell bereit, den Geist in
die Tiefe des Abgrunds zu fiihren, wenn sie ihn in luftigen Hohen
schweben lieB, dass endlich keine Sehnsucht, kein Bediirfnis, keine
Zeit mehr bleibt, um sich endgiiltig an eines der Ergebnisse zu

256



halten, die sie darbietet. Man ldsst sich in dieser unbestimmten
Atmosphire wiegen, oder besser noch, man empfindet unaufhor-
lich jenes Gefiihl, das den Wanderer in manchen Gebirgsgegenden
freudig dahinziehen ldsst; der Weg ist lang, ohne Horizont, Felsen
Steigen auf zu beiden Seiten und drohen selbst den schmalen
Streifen Himmelsblau zu verdecken, der iiber ihren Spitzen schwebt;
man sieht keinen Ausweg, aber dennoch schreitet man vorwarts
und endlich tut der Pass sich auf; dann neue Zweifel, neue Lo-
Sung, und bald wandert man nicht mehr um vorwaérts zu schreiten,
Sondern einzig um der Lust willen, das ewige Ritsel des Weges
Zu 1sen.“ (Gobineau, Les Religions et les Philosophies. Mitgeteilt
bei Christensen, Recherches sur les Ruba‘iyat de ‘Omar Hayyam.)

Nach dem Tode Malikschahs scheint sich Omar in seine Vater-
Stadt zuriickgezogen zu haben, um vor den politischen und gei-
Stigen Wirren im Frieden einer Gelehrtenstadt Ruhe zu finden. In
einem Traktat iiber die Algebra, einem der wenigen erhaltenen
Werke Omars, klagt er iiber die Harte des Schicksals und den
Verfall der Wissenschait. Wahrscheinlich ist die Schrift zu jener
Zeit in Nischapur entstanden. Die Stadt wurde, da sie als Hoch-
burg der Rechtgldubigen galt, in die Welthdndel miteinbezogen.
1095 wurde sie von einem Emir von Khorassan belagert, aber
Ohne Erfolg, und kurz darauf brachen unter der Stadtbevilkerung
Sghwere religiose Kampfe aus. Omar, an dessen Rechtglaubigkeit
die Mufti zweifeln mochten, musste um sein Leben besorgt sein.

Wir wissen kaum, wie weit die Rubaiyat Omar Khayyams
ZU seinen Lebzeiten bekannt waren. Als Kenner der arabischen
chhtung hatte er in dieser Sprache einiges geschrieben, von dem
Sich vier kleine Kassiden erhalten haben. Aber er war nicht ein
ber ufsmaBiger persischer Dichter. Er hat keinen Diwan verfasst
und die Sammlung seiner Vierzeiler ist kaum vor seinem Tode
z‘_lsammengestellt worden. Er lebte nicht von seiner Kunst, wie
fhe Poeten, die an den Hofen der Sultane Liebeslieder reimten,
'Mmer mehr nach iiberkommener Schablone. Die Liebe nimmt
daher nyr geringen Raum in seiner Dichtung ein und seine Ge-
danken ypq Bilder sind selbstdndiger, wenngleich auch er nicht
8anz auf die feststehenden Formeln verzichtet. Es ist uns iiber-
llf’-fert, dass Omar beim Trinkgelage Verse aus dem Stegreif in
die blaye Luft dichtete. Wie viele aber von seinen Spriichen so

257



entstanden sind, werden wir nie mehr erfahren. Wir wissen nicht
einmal, wie viele Rubaiyat, die Omars Namen tragen, wirklich
auf ihn zuriickzufiihren sind. Ein Dutzend etwa scheint ihm ge-
sichert zu sein, wdhrend die Zahl aller Vierzeiler, die in ver-
schiedenen Handschriften unter seinem Namen aufgefiihrt sind, in
die Tausende geht. Viele freilich sind nur Varianten eines Themas,
verschiedene Lesarten eines ndmlichen Vierzeilers. Einige Rubaiyat
werden auch andern Dichtern zugeschrieben, die teils vor Omar,
zum groBeren Teil aber spdter gelebt haben. Der russische
Forscher Schukowski hat zuerst diese ,wandernden Rubaiyat“ ent-
deckt und seither ist ihre Zahl schon auf einige achtzig gestiegen.
Da auch die idltesten Handschriften, die Omar Khayyams Namen
tragen, erst Jahrhunderte nach seinem Tod entstanden sind, ldsst
sich in keinem Fall mehr mit Sicherheit der Dichter feststellen.
Aber selbst wenn noch eine viel groBere Zahl dem Omar selber
abgesprochen werden miisste, so bliebe sein dichterisches Werk
fast unverdndert, weil es alle Stromungen des geistigen Lebens
in Persien widerspiegelt und sich daher auch Schopfungen Anderer
angliedern konnte.

Omar wurde spéter von den Sufi als einer der ihren betrachtet.
Nicolas hat diese Auffassung uneingeschrankt iibernommen, die
seither bezweifelt und heftig bestritten wurde. Der Sufi Nagm-
ed-din Razi, der um die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts lebte,
anerkennt die Gelehrsamkeit, Klugheit und Weisheit Omars, aber
er nennt ihn einen schamlosen und verworfenen Menschen. Zur
selben Zeit aber hatten schon die Sufi begonnen, die Verse Omars
in ihrem Sinne zu deuten. Aus den Dichtungen selber kénnen
wir keine befriedigende Antwort ziehen, da selbst die Anwendung
sicher sufischer Formen keinen Beweis liefert; denn zu jener Zeit
waren diese Ausdriicke schon in den allgemeinen Sprachgebrauch
iibergegangen. Einige Rubaiyat, die allgemein Omar zugeschrieben
werden, konnen nicht anders als mystisch gedeutet werden, andere
sind sicher nach dem Wortlaut zu verstehen. Bei der allgemeinen
Unsicherheit iiber die Urheberschaft lassen aber auch diese
Verse keinen Schluss zu. Dafiir aber, dass Omar den sufischen
Gedanken nicht ferne stand, biirgt eine von Christensen heraus-
gegebene Handschrift, in welcher der Dichter am Schluss einqS
Traktates iiber die Metaphysik ein sufisches Glaubensbekenntnis

258



ablegt, die sufische Mystik als hochsten Weg zur Erkenntnis
Gottes preist.

Ob Omar den Rechtgldubigen als Sufi verddchtig schien oder
als freidenkerischer Philosoph, wissen wir nicht mehr. Aber es
ist wahrscheinlich, dass er in den ersten Jahren des zwolften
Jahrhunderts unserer Zeitrechnung nach Mekka wallfahrtete, sei
€S, um den Ruf seines rechten Glaubens zu festigen oder um sich
den Verfolgungen in Nischapur zu entziehen.

Die uns iiberlieferten Dichtungen erkldren den Hass der
Orthodoxen zur Geniige, ob man sie wortlich deute oder alle-
gorisch. ' Die Perser hatten sich ldngst an bildliche Ausdriicke
gewohnt; ihre ersten Dichter, Abu Said und Ansari, hatten sym-
bolische Verse geschrieben. Die allegorische Auslegung war so
verbreitet, dass sie nicht einmal vor dem Koran Halt machte und
dabei schlieBlich so weit ging, alle seine Verbote und Befehle
hinwegzuinterpretieren. Darum braucht man selbst in weitgehen-
der bildlicher Deutung der Rubaiyat nichts Kiinstliches zu sehen,
Um so mehr als diese auch die Geltung des wortlichen Sinnes
nicht durchaus ausschlieBen muss.
~ Der Wein, der in den Rubaiyat so viel gepriesen wird — und
In den Handschriften noch weit mehr als in dieser Auswahl —
ISt sicherlich nach beiden Sinnen zu begreifen. Der Koran ver-
bot das Weintrinken, das den Anhdngern der alten Zarathustra-
lehre erlaubt war. Der Trinker setzte sich in offenen Widerspruch
2ur Orthodoxie und veréchtlich nannten ihn die Glédubigen ,Mog*,
®inen Magier, mit dem alten Namen der Zarathustrianer. Die
Schenken fanden sich oft an verborgenen Orten, in Hohlen und
verfallenen Tempeln, um die Zecher vor den spidhenden Augen
der Mufti zu sichern. Nicht nur aus den Rubaiyat, sondern auch
Us den Zeugnissen von Zeitgenossen wissen wir, dass Omar
Khayyam wirklich ein Mog war, dass er Wein trank und in der

runkenheit lose Reden fiihrte, worin er selbst die Gottheit nicht
V(_fl'schonte. Aber der Rausch selber war den Persern zum Sinn-
b"d.gewmden. Nur wer sein Denken aus den Fesseln der Ortho-
doxie befreit hatte, konnte Wein trinken. So erkldrt es sich, dass
Man die Traube und ihren bacchischen Saft bald als ein Symbol
der forschenden Weisheit ansah und die Trunkenheit als ein Bild
der Ekstase, der mystischen Vereinigung mit der Gottheit. Fast

259



alle Verse Omars, die Wein und Trunkenheit besingen, lassen
sich auch mystisch deuten; einige sind ohne eine solche Auslegung
gar nicht zu verstehen.

In der Weisheit Omars erkennen wir deutlich die Lehren der
Sufi, Die asketische Mystik des arabischen Lehrers Hasan Basri,
der noch im ersten Jahrhundert der Hedschra gestorben war, hatte
sich in Persien bald umgewandelt. Anstelle der Askese trat die
Meditation als gepriesenes Mittel zur Erkenntnis des Hochsten,
zur geheimnisvollen Vereinigung mit Gott, die frith schon zum
Pantheismus filhren musste. Abu Said hatte den gedrdngten Aus-
druck fiir diese Lehre geschaffen, die spéter nur immer neu ab-
gewandelt wurde:

Als noch im Chaos die Gestirne sich verloren,

als Wasser, Luft und Land und Feuer nicht geboren,
weissagt’ ich selber das Geheimnis meiner Einheit,
eh’ ich mir Leib und Geist und Stimme noch erkoren.

Von dieser Einheitslehre ausgehend, strebten die Sufi nach
dem Fana, der Vereinigung und Auflésung in Gott, in der viel-
leicht ein buddhistischer Einfluss zu erkennen ist. Und auf dem
namlichen Grunde standen die Weisen, die nunmehr die alte
Scheidung von Gut und Bose verleugneten und das Ubel als eine
Schopfung Gottes daraus erkldrten, dass alles Seiende sich nur
durch seinen Gegensatz offenbart, dass also die Fiille alles Guten
sich selber das BoOse schaffen musste, um sichtbar und wirksam
zu werden.

Der Sufismus war zur Zeit Omars noch keine mit Formeln
umgebene Lehre. Er war vielmehr eine esoterische Weisheit, fiir
die ihre Bekenner keine neuen Freunde werben wollten. Sie kamen
aus allen Religionen und Sekten, die zweiundsiebzig Tore schienen
dem Sufi gleich breit, um ins Land der Erkenntnis einzutreten.
Und neben der sufischen Mystik selber war Raum fiir jede Lehre
und jeden Zweifel. So scheint Omar Khayyam iiber alle Lehren
und selbst iiber den Sufismus erhaben zu einer Skepsis vor-
gedrungen zu sein, die aber nicht zur geistigen Anarchie fiihrte,
sondern alle Farben und Lichter widerspiegeln konnte, die in der
Kultur Irans aufblitzten. Nach auBen mag sich Omar mit den
Anforderungen des Islam abgefunden haben. Der persische ,Ket-
man*, die eifersiichtige Bewahrung religioser Geheimnisse vor dem

260



Uneingeweihten, der aus Furcht vor Verfolgungen so gut wie aus
Missachtung der Andern sich erkldart, war schon damals fest ein-
gewurzelt, ,Verrate das Geheimnis nicht!“ war von jeher das
Axiom der mystischen Schulen und immer kehrt es bei den per-
sischen Dichtern wieder, mit Bildern verbunden, die unter dem
Anschein einer leichten Wahrheit tiefsinnige Lehren bergen.

Um das Jahr 1112 lebte Omar Khayyam in Belk. Aus dieser
Zeit stammt der Bericht des einzigen Zeitgenossen, von dem uns
ein unmittelbares Zeugnis iiber den Dichter iiberliefert ist, Nizami
Harudi Samarkandi. Er traf mit dem Dichter im Hause des Emir
Abu Sad zusammen, was auch beweist, dass Omar immer noch
von den GroBen und Michtigen geehrt wurde. Der Astrologe,
der sonst an seine eigenen Voraussagen kaum zu glauben schien,
Prophezeite hier, sein Grab werde einst an einer Stelle liegen, die
ZVf'eimal in jedem Jahr von den Bdumen mit Bliiten iiberschiittet
V"’li!'dE, und Harudi war dariiber erstaunt, weil ihn das unmog-
lich diinkte. Einige Jahre spdter wohnte Omar in Marv beim
GfOlﬁwesir Sadreddin Muhammed und der Konig berief ihn an
Seinen Hof.

Im Jahre elfhundertdreiundzwanzig starb Omar in Nischapur.
Sahrazuri berichtet von seinem Tod, er habe im ,Buche der Hei-
'“_"g“ Ibn Sinas gelesen, bis zum Abschnitt ,Von dem Einen und
Vlelfachen“. Da habe er sich erhoben, seine Gebete gesprochen
und seine letzten Anordnungen getroffen. Den ganzen Tag habe
€ nichts gegessen oder getrunken, am Abend habe er sich nach
dem Gebet tief zur Erde geneigt und also gesprochen:

. »O mein Gott! In Wahrheit habe ich nach dem MaBe meines
onnens nach Deiner Erkenntnis gestrebt. Verzeih mir darum.

Wahrhafﬁg. was ich an Erkenntnis Deiner habe, soll mich Dir
€mpfehlen, «

Und nach diesen Worten gab Omar Khayyam seinen Geist auf.

Zwolf Jahre spater fand Harudi des Dichters Grab in Nischa-
pur an einer Gartenmauer, iiber die sich die weiten Kronen von
Vlrnbalimen und Pfirsichbdumen neigten, und der Grabhiigel war

On B}utenblﬁttern ganz iiberschiittet. ,Da gedachte ich,“ sagte
hf"“d': »der Worte, die ich ihn in der Villa von Belk sagen
Orte, und ich brach in Trinen aus, weil ich auf der Oberfliche

261



der Erde und in allen Gegenden der bewohnbaren Welt nirgends
mehr einen Mann erfand wie ihn.“

*

Der Weltruhm der Rubaiyat ist der englischen Ubersetzung
von Edward Fitzgerald zu verdanken, die nach dem Erscheinen
der zweiten Ausgabe im Jahre 1868 sich iiber alle Ldnder west-
licher Kultur verbreitete und Omar Khayyams Namen mit einer
Ehrfurcht umgab, wie er sie kaum im Osten erfahren hatte. Der
Englinder hielt sich freilich nicht streng an die Handschrift und
eroffnete sogar die Reihe der Vierzeiler mit einem, den er selber
gedichtet hatte. Aber er stellte die Verse, von denen jeder ur-
spriinglich ein unabhéngiges, scharf geprdgtes Epigramm ist (nur
in einem einzigen Falle gehoren zwei Rubaiyat sicher zueinander,
weil eines die Frage und das andere die Antwort enthélt), in eine
logische Reihe, sodass eine neue Dichtung daraus entstand. Wenn
dabei auch mancher Ubergang erzwungen werden muss und
schroffe Wechsel der Stimmung nicht ganz zu vermeiden sind, so
ist doch in dieser Ausgabe der Versuch Fitzgeralds, im Anschluss
an seine Losung, neu unternommen worden.

Noch hing die Ddmmerung am Himmelssaum,

da rief es aus der Schenke mir im Traum:

— Erwacht, ihr Kinder, fiillt den Becher auf,

eh’ euch des Lebens Saft versiegt und Schaum! —

I1.

Und als der Hahn gekriht, da flehten sehr
die vor der Schenke: — Gebt den Schliissel her!
Ihr wisst, wie kurze Frist uns ist gegeben,
und wenn wir gehn, wir kehren nimmermehr. —

I

WeiBt du, warum im Morgenrot der Hahn
mit lautem Ruf begriiBt des Tages Nahn?
Er weist im Spiegel dir die Nacht, in der du
nicht einen Schritt zur Weisheit hast getan.

262



Iv.

Steh auf und schau beim Schein des Morgenlichts
Im Wein den Spiegel deines Angesichts.

Denn, Knabe, diesen Augenblick erspihst du
vergeblich wieder in der Welt des Nichts,

V.

Iram mit seinen Rosen ist verschwunden

und Dschemschids Becher, siebenfach umwunden.
Doch hab’ ich immer noch am Rebstock Wein
und Garten voller Blust am Bach gefunden,

VI

Komm, fiill das Glas! Der Friihling ist im Land.
Wirf in die Glut des Winters Buligewand.

Schon hob der Vogel ,Zeit* die leichten Schwingen
Zum kurzen Fluge nach dem ew’gen Strand.

VIIL.

Lust oder Leid! Der Tod ist sicher nur

ob du in Belk nun oder Nischapur.

Schenk ein! Es geht der Mond, wenn wir verschwunden,
noch lange, lange, seine ew’ge Spur.

VIIL

Wohl tausend Bliiten weckt ein einziger Tag —
entbldttert sieht der Abend sie im Hag.
Es starb Dschemschid im selben Sommermonde,
der uns die ersten Rosen bringen mag.

1X.

Lieg’ ich mit dir allein auf griinen Weiden,
da wo sich Gartenland und Wiiste scheiden,
Wo man nicht Herren oder Sklaven kennt,
so mag der Sultan selber mich beneiden.

X.

Im Griin mit einem Brot und einem Krug

voll Wein und einem Buche fein und klug,

und neben mir dein Lied dann in der Wildnis —
so ist die Wildnis Paradies genug.

XL

Lang hab’ ich suchend meinen Blick geweidet
in dieser Welt, die stets am Sterben leidet.
Was fand ich? dass der Mond vor dir verblasst
und die Cypresse deinen Wuchs beneidet.



264

XII.

Und spihtest du bis an den letzten Saum,
die Welt ist Staub und ist ein bbser Traum.
Und Eines ward den Menschen nur gegeben:
der alte Wein, der Jugend weicher Flaum.

XIIL

Die sorglich all ihr Gold behiitet haben
und die damit gespielt wie lose Knaben,
sind Alle Staub geworden. Keiner geht
bei ihrem Leichenstein nach Gold zu graben.

XIV.

Mir scheint, die Rosen bliithen rot wie Blut,
wenn unterm Gras ein toter Caesar ruht.
Und ihre Diifte saugt die Hyazinthe

aus einem Haupt, das einst voll Lebensmut.

XV.

Am Bachesrand, wo hell die Vigel sangen,

hast du im feinen Gras gekiihlt die Wangen.

Sei deine Last ihm leicht — wer weiB, wie schon
die Lippe war, aus der es aufgegangen.

XVI.

Fiill mir den Becher, der Vergessen reicht,
von Reu und Sorge sei das Heute leicht.

Morgen? warum ? bei siebentausend Jahren
der Vorzeit bin ich morgen schon vielleicht.

XVIL

So denk doch, was du in die Welt gebracht
und was du mitnimmst in die letzte Nacht!
Trinke, mein Freund, der Tod hat iiber Alle,
ob niichtéern oder trunken, gleiche Macht!

XVIIL

Khayyam, der Weisheit Zelte ndhtest du —

Tief steckt’ im Schlamm des Kummers doch dein Schuh.
Dann schnitt das Schicksal deinen Lebensfaden —
Um einen Deut schlug dich der Trodler zu.

XIX.

Sei gliicklich, derin das Leid ist ohne End.

Die Sterme kehren einst am Firmament
dorthin, wo sie schon waren — und ein Andrer
bewohnt das Haus, das man dein eigen nennt.



g i 1 I b

HALTE DEVANT UNE FERME



XX.

Noch jede Hoffnung, die ein Mensch gefunden,
ist wieder Asche worden und entschwunden.
Und wenn sie bliihte, war’s wie frischer Schnee
auf heiBem Wiistensand — nur wenige Stunden.

XX

Man sagt, dass ,Tag-und-Nacht* die Tiire sei
In dieser alten Karawanserei.

Es kommt herein ein Sultan nach dem andern
und bleibt ein Stiindchen etwa oder zwei.

XXII.

Khayyam, dein Leib ist wie ein Fiirstenzelt.
Die Seele ward zum Sultan ihm bestellt.
Tritt sie hinaus, so wird es abgebrochen
und dann am nadchsten Lager aufgestellt.

XXIIL.

Das Fischlein sprach zur Ente: — Sag mir, wann
das Wasser wieder aufwirts flieBen kann? —
Die Ente drauf: — Wenn beide wir gebraten

und dann der Bach versiegt, was geht’s dich an?

XXIV.

Unglaubigkeit und Glauben trennt ein Hauch,
Was Zweifel ihr und Wissen nennt — ein Hauch.
Der Hauch ist kostlich, nutz’ ihn fréhlich aus.

Denk, wie das Leben rasch verbrennt — ein Hauch.

XXV.

Die wir geliebt, die Schénsten und die Besten,
die Zeit und Schicksal aus den Trauben pressten,
tranken den Becher ein Mal oder zwei

und schritten still durchs Schattentor im Westen.

XXVI.

Den Einen ist das ,Heute* héchster Hort,

die Andern trachten nach dem ,Morgen‘ fort.
Vom Turm des Schicksals ruft der Wiachter Allen:
— lhr Toren, Lohn ist weder hier noch dort! —

XXVIL

Nach beiden Welten forschte der Asket

Und sprach gelehrt und fromm wie ein Prophet.
Wo ist er jetzt? Sein Mund mit Staub verstopft,
sein Wort vergessen und im Wind verweht.

265



XXVIIL

Als ich noch jung war, hort ich mit Verlangen
gelehrte Minner groBe Worte fangen,

um jenes, dies und das. Doch bin ich stets
zur Tiire, wo ich kam, hinausgegangen.

XXIX.

Der Weisheit Samen sit’ ich schon als Kind

und hielt mit eigner Hand ihn warm und lind.
Und dieses war die Frucht, die ich geerntet:

— Ich kam wie Wasser und ich geh wie Wind. —

XXX.

Ich kam, weiB nicht warum, in diese Welt,
und nicht woher, so wie der Regen fillt.

Ich geh, weiB nicht wohin, wie in der Wiiste
ein heiBer Wirbelwind vor meinem Zelt.

XXXI

Du fragst, wozu die Dinge bunt und leer:
die ganze Antwort wire allzu schwer.

Aus einem weiten Meere steigt ein Trugbild
und sinkt zuriick ins selbe weite Meer.

XXXIIL

Was kam von selber und woher zu dir?
Was ging von selber und wohin von hier?
In einem Becher nach dem andern will ich
ertrinken dieses bosen Denkens Tier.

* *
*

V. Iram, ein von Koénig Sheddad angelegter, sagenhafter Garten, der irgendwo in
Arabien gelegen haben soll und unter der Sandwiiste begraben wurde, weil Gott den Uber-
mut des Flirsten strafen wollte, der das Paradies iibertroffen hatte. — Dschemschid, der
,Sonnen-Kdnig’, der gefeiertste Fiirst der iranischen Legende, besaB einen kristallenen Becher,
dessen Schale mit sieben Reifen, nach der heiligen Zahl der Himmel, Planeten und Meeré
umwunden war. Je nachdem die Schale bis zu einem der Reifen gefiillt wurde, spiegelte sie
die Geheimnisse eines der sieben Erdgiirtel wieder.

VII. Omar war in Nischapur geboren und lebte jahrelang in Belk, da er, wahrschein-
lich aus politischen Griinden, seine Vaterstadt verlassen musste.

XVI. Fiir jeden der sieben Planeten rechnet man eine Epoche von tausend Jahren.

XVIII. Der erste Vers enthdlt ein Wortspiel, da der Familienname Khayyam urspriing-
lich ,Zeltmacher* bedeutet; wahrscheinlich hat schon Omars Vater diesen Beruf nicht mehr
ausgeiibt; von dem Dichter wissen wir, dass er schon in frither Jugend wissenschaftliche
Ausbildung genoss.

XIX. Omar braucht mit Vorliebe Vergleiche aus der Astronomie, in der er einer der
bedeutendsten Forscher seiner Zeit war. Hier spielt er auf die in unendlich langen Zeit-
rdumen sich vollziehende Auflésung und Zusammensetzung von Sternbildern an.

(Schluss folgt.)

266



	Die Sprüche der Weisheit von Omar Khayyam

