
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Die Sprüche der Weisheit von Omar Khayyam

Autor: Preconi, Hector G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SPRÜCHE DER WEISHEIT
VON OMAR KHAYYAM

Deutsch von HECTOR G. PRECONI

Giyat-eddin Abu-l-Fath Omar ibn Ibrahim el-Khayyami war
in Nischapur im Khorassan geboren, im zweiten Viertel des elften
Jahrhunderts nach christlicher Zeitrechnung. Sein Familienname
deutet auf das Gewerbe der Zeltmacher, doch ist die spätere
Ansicht, dass er selber diesen Beruf ausgeübt, wahrscheinlich irrig.
Denn Omar war in der Kenntnis des Korans ebensowohl
erfahren wie in den verschiedensten Wissenschaften, so dass er
seine Jugend, die Zeit der reichsten Aussaat, auf der berühmten
Medressah seiner Vaterstadt, einer der besten Schulen jener Zeit,
Zl|gebracht haben dürfte. Wir wissen, dass ihm später ein mächtiger

Gönner, Abu Tahir, die Fortsetzung seiner Studien
ermöglichte.

Auf der Schule von Nischapur soll Omar, wie ältere Biographen
berichten, einen Freundschaftsbund mit zwei Gefährten geschlossen

haben, die beide später in der Geschichte Persiens bemerkenswerte

Stellungen einnahmen, mit Abdul Kassem, der dann als
oberster Wesir den Titel Nizam-el-Mulk erhielt, und mit Hasan
Sabbah, dem Gründer einer fanatischen Sekte, der unter den
Kreuzfahrern als „Alter vom Berge" Schrecken verbreitete. Die
drei Freunde schworen sich gegenseitig, dass der, welchem das
Glück zuerst gewogen sein würde, den anderen von seinem Reichtum

und seiner Macht mitteilen sollte. Als Abdul Kassem die
"ochste Stelle im Reich erstiegen hatte, mahnten ihn die Freunde
an den Vertrag. Hassan Sabbah verlangte ein Hofamt; als er es
Erhielt, sann er auf Ränke gegen seinen Wohltäter und einstigen

reund, bis dieser ihn durchschaute und seine Verbannung ver-
ugte. Da wurde Hassan zum Führer wütender Derwische, von
enen einer Nizam-el-Mulk selber ermordete. Omar aber soll sich

v°n seinem Freunde nur die Einkünfte eines Dorfes erbeten haben,
Urn daraus in Frieden leben zu können.

Der dänische Gelehrte Arthur Christensen hat mit überzeugenden

Gründen nachgewiesen, dass diese Geschichte höchst
Wahrscheinlich eine Legende ist. Aber ihr Wert als Zeugnis der

253



Verehrung, die Omar bei den Persern genoss, wird dadurch nicht
eingeschränkt. Denn nichts anderes kann ihre Entstehung
erklären als der Wunsch, ihn mit den bedeutendsten Männern seiner

Epoche in eine unmittelbare Beziehung zu bringen.
Das Schicksal führte ihn bald in Wirklichkeit mit Nizam-el-

Mulk zusammen. Omar war schon wenige Jahre nach der
Vollendung seiner Studien als gründlicher Kenner des Korans und
der arabischen Literatur, der griechischen Philosophen und
Mathematiker und als Heilkünstler weit berühmt. Er vermochte den

Prinzen Sandschar zu heilen, als ihn alle andern Ärzte schon
aufgegeben hatten, und dafür ließ ihn dieser, als er Sultan geworden,

neben sich auf dem Throne sitzen, was freilich auch von
andern Fürsten erzählt wird. Den Großen jener Zeit aber
erschien eine andere Kunst wertvoller, die Omar auszuüben
verstand. Er war Astronom, und von ihm erwartete man
zuverlässige Kunde der Zukunft aus den Gestirnen. Es ist uns
überliefert, dass er selber nicht ohne Spott diese trügerische Weisheit
verkündete. Um ihretwillen mag er an den Hof der Seldschukiden
berufen worden sein, die damals über Khorassan herrschten.
Dort war Nizam-el-Mulk der Wesir Alp Arslans und später auch

Sultan Malikschahs, unter dem Omar das bedeutsamste Werk
seines Gelehrtenlebens unternahm. Im Jahre 1074 unserer
Zeitrechnung berief der Sultan die ersten Astronomen des Landes zur
Neuordnung des Kalenders; an ihrer Spitze stand Omar Khayyam.
Die Versammlung setzte den Zeitpunkt des Neujahrsanfangs auf

den Tag fest, an dem die Sonne ins Zeichen des Widders tritt.
Der Neujahrstag, das Norus-Fest, fiel mit dem Frühlingsanfang
zusammen. Bis auf den heutigen Tag ist dieser Kalender, El-

Galali genannt, in Persien in Gebrauch. Er soll der gregorianischen

Reform vorzuziehen sein.
Im Jahre 1092 starb Malik Schah. Über Persien brach eine

Zeit schwerer Wirren ein. Palastrevolutionen erschütterten den

Staat von oben und der weitgedehnte Körper des Reiches zuckte

unter den Aufständen, die wie ein schleichendes Übel bald da,

bald dort zum Ausbruch kamen. Persien war wie ein Bollwerk
zwischen Osten und Westen gestellt, von beiden Seiten bedroht,

nicht stark genug, um auch nur nach der einen den Drang
entschieden zu hemmen. Noch waren die Tataren nicht aus dem

254



Osten gekommen, die später unter Dschingis Khan wie ein
wütendes Meer hereinbrechen sollten. Aber schon waren die
Türken erschienen, vom Westen her drohte immer noch Byzanz,
das den stolzen Namen Roms in Ewigkeit furchtbar zu machen
schien, aus dem Süden waren die Araber gekommen und hatten
den Islam dem unterworfenen Lande gebracht, das eine Freistatt
jedes Glaubens war.

Ein unstillbarer Durst, die Gottheit zu erkennen und sich mit
'hr zu vereinigen, scheint von jeher die Bewohner Irans verzehrt
zu haben. Schon in den ersten Zeiten der Geschichte war die
herrschende Religion des Staates von andern Formen des Glaubens

bedroht, und bis auf heute hat die nämliche Kraft in der
Bildung des Babismus und des Behaismus fortgewirkt. Es ist keine
leere Phrase, wenn man von einem besonderen religionsschöpfe-
r'schen Genie der Semiten redet; denn auf dieser Hochebene
ersann Zarathustra sein System der Zweiheit alles Seienden, nicht
winder tief als die Einheitslehre. Zur Zeit Omars war die Weisheit

Zarathustras noch lebendig. Kurz vorher, bis die Türken ins
Land kamen, hatte sie ihre letzten Denkmäler des Schrifttums
geschaffen. Die Lehre Manis lebte in Persien verborgen weiter, und
auch die Ketzerei der Mazdakiten war nie völlig unterdrückt worden.

Daneben gab es rechtgläubige Christengemeinden. Von
Indien her wirkte der Buddhismus. Der Islam selber hatte sich in
Sekten aller Art gespalten. Der aus Arabien stammende Sufismus
hatte hier eine eigene Entwicklung durchgemacht. Eine Sekte
v°n Aufklärern, die Mutaziliten, leugnete die Ewigkeit des Korans
Und schränkte den Begriff der Vorherbestimmung ein, der mit
der unendlichen Güte der Gottheit nicht rationalistisch zu
verengen war. Andere suchten auf dem Wege mystischen Schauens

as Geheimnis zu erkennen. Gerade zu Omar Khayyams Zeit
nahm die Sekte der Ismaeliten jene fürchterliche Gestalt an, die
auf Jahrhunderte den .Derwisch' zum Urbild des Fanatikers machte,
und vielleicht entstand aus Hasan Sabbahs Name das Wort
„Assassine", das in einigen europäischen Sprachen weiterlebt. Es war
er Liberschwang der Mystik, der die Derwische von jedem

Gesetz löste, wie er es später im Westen bei den tollen Sekten zu
eginn des Zeitalters der Reform getan hat. So wirkten neben-

e,nander alle Lehren. Zweiundsiebzig Religionen glaubte man

255



zählen zu können, und die rechtgläubigen Moslemin stritten mit
allen Andern darum, ob der Islam unter dieser Zahl begriffen
sei oder eine eigene Stellung für sich habe. Jeder Glaube aber

war von dem starken Pessimismus durchsetzt, der als eigentliche
Grundströmung auf alles Denken Einfluss gewann.

Auch die Philosophie entging dieser Strömung nicht. Sie

suchte mit nicht geringerem Eifer das Wesen von Gut und Böse

zu erkennen. Die Hilfsmittel der klassischen Philosophie der
Griechen standen ihr dabei zu Gebote. Der alte Kampf zwischen
Plato und Aristoteles trennte auch die persischen Weisen, die

Jahrhunderte hindurch die Flamme ernährten, die später im Westen
wieder zu hellem Brande auflodern sollte. Der größte Philosoph
Irans, der die klassische Form für die Weisheit seines Volkes
fand, war Ibn Sina, ein überzeugter Neuplatoniker. Unter dem
latinisierten Namen Avicenna war er als Zauberer und Heide dem
christlichen Mittelalter bekannt und der größte Aristoteliker, der

Heilige Thomas von Aquin, wird auf den kirchlichen Triumphbildern

dargestellt als Überwinder des persischen Weisen, der neben
den christlichen Haeresiarchen erscheint. Ibn Sina leugnete Gut
und Böse, weswegen ihn andere, wie Abu Said, tadelnd zu widerlegen

suchten. Aber die neuplatonische Theosophie Ibn Sinas
mündete in der selben Mystik wie der Pantheismus seines Gegners.

Die von ihnen aufgebauten logischen Systeme wichen bald

einer schrankenlosen Spekulation, die sich fast nur mit
metaphysischen Fragen befasste und notwendigerweise zur allgemeinen
Skepsis führen musste. So bildet das Denken der Perser zur Zeit
Omars das Bild völliger Verwirrung. Ohne Halt und Ziel scheinen
Alle nur mit Erkenntnis zu spielen. „Der maßlose Gebrauch des

induktiven Verfahrens hat zu dieser moralischen Verfassung
geführt. Die Induktion hat den Verstand aufs feinste geschärft,
aber ihn gleichzeitig mit einer Art von unbewusster Skepsis
gefärbt, die aus dem Bedürfnis selber hervorgeht, der metaphysischen
Neugier keine Grenzen zu ziehen. Sie hat so viel verschiedene

Dinge gezeigt, sie führt die Einbildung so leicht in die
wechselreichsten Länder, sie ist immer so schnell bereit, den Geist in

die Tiefe des Abgrunds zu führen, wenn sie ihn in luftigen Höhen
schweben ließ, dass endlich keine Sehnsucht, kein Bedürfnis, keine

Zeit mehr bleibt, um sich endgültig an eines der Ergebnisse zu

256



halten, die sie darbietet. Man lässt sich in dieser unbestimmten
Atmosphäre wiegen, oder besser noch, man empfindet unaufhörlich

jenes Gefühl, das den Wanderer in manchen Gebirgsgegenden
freudig dahinziehen lässt; der Weg ist lang, ohne Horizont, Felsen
steigen auf zu beiden Seiten und drohen selbst den schmalen
Streifen Himmelsblau zu verdecken, der über ihren Spitzen schwebt;
man sieht keinen Ausweg, aber dennoch schreitet man vorwärts
und endlich tut der Pass sich auf; dann neue Zweifel, neue
Lösung, und bald wandert man nicht mehr um vorwärts zu schreiten,
sondern einzig um der Lust willen, das ewige Rätsel des Weges
zu lösen." (Gobineau, Les Religions et les Philosophies. Mitgeteilt
bei Christensen, Recherches sur les Rubä'iyät de 'Omar Hayyäm.)

Nach dem Tode Malikschahs scheint sich Omar in seine Vaterstadt

zurückgezogen zu haben, um vor den politischen und
geistigen Wirren im Frieden einer Gelehrtenstadt Ruhe zu finden. In
einem Traktat über die Algebra, einem der wenigen erhaltenen
Werke Omars, klagt er über die Härte des Schicksals und den
Verfall der Wissenschaft. Wahrscheinlich ist die Schrift zu jener
Zeit in Nischapur entstanden. Die Stadt wurde, da sie als Hochburg

der Rechtgläubigen galt, in die Welthändel miteinbezogen.
1095 wurde sie von einem Emir von Khorassan belagert, aber
ohne Erfolg, und kurz darauf brachen unter der Stadtbevölkerung
schwere religiöse Kämpfe aus. Omar, an dessen Rechtgläubigkeit
die Mufti zweifeln mochten, musste um sein Leben besorgt sein.

Wir wissen kaum, wie weit die Rubaiyat Omar Khayyams
zu seinen Lebzeiten bekannt waren. Als Kenner der arabischen
.htung hatte er in dieser Sprache einiges geschrieben, von dem

S!ch vier kleine Kassiden erhalten haben. Aber er war nicht ein
erufsmäßiger persischer Dichter. Er hat keinen Diwan verfasst

und die Sammlung seiner Vierzeiler ist kaum vor seinem Tode
zusammengestellt worden. Er lebte nicht von seiner Kunst, wie

le Poeten, die an den Höfen der Sultane Liebeslieder reimten,
jjnrner mehr nach überkommener Schablone. Die Liebe nimmt

r nur geringen Raum in seiner Dichtung ein und seine
Gecken und Bilder sind selbständiger, wenngleich auch er nicht

§anz auf die feststehenden Formeln verzichtet. Es ist uns über-
!e ert' dass Omar beim Trinkgelage Verse aus dem Stegreif in
16 k'aue Luft dichtete. Wie viele aber von seinen Sprüchen so

257



entstanden sind, werden wir nie mehr erfahren. Wir wissen nicht
einmal, wie viele Rubaiyat, die Omars Namen tragen, wirklich
auf ihn zurückzuführen sind. Ein Dutzend etwa scheint ihm
gesichert zu sein, während die Zahl aller Vierzeiler, die in
verschiedenen Handschriften unter seinem Namen aufgeführt sind, in
die Tausende geht. Viele freilich sind nur Varianten eines Themas,
verschiedene Lesarten eines nämlichen Vierzeilers. Einige Rubaiyat
werden auch andern Dichtern zugeschrieben, die teils vor Omar,
zum größeren Teil aber später gelebt haben. Der russische
Forscher Schukowski hat zuerst diese „wandernden Rubaiyat"
entdeckt und seither ist ihre Zahl schon auf einige achtzig gestiegen.
Da auch die ältesten Handschriften, die Omar Khayyams Namen

tragen, erst Jahrhunderte nach seinem Tod entstanden sind, lässt
sich in keinem Fall mehr mit Sicherheit der Dichter feststellen.
Aber selbst wenn noch eine viel größere Zahl dem Omar selber

abgesprochen werden müsste, so bliebe sein dichterisches Werk
fast unverändert, weil es alle Strömungen des geistigen Lebens
in Persien widerspiegelt und sich daher auch Schöpfungen Anderer
angliedern konnte.

Omar wurde später von den Sufi als einer der ihren betrachtet.
Nicolas hat diese Auffassung uneingeschränkt übernommen, die

seither bezweifelt und heftig bestritten wurde. Der Sufi Nagm-
ed-din Razi, der um die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts lebte,
anerkennt die Gelehrsamkeit, Klugheit und Weisheit Omars, aber

er nennt ihn einen schamlosen und verworfenen Menschen. Zur
selben Zeit aber hatten schon die Sufi begonnen, die Verse Omars
in ihrem Sinne zu deuten. Aus den Dichtungen selber können
wir keine befriedigende Antwort ziehen, da selbst die Anwendung
sicher sufischer Formen keinen Beweis liefert; denn zu jener Zeit

waren diese Ausdrücke schon in den allgemeinen Sprachgebrauch
übergegangen. Einige Rubaiyat, die allgemein Omar zugeschrieben
werden, können nicht anders als mystisch gedeutet werden, andere

sind sicher nach dem Wortlaut zu verstehen. Bei der allgemeinen
Unsicherheit über die Urheberschaft lassen aber auch diese

Verse keinen Schluss zu. Dafür aber, dass Omar den sufischen

Gedanken nicht ferne stand, bürgt eine von Christensen
herausgegebene Handschrift, in welcher der Dichter am Schluss eines

Traktates über die Metaphysik ein sufisches Glaubensbekenntnis

258



ablegt, die sufische Mystik als höchsten Weg zur Erkenntnis
Gottes preist.

Ob Omar den Rechtgläubigen als Sufi verdächtig schien oder
als freidenkerischer Philosoph, wissen wir nicht mehr. Aber es
ist wahrscheinlich, dass er in den ersten Jahren des zwölften
Jahrhunderts unserer Zeitrechnung nach Mekka wallfahrtete, sei
es, um den Ruf seines rechten Glaubens zu festigen oder um sich
den Verfolgungen in Nischapur zu entziehen.

Die uns überlieferten Dichtungen erklären den Hass der
Orthodoxen zur Genüge, ob man sie wörtlich deute oder
allegorisch. Die Perser hatten sich längst an bildliche Ausdrücke
gewöhnt; ihre ersten Dichter, Abu Said und Ansari, hatten
symbolische Verse geschrieben. Die allegorische Auslegung war so
verbreitet, dass sie nicht einmal vor dem Koran Halt machte und
dabei schließlich so weit ging, alle seine Verbote und Befehle
hinwegzuinterpretieren. Darum braucht man selbst in weitgehender

bildlicher Deutung der Rubaiyat nichts Künstliches zu sehen,
um so mehr als diese auch die Geltung des wörtlichen Sinnes
nicht durchaus ausschließen muss.

Der Wein, der in den Rubaiyat so viel gepriesen wird — und
m den Handschriften noch weit mehr als in dieser Auswahl —
lst sicherlich nach beiden Sinnen zu begreifen. Der Koran verbot

das Weintrinken, das den Anhängern der alten Zarathustra-
lehre erlaubt war. Der Trinker setzte sich in offenen Widerspruch
zur Orthodoxie und verächtlich nannten ihn die Gläubigen „Mog",
e|nen Magier, mit dem alten Namen der Zarathustrianer. Die
Schenken fanden sich oft an verborgenen Orten, in Höhlen und
verfallenen Tempeln, um die Zecher vor den spähenden Augen
der Mufti zu sichern. Nicht nur aus den Rubaiyat, sondern auch
uus den Zeugnissen von Zeitgenossen wissen wir, dass Omar
{}bayyam wirklich ein Mog war, dass er Wein trank und in der

•"unkenheit lose Reden führte, worin er selbst die Gottheit nicht
verschonte. Aber der Rausch selber war den Persern zum Sinn-

1

geworden. Nur wer sein Denken aus den Fesseln der Ortho-
0x>'e befreit hatte, konnte Wein trinken. So erklärt es sich, dass

man die Traube und ihren bacchischen Saft bald als ein Symbol
,er forschenden Weisheit ansah und die Trunkenheit als ein Bild
er Ekstase, der mystischen Vereinigung mit der Gottheit. Fast

259



alle Verse Omars, die Wein und Trunkenheit besingen, lassen

sich auch mystisch deuten ; einige sind ohne eine solche Auslegung

gar nicht zu verstehen.

In der Weisheit Omars erkennen wir deutlich die Lehren der

Sufi. Die asketische Mystik des arabischen Lehrers Hasan Basri,
der noch im ersten Jahrhundert der Hedschra gestorben war, hatte

sich in Persien bald umgewandelt. Anstelle der Askese trat die

Meditation als gepriesenes Mittel zur Erkenntnis des Höchsten,

zur geheimnisvollen Vereinigung mit Gott, die früh schon zum
Pantheismus führen musste. Abu Said hatte den gedrängten
Ausdruck für diese Lehre geschaffen, die später nur immer neu

abgewandelt wurde:
Als noch im Chaos die Gestirne sich verloren,
als Wasser, Luft und Land und Feuer nicht geboren,
weissagt' ich selber das Geheimnis meiner Einheit,
eh' ich mir Leib und Geist und Stimme noch erkoren.

Von dieser Einheitslehre ausgehend, strebten die Sufi nach

dem Fana, der Vereinigung und Auflösung in Gott, in der
vielleicht ein buddhistischer Einfluss zu erkennen ist. Und auf dem

nämlichen Grunde standen die Weisen, die nunmehr die alte

Scheidung von Gut und Böse verleugneten und das Übel als eine

Schöpfung Gottes daraus erklärten, dass alles Seiende sich nur
durch seinen Gegensatz offenbart, dass also die Fülle alles Guten
sich selber das Böse schaffen musste, um sichtbar und wirksam
zu werden.

Der Sufismus war zur Zeit Omars noch keine mit Formeln
umgebene Lehre. Er war vielmehr eine esoterische Weisheit, für
die ihre Bekenner keine neuen Freunde werben wollten. Sie kamen
aus allen Religionen und Sekten, die zweiundsiebzig Tore schienen
dem Sufi gleich breit, um ins Land der Erkenntnis einzutreten.
Und neben der sufischen Mystik selber war Raum für jede Lehre
und jeden Zweifel. So scheint Omar Khayyam über alle Lehren
und selbst über den Sufismus erhaben zu einer Skepsis
vorgedrungen zu sein, die aber nicht zur geistigen Anarchie führte,
sondern alle Farben und Lichter widerspiegeln konnte, die in der

Kultur Irans aufblitzten. Nach außen mag sich Omar mit den

Anforderungen des Islam abgefunden haben. Der persische „Ket-
man", die eifersüchtige Bewahrung religiöser Geheimnisse vor dem

260



Uneingeweihten, der aus Furcht vor Verfolgungen so gut wie aus
Missachtung der Andern sich erklärt, war schon damals fest
eingewurzelt. „Verrate das Geheimnis nicht!" war von jeher das
Axiom der mystischen Schulen und immer kehrt es bei den
persischen Dichtern wieder, mit Bildern verbunden, die unter dem
Anschein einer leichten Wahrheit tiefsinnige Lehren bergen.

Um das Jahr 1112 lebte Omar Khayyam in Belk. Aus dieser
Zeit stammt der Bericht des einzigen Zeitgenossen, von dem uns
ein unmittelbares Zeugnis über den Dichter überliefert ist, Nizami
Harudi Samarkandi. Er traf mit dem Dichter im Hause des Emir
Abu Sad zusammen, was auch beweist, dass Omar immer noch
v°n den Großen und Mächtigen geehrt wurde. Der Astrologe,
der sonst an seine eigenen Voraussagen kaum zu glauben schien,
Prophezeite hier, sein Grab werde einst an einer Stelle liegen, die
zweimal in jedem Jahr von den Bäumen mit Blüten überschüttet
würde, und Harudi war darüber erstaunt, weil ihn das unmöglich

dünkte. Einige Jahre später wohnte Omar in Marv beim
Großwesir Sadreddin Muhammed und der König berief ihn an
seinen Hof.

Im Jahre elfhundertdreiundzwanzig starb Omar in Nischapur.
Sahrazuri berichtet von seinem Tod, er habe im „Buche der
Heilung" Ibn Sinas gelesen, bis zum Abschnitt „Von dem Einen und
Vielfachen". Da habe er sich erhoben, seine Gebete gesprochen
und seine letzten Anordnungen getroffen. Den ganzen Tag habe
er nichts gegessen oder getrunken, am Abend habe er sich nach
dem Gebet tief zur Erde geneigt und also gesprochen:

»O mein Gott! In Wahrheit habe ich nach dem Maße meines
Könnens nach Deiner Erkenntnis gestrebt. Verzeih mir darum,
wahrhaftig, was ich an Erkenntnis Deiner habe, soll mich Dir
empfehlen."

Und nach diesen Worten gab Omar Khayyam seinen Geist auf.
Zwölf Jahre später fand Harudi des Dichters Grab in Nischa-

Pur an einer Gartenmauer, über die sich die weiten Kronen von
lrnbäumen und Pfirsichbäumen neigten, und der Grabhügel war

y.0n Blütenblättern ganz überschüttet. „Da gedachte ich," sagte
h.arud'. »der Worte, die ich ihn in der Villa von Belk sagen
0rte, und ich brach in Tränen aus, weil ich auf der Oberfläche

261



der Erde und in allen Gegenden der bewohnbaren Welt nirgends
mehr einen Mann erfand wie ihn."

* *
*

Der Weltruhm der Rubaiyat ist der englischen Übersetzung

von Edward Fitzgerald zu verdanken, die nach dem Erscheinen
der zweiten Ausgabe im Jahre 1868 sich über alle Länder
westlicher Kultur verbreitete und Omar Khayyams Namen mit einer
Ehrfurcht umgab, wie er sie kaum im Osten erfahren hatte. Der
Engländer hielt sich freilich nicht streng an die Handschrift und
eröffnete sogar die Reihe der Vierzeiler mit einem, den er selber

gedichtet hatte. Aber er stellte die Verse, von denen jeder
ursprünglich ein unabhängiges, scharf geprägtes Epigramm ist (nur
in einem einzigen Falle gehören zwei Rubaiyat sicher zueinander,
weil eines die Frage und das andere die Antwort enthält), in eine

logische Reihe, sodass eine neue Dichtung daraus entstand. Wenn
dabei auch mancher Übergang erzwungen werden muss und
schroffe Wechsel der Stimmung nicht ganz zu vermeiden sind, so
ist doch in dieser Ausgabe der Versuch Fitzgeralds, im Anschluss
an seine Lösung, neu unternommen worden.

I.

Noch hing die Dämmerung am Himmelssaum,
da rief es aus der Schenke mir im Traum:
— Erwacht, ihr Kinder, füllt den Becher auf,
eh' euch des Lebens Saft versiegt und Schaum —

II.

Und als der Hahn gekräht, da flehten sehr
die vor der Schenke: — Gebt den Schlüssel herl
Ihr wisst, wie kurze Frist uns ist gegeben,
und wenn wir gehn, wir kehren nimmermehr. —

III.
' i < î

Weißt du, warum im Morgenrot der Hahn
mit lautem Ruf begrüßt des Tages Nahn?
Er weist im Spiegel dir die Nacht, in der du

' nicht einen Schritt zur Weisheit hast getan.

262



IV.
Steh auf und schau beim Schein des Morgenlichts
Im Wein den Spiegel deines Angesichts.
Denn, Knabe, diesen Augenblick erspähst du

vergeblich wieder in der Welt des Nichts.

V.

Iram mit seinen Rosen ist verschwunden
und Dschemschids Becher, siebenfach umwunden.
Doch hab' ich immer noch am Rebstock Wein
und Gärten voller Blust am Bach gefunden.

VI.

Komm, füll das Glasl Der Frühling ist im Land.
Wirf in die Glut des Winters Bußgewand.
Schon hob der Vogel ,Zeit' die leichten Schwingen
Zum kurzen Fluge nach dem ew'gen Strand.

VII.
Lust oder Leidl Der Tod ist sicher nur
ob du in Belk nun oder Nischapur.
Schenk ein Es geht der Mond, wenn wir verschwunden,
noch lange, lange, seine ew'ge Spur.

VIII.
Wohl tausend Blüten weckt ein einziger Tag —
entblättert sieht der Abend sie im Hag.
Es starb Dschemschid im selben Sommermonde,
der uns die ersten Rosen bringen mag.

IX.

Lieg' ich mit dir allein auf grünen Weiden,
da wo sich Gartenland und Wüste scheiden,
Wo man nicht Herren oder Sklaven kennt,
so mag der Sultan selber mich beneiden.

X.

Im Grün mit einem Brot und einem Krug
voll Wein und einem Buche fein und klug,
und neben mir dein Lied dann in der Wildnis —
so ist die Wildnis Paradies genug.

XI.

Lang hab' ich suchend meinen Blick geweidet
in dieser Welt, die stets am Sterben leidet.
Was fand ich? dass der Mond vor dir verblasst
und die Cypresse deinen Wuchs beneidet.



XII.
Und spähtest du bis an den letzten Saum,
die Welt ist Staub und ist ein böser Traum.
Und Eines ward den Menschen nur gegeben:
der alte Wein, der Jugend weicher Flaum.

XIII.
Die sorglich all ihr Qold behütet haben
und die damit gespielt wie lose Knaben,
sind Alle Staub geworden. Keiner geht
bei ihrem Leichenstein nach Gold zu graben.

XIV.
Mir scheint, die Rosen blühen rot wie Blut,
wenn unterm Gras ein toter Caesar ruht.
Und ihre Düfte saugt die Hyazinthe
aus einem Haupt, das einst voll Lebensmut.

XV.
Am Bachesrand, wo hell die Vögel sangen,
hast du im feinen Gras gekühlt die Wangen.
Sei deine Last ihm leicht — wer weiß, wie schön
die Lippe war, aus der es aufgegangen.

XVI.
Füll mir den Becher, der Vergessen reicht,
von Reu und Sorge sei das Heute leicht.
Morgen? warum? bei siebentausend Jahren
der Vorzeit bin ich morgen schon vielleicht.

XVII.
So denk doch, was du in die Welt gebracht
und was du mitnimmst in die letzte Nacht!
Trinke, mein Freund, der Tod hat über Alle,
ob nüchtern oder trunken, gleiche Macht!

XVIII.
Khayyam, der Weisheit Zelte nähtest du —
Tief steckt' im Schlamm des Kummers doch dein Schuh.
Dann schnitt das Schicksal deinen Lebensfaden —
Um einen Deut schlug dich der Trödler zu.

XIX.
Sei glücklich, denn das Leid ist ohne End.
Die Sterne kehren einst am Firmament
dorthin, wo sie schon waren — und ein Andrer
bewohnt das Haus, das man dein eigen nennt.

264



BARTHELEMY MENN
PAYSAGE

J- L. AGASSE

HALTE DEVANT UNE FERME



XX.
Noch jede Hoffnung, die ein Mensch gefunden,
ist wieder Asche worden und entschwunden.
Und wenn sie blühte, war's wie frischer Schnee
auf heißem Wüstensand — nur wenige Stunden.

XXI.
Man sagt, dass ,Tag-und-Nacht' die Türe sei
In dieser alten Karawanserei.
Es kommt herein ein Sultan nach dem andern
und bleibt ein Stündchen etwa oder zwei.

XXII.
Khayyam, dein Leib ist wie ein Fürstenzelt.
Die Seele ward zum Sultan ihm bestellt.
Tritt sie hinaus, so wird es abgebrochen
und dann am nächsten Lager aufgestellt.

XXIII.
Das Fischlein sprach zur Ente: — Sag mir, wann
das Wasser wieder aufwärts fließen kann? —
Die Ente drauf: — Wenn beide wir gebraten
und dann der Bach versiegt, was geht's dich an

XXIV.
Ungläubigkeit und Glauben trennt ein Hauch,
Was Zweifel ihr und Wissen nennt — ein Hauch.
Der Hauch ist köstlich, nutz' ihn fröhlich aus.
Denk, wie das Leben rasch verbrennt — ein Hauch.

XXV.
Die wir geliebt, die Schönsten und die Besten,
die Zeit und Schicksal aus den Trauben pressten,
tranken den Becher ein Mal oder zwei
und schritten still durchs Schattentor im Westen.

XXVI.
Den Einen ist das .Heute' höchster Hort,
die Andern trachten nach dem .Morgen' fort.
Vom Turm des Schicksals ruft der Wächter Allen :

— Ihr Toren, Lohn ist weder hier noch dort! —

XXVII.
Nach beiden Welten forschte der Asket
Und sprach gelehrt und fromm wie ein Prophet.
Wo ist er jetzt? Sein Mund mit Staub verstopft,
sein Wort vergessen und im Wind verweht.

265



XXVIII.
Als ich noch jung war, hört ich mit Verlangen
gelehrte Männer große Worte fangen,
um jenes, dies und das. Doch bin ich stets
zur Türe, wo ich kam, hinausgegangen.

XXIX.
Der Weisheit Samen sät' ich schon als Kind
und hielt mit eigner Hand ihn warm und lind.
Und dieses war die Frucht, die ich geerntet:
— Ich kam wie Wasser und ich geh wie Wind. —

XXX.
Ich kam, weiß nicht warum, in diese Welt,
und nicht woher, so wie der Regen fällt.
Ich geh, weiß nicht wohin, wie in der Wüste
ein heißer Wirbelwind vor meinem Zelt.

XXXI.
Du fragst, wozu die Dinge bunt und leer:
die ganze Antwort wäre allzu schwer.
Aus einem weiten Meere steigt ein Trugbild
und sinkt zurück ins selbe weite Meer.

XXXII.
Was kam von selber und woher zu dir?
Was ging von selber und wohin von hier?
In einem Becher nach dem andern will ich
ertränken dieses bösen Denkens Tier.

* *
*

V. Iram, ein von König Sheddad angelegter, sagenhafter Garten, der irgendwo in
Arabien gelegen haben soll und unter der Sandwiiste begraben wurde, weil Gott den Übermut

des Fürsten strafen wollte, der das Paradies übertroffen hatte. — Dschemschid, der
,Sonnen-König', der gefeiertste Fürst der iranischen Legende, besaß einen kristallenen Becher,
dessen Schale mit sieben Reifen, nach der heiligen Zahl der Himmel, Planeten und Meere
umwunden war. Je nachdem die Schale bis zu einem der Reifen gefüllt wurde, spiegelte sie
die Geheimnisse eines der sieben Erdgürtel wieder.

VII. Omar war in Nischapur geboren und lebte jahrelang in Belk, da er, wahrscheinlich

aus politischen Gründen, seine Vaterstadt verlassen musste.
XVI. Für jeden der sieben Planeten rechnet man eine Epoche von tausend Jahren.
XVIIi. Der erste Vers enthält ein Wortspiel, da der Familienname Khayyam ursprünglich

„Zeltmacher" bedeutet; wahrscheinlich hat schon Omars Vater diesen Beruf nicht mehr
ausgeübt ; von dem Dichter wissen wir, dass er schon in früher Jugend wissenschaftliche
Ausbildung genoss.

XIX. Omar braucht mit Vorliebe Vergleiche aus der Astronomie, in der er einer der
bedeutendsten Forscher seiner Zeit war. Hier spielt er auf die in unendlich langen
Zeiträumen sich vollziehende Auflösung und Zusammensetzung von Sternbildern an.

(Schluss folgt.)

266


	Die Sprüche der Weisheit von Omar Khayyam

