
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Schopenhauer : zu seinem fünfzigsten Todestage

Autor: Lasersohn, Woldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Kampf um Grundsätze, der schon viel zu schwach ist, wird
noch mehr abgeschwächt, zum größten Schaden des politischen
Ideals: die fünfundzwanzig Wahlkreise sind ein logischer Widerspruch

mit dem Proporz selbst und können nur den Kantönligeist

fördern, der unser nationales Leben gefährdet.
Anderseits: die Unzufriedenheit mit dem jetzigen System

erreicht immer weitere Kreise; will die herrschende Partei nichts
lernen, kommt sie nicht zu einem neuen Leben, fährt sie in ihrer
schlauen Kompromisspolitik weiter, so gehen wir neuen Anstürmen

der Opposition entgegen, von denen mehr Schlimmes als
Gutes zu erwarten ist; die Verantwortlichkeit wird sie tragen
müssen. Als Einleitung zum Artikel Destrée's schrieb ich vor einem
Jahre einige Zeilen, die ich hier unverändert wiederhole: „Wir
smd in der Schweiz, außerhalb jeder Partei, viele Tausende, die wir
sehnlichst eine Besserung, eine Erneuerung unseres politischen
Lebens erwarten. Die Leute, welche die Macht in den Händen haben,
wurden einen schweren Fehler begehen, sollten sie diese Erwartung

enttäuschen ; sie würden damit viele Männer mit Müdigkeit
und Überdruss erfüllen, die dem allgemeinen Wohl ganz ergeben
sind, Männer, welche in schwierigen Stunden den Kampf
entscheiden könnten, als treue Hüter des Gesetzes und der Pflicht."

LAUSANNE E. BOVET

SCHOPENHAUER
ZU SEINEM FÜNFZIGSTEN TODESTAGE

Um ein tieferes Verständnis für Schopenhauers Philosophie
zu gewinnen, muss man seine Persönlichkeit kennen; und will
man seine Persönlichkeit kennen, so muss man seine Philosophie
verstehen.

Der geistreiche amerikanische Psychologe William James
bezeichnet die Geschichte der Philosophie als ein Aufeinanderprallen

der Temperamente. Darf dieser Satz irgendwo Geltung
eanspruchen, so ist es wohl in erster Linie bei Schopenhauer und

seiner Philosophie. Schopenhauer spricht selbst von der Einheit-
eit, von dem „organischen" Zusammenhange seiner Philo-

133



sophie; er vergleicht sie mit dem hunderttorigen Theben: von
allen Seiten kann man hinein und kommt von überall her auf

geradem Wege zum Mittelpunkt. Der Mittelpunkt in Theben ist
Schopenhauers Innerstes — seine Persönlichkeit. Kaum war sich

der Philosoph dessen bewusst; den Grundgedanken, den Kern
seiner Philosophie — die Welt ist Wille und Vorstellung — will
er als Mittelpunkt verstanden wissen. Und doch liegt der eigentliche

Mittelpunkt noch tiefer. Arthur Schopenhauer gehört in die

Reihe der großen Zwiespältigen. Zwei Mächte sind es hauptsächlich,

die in seiner Seele walten. Ein tiefes Sehnen nach Großem,
Wahrem, Überirdischem und ein dumpfes Gähren nach
Sinnlichirdischem bilden Schopenhauers Zwiespalt. Die Welt ist Wille
und Vorstellung ist die Grundthese seines Systems; sein Wille
und Denken ist der Mittelpunkt seiner Persönlichkeit und seines
Lebenswerkes. Zwei Triebfedern, der Erkenntnisdrang und die

Wollungen standen sich, wie feindliche Mächte, in Schopenhauers
Seele gegenüber, quälten ihn sein Leben hindurch und regten ihn

zugleich zu Großem an. Dieses eigene Erlebnis, dieser
Widerspruch, den Schopenhauer in seiner Seele herumtrug, war das

Motiv, der psychologische Hintergrund seines Werkes.

Und lesen wir in Schopenhauer, so lesen wir in seiner Seele.

Über diesen Gegensatz — des Intellekts und Willens — nachdenkend,

diesen Widerspruch auszugleichen bestrebt, nach seinem
letzten Werte fragend — schuf er sein großes Werk.

Die Vorstellung, der Intellekt in Schopenhauers Welt als
Mikrokosmos — das ist sein Helles, sein Heiliges — das Wahrheitsforschen.

Der Wille in seiner Welt, sein Dumpfes, Dämonisches
— das ist sein Trieb, die Leidenschaft, die Wollust. Die Rettung
vom Dämon, die Erhebung zum Heiligen — das war sein

Lebensziel.

Und nun sein Werk.

Was ist die Vorstellung und was der Wille in dieser Welt als

Makrokosmos? Was ist das höchste Ziel der Vorstellung, des

Intellekts? — Sich den Ideen zuzuwenden. Sich selber
loszuwerden, zur höchsten Reinheit, zur größten Vollkommenheit des

Denkens zu gelangen. — Und was der Wille? — Das ist das

Radikale in der Welt, die geheime und unmittelbare Gewalt, die

134



den Intellekt zu bemeistern sucht. Auf trügerische Weise im Großen
und im Kleinen ist er bemüht, den Intellekt in seinem Vorhaben
zu hemmen. Und stets verfälscht wird unser Denken durch den
Willen. „Die Hoffnung lässt uns, was wir wünschen, die Furcht
was wir besorgen, als wahrscheinlich und nahe erblicken". Die
Erkenntnis der Ideen, die Emporhebung des Intellekts bringt Glück
und Ruhe; die Not, das Leiden — sind aus der Seele verbannt.
Herrscht aber des Willens Macht in ihr, so ist die Qual, das
Unglück, wieder da. — Die Rettung vom Dämon, das Losreißen vom
Willen — das ist das Ziel, welchem Schopenhauers Welt als
Makrokosmos zustrebt. Das Losreißen des Intellekts vom Willen gewährt
die Möglichkeit des höchsten Erkennens. Nur das willensfreie
Erkennen kann Anspruch auf Gültigkeit erheben. Hören wir den
Philosophen. „Dem Gesagten zufolge ist die Steigerung der Intelligenz,
vom dumpfesten tierischen Bewusstsein bis zu dem des Menschens,
eine fortschreitende Ablösung des Intellekts vom Willen, welche
vollkommen, wiewohl nur ausnahmsweise, im Genie eintritt: daher kann
man diesen als den höchsten Grad der Objektivität des Erkennens
definieren. Die so selten vorhandene Bedingung zu demselben ist ein
entschieden größeres Maß von Intelligenz, als zum Dienste des ihre
Grundlage ausmachenden Willens erfordert ist; dieser demnach
frei werdende Überschuss ist es erst, der recht eigentlich die Welt
gewahr wird, das heißt sie vollkommen objektiv auffasst und nur
danach bildet, dichtet, denkt." — So wurde die tiefe Kluft in
Schopenhauers Seele entscheidend für die Entwicklung und
Gestaltung seines Werkes.

Und dringen wir tiefer hinein in das feine Gewebe des
Schopenhauerschen Systems, so begegnen wir wiederum seinem
großen Gedanken und wiederum lassen sich Züge seiner Persönlichkeit,

seines Lebens nicht verkennen. — Das Schauen der Ideen,
das willensfreie Erkennen ist das letzte Ziel, der höchste Zweck
des Wahrheitsforschens. Das Genie allein vermag zu diesem Ziele
zu gelangen. — Wie stellt sich dieses Wunder, dies Überragende,
das die Idee erkennende Genie dem Philosophen dar? — Zwei
Wege führen zur Höhe der Ideenschau ; der eine durch das Reich
dßr Philosophie, der andere durch das der Kunst. Verflochten

^nd die Wege, denn ineinander gehen diese Reiche. Zum gleichen
^Iek zu der Ideen fernstem Eiland führen die Wege. Der Wan-

135



derer, der Übermensch, der es vermochte zu diesem höchsten

Gipfel zu gelangen, ist das Genie, der Philosoph, der Künstler.
„Omnes ingeniosos melancholicos esse"; mit dieser aristotelischen

Bemerkung beginnt Schopenhauer seine Betrachtungen
über die Individualität des Genies. Das Melancholische des Genies
beruht auf der Tragik seines Willens, denn je heller der den Ideen
zustrebende Intellekt ist, um so deutlicher nimmt der Wille zum
Leben das Elend seines Zustandes wahr. „Die so häufig bemerkte
trübe Stimmung hochbegabter Geister hat ihr Sinnbild am Montblanc,

dessen Gipfel meistens bewölkt ist; aber wenn bisweilen,
zumal früh morgens, der Wolkenschleier reißt und nur der Berg
vom Sonnenlichte rot, über die Wolken, auf Chamonix herabsieht,

dann ist es ein Anblick, bei welchem jedem das Herz im
tiefsten Grunde aufgeht." — Das Geniale und Nüchterne können
nicht zugleich bestehen. Ein heftiges und leidenschaftliches Wollen,
ein starkes Wallen des Blutes, die überspannte Stimmung, die

Stärke des Affekts, das Spiel der Laune — das sind die menschlichen

Merkmale des Übermenschen, des Genies. So ist es, so
musste es sein. Die abgeschlossene Übersicht, die ruhige Fassung,
das Sichere und das Gleichmäßige — dies zeigt den Durchschnittsmenschen.

Und einsam ist das Genie. „Es ist zu selten, als dass es

leicht auf seinesgleichen treffe." Im Widerspruch, im Kampfe mit
seiner Zeit steht es in seinem „Treiben und Leisten." In schönen
treffenden Worten bringt Schopenhauer dieses Verhältnis des
Genies zu seiner Zeit zum Ausdruck. „Das Genie trifft in seine Zeit,
wie ein Komet in die Planetenbahnen, deren wohlgeregelter und
übersehbarer Ordnung sein völlig exzentrischer Lauf fremd ist.

Demnach kann es nicht eingreifen in den vorgefundenen,
regelmäßigen Bildungsgang der Zeit, sondern wirft seine Werke weit
hinaus in die vorliegende Bahn (wie der sich dem Tode weihende

Imperator seinen Speer unter die Feinde), auf welcher die

Zeit solche erst einzuholen hat."
Und nun der Mann, sein Leben.

Der Künstler und der Philosoph leben in Schopenhauer
wie eine Seele. Die Philosophie und die Kunst, beide

zusammenwirkend, ineinander übergehend, leiteten ihn zu seinem

höchsten Ziele — der Erkenntnis; gemeinsam sind sie bestrebt,

136



das Dämonische in ihm, den Willen zum Leben, zu bekämpfen,
zu überwinden. Schwer fällt es zu entscheiden, wo Schopenhauer
als Philosoph und wo er als Künstler spricht. Das Reich des
höchsten Wissens und das der Kunst verschmelzen in seinem
Schaffen zum einheitlichen Bau. Und wie in seiner Lehre vom
Genie beide — Philosophie und Kunst — zu den Ideen leiten,
so war auch seine Schöpfung durch beides entstanden. Reizbar und
heftig war sein Temperament; stark die Affekte und einsam sein
Leben. Je tiefer man in die Betrachtungen Schopenhauers über
die Individualität des Genies eindringt, um so klarer tritt sein
eigenes Genie zutage. Schopenhauers Verschwörung gegen die

Mittelmäßigkeit in seiner Lehre vom Genie, seine eigene Schroffheit

und Rücksichtslosigkeit in seinem Leben, die Postulierung
des Leidens als Bedingung zur Vollkommenheit — alles dies zeigt
den organischen Zusammenhang seiner Person mit seinem Werke.
Und wenn wir Schopenhauer sagen hören: „Das Talent gleicht
dem Schützen, der ein Ziel trifft, welches die Übrigen nicht
erreichen können; das Genie dem, der eines trifft, bis zu welchem
sie nicht einmal zu sehen vermögen: daher sie nur mittelbar, also
spät, Kunde davon erhalten, und sogar diese nur auf Treu und
Glauben annehmen," hören wir nicht zugleich die Stimme des

ungeachtetgebliebenen, des missverstandenen, sich selbstbewussten
Denkers?! — Seine innere Qual — das war der Mutterschoß der
unsterblichen Lehren.

Auch Schopenhauers Ethik — das ist ein Stück seiner Seele.
Es mag als ungereimt erscheinen, wenn Schopenhauer sich
den Gelüsten des Lebens hingebend, zugleich von der Askese
spricht; allein es ist verständlich. Er sah die weite Kluft,
die zwischen Tugend und Genie bestand. Nach oben
hinaufstrebend, zugleich von seiner dumpfen Leidenschaft ans Irdische
gefesselt — sucht er den Ausweg. Für das Genie, für
Übermenschen gilt nicht die menschliche Moral! Was Menschen gilt,
was diese als Genuss empfinden — das gilt doch auch nicht fürs
Genie! — So die versuchte Lösung. — Die ideale Ansicht, der
heilige Gedanke, das war die Mutter; der Wille zum Leben —
nicht der eigene Henker sein — der Vater dieses sonderbaren
sittlichen Prinzips. — In dieser Moralphilosophie ist Schopenhauers

Welt als Mikrokosmos, sein Wille und seine Vorstellung

137



am schärfsten zum Ausdruck gebracht. Schopenhauer brachte in

jede seine Erkenntnis sein Ich hinein, seine Persönlichkeit, sein

Leben. Und spricht er von Leid und Glück, von Unverstand und

Bosheit, von Schein und Nichtigkeit — überall verspürt man den

großen Geist seiner Persönlichkeit. V,
Und darin seine Größe.

„Wer groß ist, erkennt sich in allem und daher im Ganzen;
er lebt nicht, wie jener (der klein ist) allein im Mikrokosmos, sondern

noch mehr im Makrokosmos". — Das gilt in erster Linie
für ihn. von ihm.

Schopenhauers Philosophie ist widerspruchsvoll in dem Sinne,
in welchem seine Natur widerspruchsvoll ist, sie ist es nicht in dem

Sinne, in welchem die Natur des Menschen nicht widerspruchsvoll
sein kann.

SISIKON WOLDEMAR LASERSOHN

FEU M. LE PROFESSEUR HILTY ET LE FISC

On a pu lire ces derniers temps dans les journaux la nouvelle,
accompagnée ou non de réflexions, que l'inventaire de la succession de M. le
professeur Hilty avait fait constater une insuffisance notable dans les impôts
payés par le défunt, d'après ses propres déclarations. Bien que les chiffres
cités ne soient pas complètement exacts — on paie, à Berne, l'impôt sur
les revenus seulement, classés en différentes catégories, et non sur la
fortune, — le fait est incontestable. 11 n'aura pas manqué d'étonner, disons
même de scandaliser beaucoup de gens, qui s'en seront affligés ou qui
y auront pris quelque plaisir, selon leurs sentiments pour le défunt.

Est-il concevable qu'un homme, qui n'a cessé de prêcher la simplicité,
l'élévation morale, l'idéalisme; qui, descendant jusqu'au détail de la vie,
recommandait l'exactitude dans le paiement des dettes et blâmait ceux qui
n'acquittent l'impôt qu'en rechignant: est-il concevable que cet homme se
soit rendu lui-même coupable d'une défaillance si vulgaire? Ostensiblement
détaché des intérêts matériels, et supérieur aux séductions de la fortune,
leur avait-il donc pratiquement conservé une dévotion dissimulée?

11 me semble que je dois à sa mémoire, à ses amis, peut-être même
au public, l'explication, telle quelle, que j'ai dû trouver pour moi-même de
ce fait regrettable. Elle fera voir une fois de plus la vérité du proverbe: Les
extrêmes se touchent, et l'impossibilité, pour les âmes les plus délicates, de
suivre dans les affaires d'argent une morale tout à fait sûre et satisfaisante,
ce que l'Evangile a d'ailleurs déclaré aux chrétiens quand il parle si
péremptoirement des richesses d'iniquité.

Et en effet, si les déclarations inexactes de mon beau-père paraissent
trahir de sa part ce vilain amour de l'argent, tant condamné par lui, elles

138


	Schopenhauer : zu seinem fünfzigsten Todestage

