
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Est-ce la fin ? : Àpropos du mouvement moderniste

Autor: Goumaz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EST-CE LA FIN?
A PROPOS DU MOUVEMENT MODERNISTE

Le protestantisme, épris de liberté, a toujours suivi avec un
intérêt passionné les diverses tentatives d'émancipation dont le

camp adverse du catholicisme a été le théâtre. Qu'on pense ce

qu'on voudra de l'Eglise romaine, elle est une puissance avec

laquelle il faut compter, et en dépit de la séparation d'hier en

France et de celle de demain en Espagne, en attendant que d'autres
nations suivent, le règne de la papauté est loin d'être brisé. Le

sera-t-il même jamais On s'explique dès lors qu'à chacune des

crises intérieures qui secouent l'organisme papal, aussi bien qu'à
toutes ses luttes extérieures avec l'autorité politique, le monde

protestant soit aussitôt mis en éveil, et se demande, espérant
l'impossible, si le vieux corps va rajeunir et marcher avec le siècle,

sous la poussée d'un nouvel esprit.
Non pas que personne puisse se bercer de l'illusion naïve

que le catholicisme se renie jamais lui-même et se fasse protestant.

Mais, au moins, a-t-il été permis de croire à maintes
reprises qu'il ne resterait pas insensible au souffle d'affranchissement

et de libéralisme, et que son conservatisme cesserait de se

montrer irréductible. Nous ne parlons pas de Léon XIII, en frais
de coquetterie avec la République par pure habileté, et plus fin

que vraiment ouvert. Mais un Lamennais, avec son sens
démocratique, puis toute l'opposition de 1870, d'où sortit le
vieux-catholicisme, un Père Hyacinthe, avec la générosité et l'envergure
d'aigle de sa pensée, n'ont-ils pas, pour ne rien dire de leurs
prédécesseurs de tous les temps, fait espérer des possibilités de

rénovation, que le protestantisme a saluées chaque fois avec un

joyeux enthousiasme? Il y allait du progrès du monde.
Mais les lutteurs ont été vaincus. Et, dans toutes leurs

défaites successives, l'immutabilité de l'Eglise s'affirmait plus
catégorique. Le bloc

A chaque époque, cependant, sa floraison. Il était réservé

à la décade qui s'achève d'assister à l'un des plus remarquables
efforts de l'esprit nouveau rêvant d'enfanter un catholicisme
nouveau. Et jamais, peut-être, comme cette fois, le protestantisme
n'a suivi avec plus d'attention et de sympathie la tentative à la

92



fois une et diverse de la pléiade d'hommes (dont un si grand
nombre distingués par le savoir et la culture) qui ont essayé, les
uns dans le domaine politique, les autres sur le terrain de la
philosophie, de l'histoire ou de l'exégèse, d'infuser le sang du siècle
à la plus réfractaire des institutions. Leur arsenal leur fournissait
des armes très différentes, et chacun prenait avis des circonstances
ou de son tempérament. Mais tous avaient à cœur — il y paraissait

du moins à l'origine — le triomphe d'un catholicisme
renouvelé sur un catholicisme caduc.

11 n entre point dans notre propos de faire ici l'histoire du
„modernisme". Nous ne nous en sentons ni le goût ni la force,
et, si palpitantes que puissent être les péripéties de la lutte, nous
es aisserons de côté, pour n'envisager que les résultats et établir
e îlan du mouvement à la suite d'un des hommes les mieux
renseignés sur la question.

* **
Le „bilan du modernisme", tel est, en effet, le titre d'une

étude de M. Gaston Rioux) dans la „Revue" (ancienne Revue des
revues) du 25 Juillet 19102), dont nous aimerions à la fois
présenter les conclusions aux lecteurs de „ Wissen und Leben" et
prolonger les lignes en appliquant à la critique protestante les
observations de l'auteur.

M. Riou, comme tant d'autres, a cru d'abord au modernisme,
sa

^

puissance de rénovation et de transformation. Mais au-
jourd hui, considérant les défections et les défaites, constatant que

orne s affirme plus que jamais en adversaire de la culture, il
s ecrie: „Faillite!"

trio
par 'a 'aute même des modernistes, à qui, pour

les rôter> 3 rna^('u®, à de vertus éminentes, la foi qui fait
i|Q„a'30i.res' Tyrre". avec son sens religieux si profond, n'est queI excepta qui co„firme ,a rè8|e.

w
re auteur prononce ce jugement avec un chagrin non

gmse, mais aussi une conviction non moins déterminée. Contre
au abatier, qui espère avec un indomptable optimisme, il

d£Clare q" à ''heure qu'il est, tout est bien fini.

Auteur également de „Lettre flamande" et du „Père Hyacinthe".} Voir aussi Foi et Vie du 5 Août 1910.

93



Les novateurs, dit-il, ont manqué, pour la plupart, d'audace,
de franchise d'accent, de foi ardente, contrairement à tous les

grands catholiques indépendants du dix-neuvième siècle. En face
d'une papauté résolue, l'esprit de décision leur a fait défaut.

Rome, il faut lui rendre cette justice, n'a pas tergiversé. Sa

ligne de conduite a été tout de suite droite et nette. Elle a dit:
Qui n'est pas avec nous est contre nous, et qui est contre nous,
qu'il soit anathème. L'avènement de Pie X a amené une réaction
énergique. A peine le nouveau pape est-il élu que l'Index
fonctionne impitoyable. Livres, revues et cours sont tour à tour
condamnés, des prêtres sont interdits, le syllabus Lamentabili
dénonce les principales thèses modernistes, l'encyclique Pascendi
foudroie l'histoire et la philosophie nouvelles. Aux protestations
des Loisy, des Tyrrell, des Murri, on répond par l'excommunication.

Alors, intimidé, le gros de l'armée réformatrice s'arrête net,
et bientôt bat en retraite. Enserrés entre le „Dieu-Eglise" et le

„Dieu-Vérité", et obligés de prendre parti pour l'un des deux,
les modernistes, dans leur immense majorité, abdiquent leurs
prétentions et sacrifient la vérité à l'Eglise, à leur amour pour
l'Eglise, quelques-uns avec douleur, d'autres avec infiniment moins
de tristesse.

Philosophes plutôt qu'historiens, acquis à l'idée de l'évolution
des dogmes, dans lesquels ils ne voient que des symboles, ils
estiment qu'après tout il est bien vain de faire triompher à tout
prix une formule de foi, et que c'est payer trop chèrement ce

jeu-là du martyre. Leur modernisme était une pure manière
d'apologie, qui eût peut-être gagné quelques intellectuels. L'Eglise
n'a pas jugé leur méthode opportune. Ils se sont tus.

Ils se sont tus parce qu'ils n'étaient que de simples avocats,

apportant de simples arguments. La cause intéressait leurs esprits,
elle ne passionnait pas leurs cœurs. La vérité, perçue intérieurement

et profondément, ne les avait pas conquis, ces hommes

qu'on avait eu la naïveté de considérer comme des créateurs.

„On s'était figuré qu'ils étaient en enfantement d'un monde
nouveau; ils n'étaient, en réalité, que des replâtreurs, que les émules
de ces ouvriers égyptiens, qui de siècle en siècle refaisaient la

toilette des dieux."

94



Ils se sont maintenant soumis, tous ceux-là dont on avait cru
qu'ils deviendraient „la sève printanière de la terre", et chez qui
on se plaisait à découvrir le grand germe d'avenir. Dans l'Eglise,
dont plusieurs d'entre eux briguent aujourd'hui les faveurs, leur
influence rénovatrice, qui au début donnait tant d'espérances, se
trouve définitivement réduite à zéro.

Et la petite douzaine de révoltés, de ceux — car il y en eut
pourtant — que les foudres de l'Eglise n'empêchèrent pas de
suivre leur voie, et à l'héroisme desquels il convient de rendre
hommage? Eh bien, de ces braves, pas plus que des soumis,
on ne peut espérer d'action profonde. Murri et Tyrrell, par
exemple, ont réédité, et avec un succès moindre que leurs
devanciers, 1 histoire d'un Lamennais, dont Rome a condamné les
en ances démocratiques, et d'un Père Hyacinthe et d'un Dol-
inger luttant sans espoir contre le césarisme romain. Le résultat?
orne plus^ fortement organisée que jamais a purement et simplement

mis à la porte les fâcheux.
Loisy? Son cas avait ceci d'intéressant qu'il entendait, chose

inouïe, pratiquer la critique historique dans l'Eglise même. Lui
aussi est expulsé. Son influence est du coup annihilée. L'ex-abbé
rentre dans le siècle; au Collège de France, il pourra exercer
ibrement sa science et sa méthode. Mais, pour le monde, cela

n a rien d extraordinaire. L'Université compte un savant de plus,
et c est tout. Le siècle s'est enrichi d'un intellectuel, chose
heureuse mais commune. Mais l'Eglise, elle, n'est pas réformée
pour un atome parce qu'un nouveau et brillant professeur, sorti

e c e"e> s'est installé dans la maison de Budé.

so
•0nC' 3U JuSement de M. Riou, qu'il s'agisse des prêtres

"m,s ,ou de 'a minorité récalcitrante, la banqueroute n'en est

moder°'nS év'^ente* " n y a r'en de changé dans l'Eglise. Les

Les faits
60 ^ern'ère ana'yse> se sont trouvés impuissants,

comme
r-S°n- 'à* 'amentab'e reculade du grand nombre, tout

i
lnut''e opposition de quelques-uns, nous force à revenir

de toutes nos Hindoomusions... si jamais nous en avons eu.
ous souscrivons à ce jugement. Mais nous estimons que

• lou a raison tout particulièrement quand il attribue l'échec

rlm° ernistes à leur manque d'un idéal impératif et d'un sens
igieux assez sérieux pour faire d'eux des apôtres. 11 vaut la

95



peine de citer ici tout au long, et dans leur style nerveux, les
considérations pleines de justesse par lesquelles l'auteur termine
son article:

„Si les modernistes, écrit-il, avaient été saisis, et pour ainsi
dire vaincus, par une de ces vérités vivantes, primordiales,
éternelles, qui, lorsqu'elles surgissent tout à coup au fond de l'âme,
lui éclairent toute la route du monde et de l'éternité, la libèrent
de l'ennui, de l'incertitude, et lui confèrent une dignité immortelle—

il leur aurait été impossible de ne pas être des apôtres...
Mais les modernistes pris en bloc, n'ont été saisis par aucune
de ces vérités supérieures, qui, du même coup, tyrannisent et

libèrent. Or, un mouvement qui n'est pas engendré par une de

ces vérités, peut être une importante querelle de sacristie ou
d'amphithéâtre théologique: il lui manque, pour mériter le nom de

religieux, d'être largement et intensément humain et d'avoir cet
élan prophétique invincible qui puise sa force sociale dans
l'ardente sincérité de la conscience. En réalité, le modernisme n'a

pas été un mouvement religieux. Il n'est pas descendu au cœur
de la race. II s'est surtout cantonné dans les cerveaux de quelques

prudents Erasmes et de quelques abbés démocrates, plus
démocrates que croyants. 11 a été tout, philosophique, politique,
critique, tout, sauf religieux. Et c'est pourquoi le siècle, qui a

été rarement mieux disposé qu'aujourd'hui à écouter une parole
de foi, ne lui a prêté aucune attention. En somme le modernisme
n'aura été qu'une bonne volonté de gens savants et distingués
mais incapables d'être parfaitement vrais avec eux-mêmes, vrais
jusqu'à l'apostolat. Ne nous en prenons pas à la dureté du

siècle s'il a échoué. Il a échoué, au contraire, malgré le vœu
du siècle." # #

*

C'est donc la fin. Mais cet effondrement comporte, à nos

yeux, un enseignement et un garde à vous. Tout bien compté, il
n'étonne pas ceux qui, dès le début, quelles que fussent leurs

sympathies pour le mouvement naissant, se sont inquiétés
d'entendre les modernistes parler si fort de critique et si peu de foi.
Ils se sont demandé si l'appréciation nouvelle des choses, les

jugements sur l'Eglise, sur le dogme, sur l'exégèse, dont les

„réformateurs" se faisaient les hérauts, étaient marqués au coin d'un

96



véritable sens de la question, dans l'espèce un sens religieux, et
si les objections qu'ils opposaient à la tradition et à l'opinion
courante puisaient en dernière analyse leur source dans un besoin
religieux froissé qui cherche une formule plus haute et plus
adéquate.

Or, ce qui semble avoir été heurté chez eux en première
ligne, c est 1 intellect plus que la vie intime de l'âme et les élans
spirituels. Ils ont — et même les plus courageux et les plus tenaces
d entr eux, Tyrrell mis à part — tenté une réforme de la religion
sans qu il apparût qu'ils eussent pour la religion un souci
prédominant. Ils n'ont pas donné l'impression d'une force religieuse
s appliquant aux choses religieuses, et en toute vérité il n'y a
pas à être trop surpris de leur échec. L'insuccès les guettait du
moment qu'en ces matières ils croyaient qu'il suffisait à leur tâche
de corriger des erreurs sans former des convictions et surtout
sans apporter leurs propres convictions.

Qu'on nous entende bien! Nous répudions l'obscurantisme
d un piétisme mal avisé qui s'effraie de la lumière scientifique.
Ici même1), nous avons non seulement revendiqué les droits de
la critique en face de la croyance, mais soutenu la thèse sinon
neuve du moins audacieuse que celle-ci se condamne à l'anémie
sans le concours de celle-là. Plus que jamais, nous tenons cette
théorie pour vraie. Mais encore faut-il, et nous le disions aussi
dans 1 article auquel nous faisons allusion, que, sous peine
d'incompétence, la critique théologique travaille dans un esprit religieux.

e détachement et l'indifférence paraissent au premier abord offrir
seu s les garanties de l'impartialité. En fait, rien n'est moins im-

la C|ue ''étude des questions vitales sans une expérience per-
,'o7 ,e Pliable. On ne peut parler utilement de religion si

n est pénétré soi-même de vie religieuse. Les modernistes
0nt pas compris, et leur tentative a sombré.

éche ' •

C 6St 0a nous en vou',ons venir — s' 'eur
ec s explique par l'insuffisance de leur puissance religieuse,

a cri 'que protestante qui leur donne la main dans ses recherches,
agirai sagement en se souvenant de cet exemple. Elle aussi se
con amne — et elle s'est condamnée déjà souvent — aux œuvres

Voir „Wissen und Leben", vol. IV, pages 162 et ss. (15 Mai 1909).

97



sans lendemain et sans influence, si elle oublie cette loi psychologique

que tout véritable progrès en religion s'asseoit sur le large
fondement religieux, et non pas sur les pointes d'aiguille des

hypothèses même ingénieuses, des découvertes historiques ou de

la dialectique subtile.
Il ne suffit point au christianisme de le rendre plus rationnel,

il faut encore le rendre plus vivant. Il n'est lui-même que s'il
s'implante au centre même des existences. Ni l'histoire, ni l'exégèse,

pas plus que la philosophie ou la morale, n'ont le droit de

prétendre à l'hégémonie dans le domaine de la foi. Bien plus!
si elles entendent prendre la place première, fondamentale, elles
deviennent le facteur le plus destructif de la religion.

On l'oublie quelquefois dans le monde protestant aussi bien

que chez les modernistes.
Hier, par exemple, le „libéralisme" annonçait à grand fracas

ses projets de réforme du christianisme. Il avait plein la bouche de

sa „méthode", de son infaillible méthode, qui devait conquérir
tous les esprits intelligents. Tout ce qu'il a apporté, c'était une
orthodoxie diminuée, la simple négation de certaines prétentions
orthodoxes, des critiques, dont plusieurs, en matière biblique
spécialement, acceptées aujourd'hui par tous les hommes indépendants,

sans qu'il soit d'ailleurs prouvé que le libéralisme comme tel
les ait convaincus. Mais après?

Intellectualiste autant que l'orthodoxie qu'il combattait, le

libéralisme a fait de la foi une question de quantité. En digne
successeur du rationalisme qu'il était, il se demandait à propos
de chaque objet de croyance jusqu'à quel point il demeurait
acceptable en face de la science du jour. Et l'on sabrait, l'on
sabrait, en s'imaginant naïvement qu'on réformait le christianisme
en frappant d'estoc et de taille sur toutes les traditions reçues. Et
l'on ne s'apercevait pas que cette „méthode" — là était tout ce qu'il
y a de moins méthodique, qu'il ne s'agissait pas tant, en
première ligne, de se préoccuper de la „rationalité" des choses —
souvent absente en effet — que de dégager l'élément spécifiquement

religieux des croyances, discernable même dans les dogmes
les plus insoutenables, quitte ensuite, en s'élevant de cet élément

comme base, à échafauder un credo nouveau. Le libéralisme
n'a connu ni ce point de départ, ni ce point d'arrivée. Critique,

98



et essentiellement critique, il a démoli certaines idées traditionnelles,

sans distinguer ce que, sous leur forme inadéquate, elles
renfermaient de vie et par conséquent de vérité. Et, pour
employer l'expression allemande, il a jeté l'enfant avec le bain. Sa
prétendue réforme, si tapageuse ait-elle été, a définitivement avorté.
Et nous en savons beaucoup, en Suisse romande en particulier, où
le mouvement avait été si violent, qui, à l'heure qu'il est, repoussent

du libéralisme avec horreur et le nom et la chose, encore
qu ils soient peut-être en matière critique plus indépendants que
les plus détachés des libéraux. Ils ont compris — et bien
heureusement! — que toutes les négations accumulées ne font pas
une affirmation, et que, pour vivre, et même pour devenir rationnel,
e c nst'anisme doit commencer par se rendre compte de sa
nature propre, qui est d'être religieux avant tout.

e vér'té est si peu un truisme, que, oubliée tantôt par
e ibéralisme, elle semble aujourd'hui avoir disparu de l'horizon

pour beaucoup de théologiens, savants, exégètes, moralistes ou
philosophes.

On a reproché à l'abbé Loisy son manque de sens religieux
en matière d'interprétation biblique. Que de commentateurs
protestants ont comme lui énervé leurs ouvrages en les ramenant
aux seules proportions de la philologie ou des hypothèses
historiques! Dissection exégétique sur des livres qui ne paraissent plus
que comme des cadavres. Incapacité de montrer la vie, un homme,
une âme, dans un St-Paul par exemple. Sécheresse qu'on prend
pour de 1 exactitude, alors que pour montrer le passé dans sa réa-

1 e. il faut le ressusciter et l'actualiser. Documents religieux dans
esques on distingue tout, sauf la religion. Non pas, entendons-
on"* {a'"e Cn cr't'<^ue *a're ''»édification" à tout prix —
louse^à ^ VaUt ^enre „édifiant" — ni transporter Tou-

un cœur
^a'S' ^ ®r^ce' un peu psychologie! Quand

qu'on '
Vl rC' ^U On nous 'e montre, qu'on dise ce qui l'agite,

Cela
eC°.Ute ses Pulsations et, si possible, qu'on les explique!

Dartic
apSS' ressortit à l'exégèse. Et le Nouveau-Testament, très

He«
U.î. re.ent' ne sera vraiment compris que lorsqu'au travers

înc m!- 6 lver£ences de son contenu, on aura mis à nu son
inspiration dernière et une, qui est d'ordre religieux. Il n'est pas

n i îque e laisser dans l'ombre cet élément central.

99



Même observation si du domaine de l'exégèse nous passons
à celui de l'histoire. A cet égard, l'étude de la genèse du dogme
chrétien est particulièrement instructive. Il nous paraît de plus en

plus probable que la pensée chrétienne dès le second siècle, voire
même à l'âge apostolique, a subi l'influence de ce qu'on est

convenu d'appeler l'orientalisme. Le syncrétisme religieux qui caractérise

le monde au début de notre ère ne pouvait manquer
d'influencer les conceptions de la secte chrétienne grandissante; le

gnosticisme de l'Orient, spécialement, a marqué de son empreinte,
et parfois de façon très heureuse, nous n'hésitons pas à le dire,
la manière de penser même de ceux qui, dans l'Eglise, se déclaraient

ses adversaires les plus résolus. Plus profond encore fut
le phénomène d'endosmose par lequel le christianisme se pénétra
d'hellénisme. Les idées grecques, les catégories grecques, ont
été un facteur si important dans la formation du dogme
qu'aujourd'hui encore leur influence se fait sentir. Le christianisme
ne pouvait prétendre à devenir la religion universelle sans se

couler dans ce moule de la mentalité antique.
Mais encore, cela une fois admis, ne faut-il pas, ainsi que

quelques historiens paraissent s'y ingénier, faire dériver tout le

processus de l'orientalisme et de l'hellénisme, comme si le christianisme

n'était que le produit combiné de ces deux forces? Elles
l'ont façonné à leur image, c'est vrai, elle ne l'ont pourtant pas
créé. Je n'en veux pour preuve que le dualisme foncier et
irréductible entre l'humain et le divin qu'elles présupposent, tandis

que le christianisme, pénétré d'hébraïsme, fruit définitif et parfait
de ce que l'ancien prophétisme possédait en germe, a inauguré
un monisme spiritualité où l'homme, avec toute sa matière,
réalise qu'il est de la race du Dieu esprit. C'est là proprement
ce qui constitue l'originalité et la valeur de l'Evangile. Mais

qu'est-ce donc, sinon la religion portée à sa dernière puissance?
La critique historique aurait besoin quelquefois d'apprendre
à le montrer mieux, et d'insister sur ce caractère spécifiquement

religieux et absolument sui generis du christianisme.
Le dogme chrétien, dès ses origines, est l'expression, imparfaite
peut-être, mais l'expression quand même d'un sentiment d'un

genre spécial. Si l'historien ne s'applique à le montrer, il évide
la pensée chrétienne de son véritable contenu, et ôte à la reli-

100



gion ce qu'elle a de meilleur, l'essence même dont elle est
formée.

Critique, exégèse, histoire, manquent ainsi leur but en négligeant

de relever ce que dans la religion il y a de religieux et
dans le christianisme de chrétien.

Corollaire, et peut-être à certains égards conséquence: lorsque
la science pure fait place à la pensée et quand elle lui fournit
les matériaux pour ses synthèses, l'élément premier de la religion
est constamment laissé dans l'ombre, et l'Evangile est tout, sauf
evangélique. On le fait consister dans ses dérivés, et son essence
propre disparaît. Quelques-uns l'enferment dans certaines thèses
P.1 0S0Phiques, les idéalistes purs. D'autres assimilent le christianisme

à une certaine dogmatique; on a dénoncé cent fois
Illusion et 1 intolérance de cet intellectualisme. Un bon nombre enfin

ramènent la religion à la morale, soit vulgaire rationalisme, cons-
tatable essentiellement dans les masses, préoccupé moins de
trouver Dieu que d'établir sa propre justice — cela est connu —
soit illusion d'esprits par ailleurs fort religieux, mais incapables

e considérer la religion autrement que sous l'angle de l'obéissance;

mettant l'accent sur le péché, qui, si grave soit-il, n'est
qu un accident, sur la délivrance du péché, qui, vous rendît-elle mille
ois heureux, n'est qu'un épisode, tandis que par delà le mal et
a rédemption du mal, je dis plus encore: par delà le bien et
accomplissement du bien, il y a place, dans la confiance, dans

a joie, dans l'amour, dans le mysticisme, pour la communion

^ ieu et des âmes, pour quelque chose de plus grand par
onsequent que la morale, qui n'en est qu'un des côtés pratiques,

pour la religion.

la
0n ne nous accuse pas d'anomisme. Nous rendons à

m0?ra ® ' donneur qui lui est dû, et nous dirons même de la
e chrétienne pratiquée qu'elle est une des pierres de touche

n c ristianisme vécu. Mais elle n'est pas le christianisme. Et
n seu ement nous définissons la morale en fonction de la reli-

ma,s nous prétendons que la notion de religion dépasse
ce e e morale et déborde sur celle-ci de toutes parts. Les deux

c
11CS #\y S ,COUVrent Pas exactement, et si haut qu'on place

e e o îgation, la religion reste encore quelque chose de plus
eve et e plus grand, et, par essence, de différent. Une religion

101



parfaite, à supposer que nous pussions la réaliser, engendrerait
sans doute une morale parfaite, mais une morale parfaite
n'équivaudra jamais à une religion. On pourra appeler voix de Dieu
la voix de la conscience, mais la conscience n'est pas Dieu, et

s'il est louable d'exalter le devoir et encore davantage de lui obéir,
cette exaltation et cette obéissance ne constituent pas la piété.

Nous réclamons pour la religion la reconnaissance de son
caractère spécial. Nous en appelons de la religion „libérale", ou
scientifique, ou philosophique, dogmatique, ou moraliste, que sais-

je encore! sociale peut-être, ou altruiste ou économique, à la

religion religieuse.
Elle sera cela, ou, comme le modernisme, elle marchera elle

aussi à sa fin.
NYON LOUIS GOUMAZ

WEGWEISER
Du möchtest vornehm sein?

Bekämpf das Rohe,

Und schaffe allezeit

Das Lichte, Hohe.

Du willst vom Adel sein?

So wirke Gutes!

Das ist der wahre Brief

Des edlen Blutes.

Du möchtest ew'gen Ruhm?

Weih' all dein Leben

Der Liebe Heldentum!

Das krönt dein Streben.

ROBERT SEIDEL

102


	Est-ce la fin ? : Àpropos du mouvement moderniste

