Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Est-ce la fin ? : Apropos du mouvement moderniste
Autor: Goumaz, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-750359

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-750359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EST-CE LA FIN?

A PROPOS DU MOUVEMENT MODERNISTE

Le protestantisme, épris de liberté, a toujours suivi avec un
intérét passionné les diverses tentatives d'émancipation dont le
camp adverse du catholicisme a été le théatre. Qu'on pense ce
qu'on voudra de I'Eglise romaine, elle est une puissance avec la-
quelle il faut compter, et en dépit de la séparation d’hier en
France et de celle de demain en Espagne, en attendant que d'autres
nations suivent, le regne de la papauté est loin d'étre brisé. Le
sera-t-il méme jamais? On s'explique dés lors qu’'a chacune des
crises intérieures qui secouent l'organisme papal, aussi bien qu'a
toutes ses luttes extérieures avec l'autorité politique, le monde
protestant soit aussitdt mis en éveil, et se demande, espérant
I'impossible, si le vieux corps va rajeunir et marcher avec le siécle,
sous la poussée d'un nouvel esprit.

Non pas que personne puisse se bercer de l'illusion naive
que le catholicisme se renie jamais lui-méme et se fasse protes-
tant. Mais, au moins, a-t-il été permis de croire a maintes re-
prises qu'il ne resterait pas insensible au souffle d'affranchisse-
ment et de libéralisme, et que son conservatisme cesserait de se
montrer irréductible. Nous ne parlons pas de Léon XIII, en frais
de coquetterie avec la République par pure habileté, et plus fin
que vraiment ouvert. Mais un Lamennais, avec son sens démo-
cratique, puis toute I'opposition de 1870, d'oli sortit le vieux-ca-
tholicisme, un Pére Hyacinthe, avec la générosité et I'envergure
d’aigle de sa pensée, n'ont-ils pas, pour ne rien dire de leurs
prédécesseurs de tous les temps, fait espérer des possibilités de
rénovation, que le protestantisme a saluées chaque fois avec un
joyeux enthousiasme? ]l y allait du progrés du monde.

Mais les lutteurs ont été vaincus. Et, dans toutes leurs dé-
faites successives, I'immutabilité de I'Eglise s'affirmait plus caté-
gorique. Le bloc!

A chaque époque, cependant, sa floraison. Il était réservé
a ‘la décade qui s'acheéve d'assister a I'un des plus remarquables
efforts de I’esprit nouveau révant d'enfanter un catholicisme nou-
veau. Et jamais, peut-étre, comme cette fois, le protestantisme
n'a suivi avec plus d’attention et de sympathie la tentative a la

92



fois une et diverse de la pléiade d'hommes (dont un si grand
nombre distingués par le savoir et la culture) qui ont essayé, les
uns dans le domaine politique, les autres sur le terrain d.e la
philosophie, de I'histoire ou de I'exégése, d’infuser le sang du §|éclg
a la plus réfractaire des institutions. Leur arsenal leur fournissait
des armes tres différentes, et chacun prenait avis des circonstanc_es
ou de son tempérament. Mais tous avaient a ceeur — il y parais-
sait du moins a I'origine — le triomphe d'un catholicisme re-
nouvelé sur un catholicisme caduc.

Il n'entre point dans notre propos de faire ici I'histoire du
»modernisme. Nous ne nous en sentons ni le goiit ni la force,
et, si palpitantes que puissent étre les péripéties de la lutte, nous
les laisserons de cOté, pour n'envisager que les résultats et établir

le bilan du mouvement & Ila suite d'un des hommes les mieux
renseignés sur |a question.

* *
*

Le ,bilan du modernisme*, tel est, en effet, le titre d'une
étude de M. Gaston Riou?') dans la , Revue“ (ancienne Revue des
revues) du 25 Juillet 1910%), dont nous aimerions a la fois pré-
senter les conclusions aux lecteurs de » Wissen und Leben“ et
prolonger les lignes en appliquant a la critique protestante les
observations de 'auteur.

M. Riou, comme tant d'autres, a cru d’abord au modernisme,
a sa puissance de rénovation et de transformation. Mais au-
jourd'hui, considérant les défections et les défaites, constatant que

Rome s'affirme plus que jamais en adversaire de la culture, il

S'écrie: |, Failljte |«
_ Faillite, par la faute méme des modernistes, 2 qui, pour
triompher, i 3 manqué, a coté de vertus éminentes, la foi qui fait
1?5 apotres. Tyrrell, avec son sens religieux si profond, n’est que
Fexception qui confirme I régle.

) Notre auteyr prononce ce jugement avec un chagrin non
déguisé, mais ayss; une conviction non moins déterminée, Contre
M. Paul Sabatier, qui espere avec un indomptable optimisme, il

déclare qu'a I'heure quj) est, tout est bien fini.

') Auteur également de , Lettre flamande* et du ,Pére Hyacinthe".
") Voir aussi Foi et Vig qu 5 Aoit 1910,

93



Les novateurs, dit-il, ont manqué, pour la plupart, d’audace,
de franchise d'accent, de foi ardente, contrairement a tous les
grands catholiques indépendants du dix-neuvieme siécle. En face
d’'une papauté résolue, I'esprit de décision leur a fait défaut.

Rome, il faut lui rendre cette justice, n'a pas tergiversé. Sa
ligne de conduite a été tout de suite droite et nette. Elle a dit:
Qui n'est pas avec nous est contre nous, et qui est contre nous,
qu'il soit anathéme. L'avenement de Pie X a amené une réaction
énergique. A peine le nouveau pape est-il élu que I'Index fonc-
tionne impitoyable. Livres, revues et cours sont tour a tour
condamnés, des prétres sont interdits, le syllabus Lamentabili
dénonce les principales théses modernistes, I'encyclique Pascendi
foudroie I'histoire et la philosophie nouvelles. Aux protestations
des Loisy, des Tyrrell, des Murri, on répond par I'excommuni-
cation.

Alors, intimidé, le gros de I'armée réformatrice s’arréte net,
et bientdt bat en retraite. Enserrés entre le ,Dieu-Eglise“ et le
,Dieu-Vérité“, et obligés de prendre parti pour I'un des deux,
les modernistes, dans leur immense majorité, abdiquent leurs pré-
tentions et sacrifient la vérité a I'Eglise, a leur amour pour
I'Eglise, quelques-uns avec douleur, d'autres avec infiniment moins
de tristesse.

Philosophes plutdt qu'historiens, acquis a I'idée de I'évolution
des dogmes, dans lesquels ils ne voient que des symboles, ils
estiment qu'aprés tout il est bien vain de faire triompher a tout
prix une formule de foi, et que c'est payer trop cherement ce
jeu-la du martyre. Leur modernisme était une pure manigre
d’apologie, qui efit peut-&tre gagné quelques intellectuels. L'Eglise
n'a pas jugé leur méthode opportune. Ills se sont tus.

Ils se sont tus parce qu'ils n'étaient que de simples avocats,
apportant de simples arguments. La cause intéressait leurs esprits,
elle ne passionnait pas leurs cceurs. La vérité, percue intérieure-
ment et profondément, ne les avait pas conquis, ces hommes
qu'on avait eu la naiveté de considérer comme des créateurs.
,On s'était figuré qu'ils €taient en enfantement d’'un monde nou-
veau; ils n'étaient, en réalité, que des replatreurs, que les émules
de ces ouvriers égyptiens, qui de siécle en siécle refaisaient la
toilette des-dieux.“

94



lls se sont maintenant soumis, tous ceux-la dont on avait cru
qu'ils deviendraient ,la sgve printaniere de la terre“, et chez qui
on se plaisait a découvrir Je grand germe d'avenir. Dans I'Eglise,
dont plusieurs d'entre eux briguent aujourd’hui les faveurs, leur
influence rénovatrice, qui au début donnait tant d’espérances, se
trouve définitivement réduite a zéro.

Et la petite douzaine de révoltés, de ceux — car il y en eut
pourtant — que les foudres de I'Eglise n'empéchérent pas de
suivre leur voie, et & I'héroisme desquels il convient de rendre
hommage? Eh bien, de ces braves, pas plus que des soumis,
On M€ peut espérer d’action profonde. Murri et Tyrrell, par
exemple, ont réédité, et avec un succes moindre que leurs de-
vanciers, I'histoire d'un Lamennais, dont Rome a condamné les
tendances démocratiques, et d'un Pere Hyacinthe et d'un Dol-
linger luttant sans espoir contre le césarisme romain. Le résultat?
Rome plus fortement organisée que jamais a purement et simple-
ment mis & la porte les ficheux.

Loisy? Son cas avait ceci d'intéressant qu'il entendait, chose
inouie, pratiquer la critique historique dans I'Eglise méme. Lui
aussi est expulsé. Son influence est du coup annihilée. L'ex-abbé
rentre dans le siecle; au College de France, il pourra exercer
librement sa science et sa méthode. Mais, pour le monde, cela
n'a rien d'extraordinaire, L'Université compte un savant de plus,
et c'est tout. Le siecle s'est enrichi d'un intellectuel, chose heu-
Teuse mais commune. Mais I'Eglise, elle, n'est pas réformée
Pour un atome parce qu'un nouveau et brillant professeur, sorti
de chez elle, s'est installé dans la maison de Budé.

Donc, ay jugement de M. Riou, qu'il s'agisse des prétres
SOumis ou de la minorité récalcitrante, la banqueroute n'en est
Pas moins évidente, | n'y a rien de changé dans I'Eglise. Les
modernistes, en dernjere analyse, se sont trouvés impuissants.
Les faits sont la. La lamentable reculade du grand nombre, tout
comme linutile opposition de quelques-uns, nous force a revenir
de toutes nos illusions . .. sj jamais nous en avons eu.

Nous SOuscrivons a ce jugement. Mais nous estimons que
M. Riou a raison tout particulierement quand il attribue I'échec
de§ modernistes 2 Jeyr manque d'un idéal impératif et d'un sens
religieux assez sérieyx pour faire d'eux des apotres. Il vaut la

95



peine de citer ici tout au long, et dans leur style nerveux, les con-
sidérations pleines de justesse par lesquelles |'auteur termine
son article:

.51 les modernistes, écrit-il, avaient été saisis, et pour ainsi
dire vaincus, par une de ces vérités vivantes, primordiales, éter-
nelles, qui, lorsqu’elles surgissent tout & coup au fond de I'dme,
lui éclairent toute la route du monde et de I'éternité, la libérent
de I'ennui, de l'incertitude, et lui conférent une dignité immor-
telle — il leur aurait été impossible de ne pas étre des apOtres. ..
Mais les modernistes pris en bloc, n'ont été saisis par aucune
de ces vérités supérieures, qui, du méme coup, tyrannisent et
libérent. Or, un mouvement qui n'est pas engendré par une de
ces vérités, peut étre une importante querelle de sacristie ou
d’amphithéatre théologique: il lui manque, pour mériter le nom de
religieux, d’étre largement et intensément humain et d'avoir cet
élan prophétique invincible qui puise sa force sociale dans I'ar-
dente sincérité de la conscience. En réalité, le modernisme n'a
pas été un mouvement religieux. Il n'est pas descendu au cceur
de la race. Il s'est surtout cantonné dans les cerveaux de quel-
ques prudents Erasmes et de quelques abbés démocrates, plus
démocrates que croyants. Il a été tout, philosophique, politique,
critique, tout, sauf religieux. Et c’est pourquoi le siécle, qui a
été rarement mieux disposé qu’aujourd’hui a écouter une parole
de foi, ne lui a prété aucune attention. En somme le modernisme
n'aura été qu'une bonne volonté de gens savants et distingués
mais incapables d'étre parfaitement vrais avec eux-mémes, vrais
jusqu'a I'apostolat. Ne nous en prenons pas a la dureté du
siecle s'il a échoué. Il a échoué, au contraire, malgré le voeu
du siécle.“ . %

*

C'est donc la fin. Mais cet effondrement comporte, 2 nos
yeux, un enseignement et un garde a vous. Tout bien compté, il
n'étonne pas ceux qui, dés le début, quelles que fussent leurs
sympathies pour le mouvement naissant, se sont inquiétés d'en-
tendre les modernistes parler si fort de critique et si peu de foi.
Ils se sont demandé si I'appréciation nouvelle des choses, les
jugements sur I'Eglise, sur le dogme, sur I'exégese, dont les ,réfor-
mateurs“ se faisaient les hérauts, étaient marqués au coin d'un

96



véritable sens de la question, dans I'espéce un sens religieux, et
si les objections qu'ils opposaient 2 la tradition et a 'opinion
courante puisaient en derniere analyse leur source dans un besoin

religieux froissé qui cherche une formule plus haute et plus adé-
quate.

Or, ce qui semble avoir été heurté chez eux en premiere
ligne, c’est l'intellect plus que la vie intime de I'ame et les €lans
spirituels. Ils ont — et méme les plus courageux et les plus tenaces
d'entr’eux, Tyrrell mis 2 part — tenté une réforme de la religion
sans qu'il appardt qu'ils eussent pour la religion un souci pré-
dominant. Ils n’ont pas donné I'impression d'une force religieuse
s'appliquant aux choses religieuses, et en toute vérité il n'y a
pas a étre trop surpris de leur échec. L'insucces les guettait du
moment qu'en ces matidres ils croyaient qu'il suffisait a leur tache

de corriger des erreurs sans former des convictions et surtout
Sans apporter leurs propres convictions.

Qu'on nous entende bien! Nous répudions I'obscurantisme
d'un piétisme mal avisé qui s'effraie de la lumiére scientifique.
Ici méme?), nous avons non seulement revendiqué les droits de
la critique en face de la croyance, mais soutenu la thése sinon
neuve du moins audacieuse que celle-ci se condamne a I'anémie
sans le concours de celle-1a. Plus que jamais, nous tenons cette
théorie pour vraie. Mais encore faut-il, et nous le disions aussi
dans Iarticle auquel nous faisons allusion, que, sous peine d'in-
compétence, la critique théologique travaille dans un esprit religieux.
Le détachement et I'indifférence paraissent au premier abord offrir
seuls les garanties de I'impartialité. En fait, rien n'est moins im-
Partial que I'étude des questions vitales sans une expérience per-
s‘onnelle préalable. On ne peut parler utilement de religion si
lon‘n’est Pénétré soi-méme de vie religieuse. Les modernistes
ne I'ont pas compris, et leur tentative a sombré.

.. Mais — et cest 2 ou nous en voulions venit — si leur
eChE?.S'EXpquue par l'insuffisance de leur puissance religieuse,
la .crlltique Protestante qui leur donne la main dans ses recherches,
agirait sagement en se souvenant de cet exemple. Elle aussi se
condamne — et elle s'est condamnée déja souvent — aux ceuvres

') Voir ,Wissen ung Leben“, vol. IV, pages 162 et ss. (15 Mai 1909).

97



sans lendemain et sans influence, si elle oublie cette loi psycholo-
gique que tout véritable progrés en religion s'asseoit sur le large
fondement religieux, et non pas sur les pointes d’aiguille des
hypothéses méme ingénieuses, des découvertes historiques ou de
la dialectique subtile.

Il ne suffit point au christianisme de le rendre plus rationnel,
il faut encore le rendre plus vivant. [l n'est lui-méme que s'il
s'implante au centre méme des existences. Ni I'histoire, ni I'exé-
gese, pas plus que la philosophie ou la morale, n'ont le droit de
prétendre a I'hégémonie dans le domaine de la foi. Bien plus!
si elles entendent prendre la place premiere, fondamentale, elles
deviennent le facteur le plus destructif de la religion.

On l'oublie quelquefois dans le monde protestant aussi bien
que chez les modernistes.

Hier, par exemple, le ,libéralisme*“ annongait a grand fracas
ses projets de réforme du christianisme. Il avait plein la bouche de
sa ,méthode“, de son infaillible méthode, qui devait conquérir
tous les esprits intelligents. Tout ce qu'il a apporté, c'était une
orthodoxie diminuée, la simple négation de certaines prétentions
orthodoxes, des critiques, dont plusieurs, en matiére biblique spé-
cialement, acceptées aujourd’hui par tous les hommes indépen-
dants, sans qu'il soit d'ailleurs prouvé que le libéralisme comme tel
les ait convaincus. Mais aprés?

Intellectualiste autant que l'orthodoxie qu'il combattait, le
libéralisme a fait de la foi une question de quantité. En digne
successeur du rationalisme qu’il était, il se demandait 2 propos
de chaque objet de croyance jusqu'a quel point il demeurait ac-
ceptable en face de la science du jour. Et I'on sabrait, I'on
sabrait, en s'imaginant naivement qu'on réformait le christianisme
en frappant d'estoc et de taille sur toutes les traditions regues. Et
I'on ne s'apercevait pas que cette ,méthode“ — la était tout ce qu'il
y a de moins méthodique, qu'il ne s'agissait pas tant, en pre-
miere ligne, de se préoccuper de la ,rationalité“ des choses —
souvent absente en effet — que de dégager I'élément spécifique-
ment religieux des croyances, discernable méme dans les dogmes
les plus insoutenables, quitte ensuite, en s'élevant de cet élément
comme base, a échafauder un credo nouveau. Le libéralisme
n'a connu ni ce point de départ, ni ce point d'arrivée. Critique,

98



et essentiellement critique, il a démoli certaines idées tradition-
nelles, sans distinguer ce que, sous leur forme inadéquate, elles
renfermaient de vie et par conséquent de vérité. Et, pour em-
ployer I'expression allemande, il a jeté I'enfant avec le bain. Sa
prétendue réforme, sj tapageuse ait-elle été, a définitivement avorté.
Et nous en savons beaucoup, en Suisse romande en particulier, ol
le mouvement avait été si violent, qui, a I'heure qu'il est, repous-
sent du libéralisme avec horreur et le nom et la chose, encore
qu'ils soient peut-gtre en matiere critique plus indépendants que
les plus détachés des libéraux. Ils ont compris — et bien heu-
reusement! — que toutes les négations accumulées ne font pas
une affirmation, et que, pour vivre, et méme pour devenir rationnel,
le christianisme doit commencer par se rendre compte de sa
nature propre, qui est d'étre religieux avant tout.

Cette vérité est s; peu un truisme, que, oubliée tantOt par
le libéralisme, elle semble aujourd’hui avoir disparu de 1'horizon
pour beaucoup de théologiens, savants, exégetes, moralistes ou
philosophes,

On a reproché a I'abbé Loisy son manque de sens religieux
en matiere d’interprétation biblique. Que de commentateurs pro-
testants ont comme lui énervé leurs ouvrages en les ramenant
aux seules proportions de la philologie ou des hypotheses histo-
riques! Dissection exégétique sur des livres qui ne paraissent plus
que comme des cadavres, Incapacité de montrer la vie, un homme,
une ame, dans un St-Paul par exemple. Sécheresse qu'on prend
ppur de I'exactitude, alors que pour montrer le passé dans sa réa-
lité, il faut Je ressusciter et I'actualiser. Documents religieux dans
lesquels op distingue tout, sauf la religion. Non pas, entendons-
nousl.qu‘il faille en critique faire de I',édification® a tout prix —
;“u;a'; CBe que vaut le genre dit ,édifiant* — ni transporter Tou-
i e erlin.  Mais, de grace, un peu de psychologie! Quand

; Geu‘r vibre, qu'on nous le montre, qu'on dise ce qui I'agite,
quon ecqute S€S pulsations et, si possible, qu'on les explique!
Cela‘ aussl Tessortit a I'exégese. Et le Nouveau-Testament, trés
Pal’flcu!lérern'ent, Ne sera vraiment compris que lorsqu'au travers
des ‘mille divergences de sop contenu, On aura mis A nu son
Inspiration derniere et ype, qui est d'ordre religieux. Il n'est pas
scientifique de laisser dans I'ombre cet élément central.

99



Méme observation si du domaine de l'exégése nous passons
a celui de I'histoire. A cet égard, I'étude de la genese du dogme
chrétien est particulierement instructive. 1l nous parait de plus en
plus probable que la pensée chrétienne dés le second siécle, voire
méme a |'4ge apostolique, a subi I'influence de ce qu'on est con-
venu d’'appeler I'orientalisme. Le syncrétisme religieux qui carac-
térise le monde au début de notre &re ne pouvait manquer d'in-
fluencer les conceptions de la secte chrétienne grandissante; le
gnosticisme de I'Orient, spécialement, a marqué de son empreinte,
et parfois de fagon trés heureuse, nous n’hésitons pas a le dire,
la maniére de penser méme de ceux qui, dans I'Eglise, se décla-
raient ses adversaires les plus résolus. Plus profond encore fut
le phénomeéne d'endosmose par lequel le christianisme se pénétra
d'hellénisme. Les idées grecques, les catégories grecques, ont
été un facteur si important dans la formation du dogme qu'au-
jourd’hui encore leur influence se fait sentir. Le christianisme
ne pouvait prétendre a devenir la religion universelle sans se
couler dans ce moule de la mentalité antique.

Mais encore, cela une fois admis, ne faut-il pas, ainsi que
quelques historiens paraissent s'y ingénier, faire dériver tout le
processus de I'orientalisme et de I'hellénisme, comme si le christia-
nisme n'était que le produit combiné de ces deux forces? Elles
I'ont fagonné a leur image, c'est vrai, elle ne l'ont pourtant pas
créé. Je n’en veux pour preuve que le dualisme foncier et irré-
ductible entre 'humain et le divin qu’elles présupposent, tandis
que le christianisme, pénétré d’hébraisme, fruit définitif et parfait
de ce que l'ancien prophétisme possédait en germe, a inauguré
un monisme spiritualiste ol I'homme, avec toute sa matiere,
réalise qu'il est de la race du Dieu esprit. C'est la proprement
ce qui constitue I'originalité et la valeur de I'Evangile. Mais
qu'est-ce donc, sinon la religion portée a sa derniére puissance?
La critique historique aurait besoin quelquefois d'apprendre
a le montrer mieux, et d'insister sur ce caractére spécifique-
ment religieux et absolument sui generis du christianisme.
Le dogme chrétien, dés ses origines, est I'expression, imparfaite
peut-é&tre, mais I'expression quand méme d'un sentiment d'un
genre spécial. Si I'historien ne s’applique a le montrer, il évide
la pensée chrétienne de son véritable contenu, et Ote a la reli-

100



gion ce qu'elle a de meilleur, l'essence méme dont elle est
formée.

Critique, exégese, histoire, manquent ainsi leur but en négli-
geant de relever ce que dans la religion il y a de religieux et
dans le christianisme de chrétien.

Corollaire, et peut-atre 3 certains égards conséquence: lorsque
la science pure fait place a la pensée et quand elle lui fournit
les matériaux pour ses synthéses, I'élément premier de la religion
est constamment laissé dans I'ombre, et I'Evangile est tout, sauf
évangélique. On e fajt consister dans ses dérivés, et son essence
propre disparait. Quelques-uns I'enferment dans certaines théses
philosophiques, les idéalistes purs. D'autres assimilent le christia-
nisme A une certaine dogmatique; on a dénoncé cent fois I'il-
lusion et Pintolérance de cet intellectualisme. Un bon nombre enfin
ramenent la religion a la morale, soit vulgaire rationalisme, cons-
tatable essentiellement dans les masses, préoccupé moins de
trouver Dieu que d'établir sa propre justice — cela est connu —
soit illusion d'esprits par ailleurs fort religieux, mais incapables
de considérer la religion autrement que sous I'angle de 1'obéis-
Sance; mettant I'accent sur le péché, qui, si grave soit-il, n’est
qu’un accident, sur la délivrance du péché, qui, vous rendit-elle mille
fois heureux, n’est qu'un épisode, tandis que par dela le mal et
la rédemption du mal, je dis plus encore: par dela le bien et
I'accomplissement du bien, il y a place, dans la confiance, dans
la joie, dans I'amour, dans le mysticisme, pour la communion
de Dieu et des ames, pour quelque chose de plus grand par
cOnséquent que la morale, qui n'en est qu'un des cotés pratiques,
pour la religion,
u'on ne nous accuse pas d'anomisme. Nous rendons a
la morale I'honneyr qui lui est dii, et nous dirons méme de la
mOfale_Chrétienne pratiquée qu'elle est une des pierres de touche
du christianisme Vécu. Mais elle n'est pas le christianisme. Et
non seulement noys définissons la morale en fonction de la reli-
gion, mais nous prétendons que la notion de religion dépasse
celle de morale et déborde sur celle-ci de toutes parts. Les deux
idées ne se Couvrent pas exactement, et si haut qu'on place
celle d'obligation, 1a religion reste encore quelque chose de plus
€levé et de plus grand, et, par essence, de différent. Une religion

101



parfaite, 2 supposer que nous pussions la réaliser, engendrerait
sans doute une morale parfaite, mais une morale parfaite n'équi-
vaudra jamais a une religion. On pourra appeler voix de Dieu
la voix de la conscience, mais la conscience n'est pas Dieu, et
s'il est louable d'exalter le devoir et encore davantage de lui obéir,
cette exaltation et cette obéissance ne constituent pas la piété.

Nous réclamons pour la religion la reconnaissance de son
caractere spécial. Nous en appelons de la religion ,libérale“, ou
scientifique, ou philosophique, dogmatique, ou moraliste, que sais-
je encore! sociale peut-étre, ou altruiste ou économique, a la
religion religieuse.

Elle sera cela, ou, comme le modernisme, elle marchera elle

aussi a sa fin.
NYON LOUIS GOUMAZ
oon

WEGWEISER

Du mochtest vornehm sein?
Bekdampf das Rohe,
Und schafie allezeit
Das Lichte, Hohe.

Du willst vom Adel sein?
So wirke Gutes!
Das ist der wahre Brief
Des edlen Blutes.

Du mochtest ew'gen Ruhm?
Weih' all dein Leben
Der Liebe Heldentum!

Das kront dein Streben.
ROBERT SEIDEL

102



	Est-ce la fin ? : Àpropos du mouvement moderniste

