
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 7 (1910-1911)

Artikel: Kirchliche Autorität oder wissenschaftliche Freiheit? [Schluss]

Autor: Oetker, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-750355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-750355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


plus efficacément au but unique, qui est la grandeur et la beauté
des lettres françaises.

* *
*

Ce mouvement régionaliste contient un enseignement dont
il importe pour nous de profiter. Si nous voulons — nous,
Suisses romands — occuper notre place dans la littérature suisse

d'expression française, nous devons nous affirmer en tant que
nation, en tant qu'esprit, et cela sans faiblesse et sans compromission.

D'ailleurs je crois qu'un Edouard Rod, qu'un René

Morax ou qu'un Ramuz ont déjà pour une bonne part réalisé
cet idéal. Ils sont Romands et Suisses, ils affirment magnifiquement

notre âme et notre sensibilité.
GENÈVE GEORGES GOLAY.

KIRCHLICHE AUTORITÄT ODER
WISSENSCHAFTLICHE FREIHEIT?

(Schluss.)
Ii

II.

Nun ist es freilich unmöglich, an dieser Stelle sämtliche
Beweise für die Einheitlichkeit von Stoff und Kraft und die Einheit
des Alls, noch auch für die Richtigkeit der Entwicklungslehre und
des biogenetischen Grundgesetzes sowie der auf diesen
Grundwahrheiten basierenden Lehre von der menschlichen Seele zu
erörtern oder auch nur aufzuzählen. Ihrer sind so viele, dass man
ein dickeres Buch wie die Bibel benötigte, um sie nur einigermaßen

ausführlich zu besprechen. Hier möge nur auf folgende
Tatsachen hingewiesen werden, die ebenso „unantastbar" sind,
wie die Tatsache dass 2X2 4 ist, und die selbst von den

vorsichtigsten, ernst zu nehmenden Biologen und Psychologen, bei

denen der Verstand durch kirchliche Dogmen nicht in Fesseln

gelegt ist, nicht mehr geleugnet werden.

Jeder Mensch macht von seiner Zeugung durch seine Eltern
bis zu seiner Geburt Entwicklungsstadien durch, die von den
einfachsten Ei- und Samenzellen angefangen einer Reihe von Tier-

54



formen entsprechen, die zum Teil heute noch lebend zu
beobachten sind. Dieser individuelle Entwickelungsgang beim
Menschen entspricht ganz und gar dem Entwickelungsgang bei den

höheren Tieren, und die Entwickelung der höheren Tiere geht
wieder nicht allein analog der Entwickelung der niederen Tiere,
sondern auch der Pflanzen. — Der Übergang von einer Pflanzen-
und Tierart in eine andere ist sowohl in der freien Natur als auch
durch künstliche Züchtungsversuche auf das schlagendste erwiesen.

— Der anatomische Bau, die physiologischen Funktionen und
die seelischen Erscheinungen stimmen beim Menschen und bei
den höheren Tieren in so vielen Punkten überein, oder weisen

wenigstens so deutliche Analogien auf, dass selbst der alltägliche
Sprachgebrauch für diese Tatsache eintritt. Man spricht nicht allein

von der Leber eines Rindes, von der Verdauung eines Pferdes,
sondern auch von der Klugheit oder der Trauer eines Hundes

usw. — Sowohl rein körperliche Eigenschaften, wie Form,
Farbe, Schnelligkeit im Wachstum usw., als auch die seelischen

Eigenschaften, wie Erregbarkeit, Gefühl, Intellekt, besondere
Talente, werden von der einen Generation auf die andere durch
Vererbung übertragen, und zwar wieder sowohl bei den Tieren als auch

beim Menschen. Diese Erbwerte sind bis zu einem gewissen Grade
durch die Umwelt und die Lebensbedingungen beeinflussbar. —
Bei jedem einzelnen Menschen entwickeln sich die seelischen
Eigenschaften Hand in Hand mit der Entwickelung des Gehirns von der
Geburt bis zum vollendeten Wachstum, genau so wie bei den Tieren. —
Die seelischen Eigenschaften der höchsten menschähnlichen Affen
stehen den seelischen Eigenschaften der niedrigsten Menschenrassen

so nahe, dass der Unterschied zwischen diesen kleiner
erscheint, als der Unterschied zwischen den niedrigsten Menschen
und den höchst stehenden Kulturmenschen. — Die seelischen
Eigenschaften zeigen, genau so wie die körperlichen, sowohl
zeitlich-individuell, als auch in der ganzen Tier- und Menschenreihe
überall nur Gradunterschiede, aber keine prinzipiellen Unterschiede.
Die sämtlichen seelischen Eigenschaften der Menschen können
also aus den seelischen Eigenschaften der höheren Tiere abgeleitet

werden. —
Ich sagte, dass diese Tatsachen von allen ernst zu nehmenden

Biologen und Psychologen heute einstimmig als richtig aner-

55



kannt werden. Die aber sind für Foerster ja nicht kompetent,
über solche Grundfragen des Menschen zu urteilen. Hier bleibt
also dem Nichtfachmann schlechterdings nichts anderes übrig, als

sich für die eine oder andere Partei zu entscheiden, da er selber

unmöglich alle wissenschaftlichen Ergebnisse nachprüfen kann,
und es eine höhere Instanz für die Entscheidung dieses
Kompetenzkonfliktes nicht gibt. Forel meinte, er halte es mit den
Vertretern der Wissenschaft. Ich schließe mich diesem verehrten
Vorredner ohne Bedenken an, und zwar, weil ich selber eine große
Anzahl von Untersuchungen und Beobachtungen gemacht habe,
die die Ergebnisse anderer bestätigen, und weil sich von den

religiösen Lehren eine nach der anderen als falsch erwiesen hat —
von der Erschaffung der Welt in fünf Tagen bis zu den Vorstellungen

von Himmel und Hölle — während aus den wissenschaftlichen

Werkstätten und Hörsälen eine Tatsache und Wahrheit nach

der anderen zutage gefördert worden ist, die schließlich, wenn auch

erst nach hartnäckigem Sträuben, selbst die Gegner als richtig
anerkennen mussten.

Es hieße den Verstand zugunsten von gänzlich unbewiesenen
Phantasiekombinationen aus der Kinderzeit der Menschheit
vergewaltigen, wenn wir nun aus den vorstehend aufgeführten
hauptsächlichsten wissenschaftlichen Ergebnissen nicht den Schluss ziehen
wollten, dass auch der Mensch mit seinen sämtlichen Eigenschaften
nicht außerhalb der Natur steht, sondern restlos in ihr aufgeht.
Und zweitens, dass die seelischen Eigenschaften sowohl bei jedem
einzelnen Individuum als auch bei den Arten und Rassen der
verschiedenen Lebewesen der andauernden Entwicklung und Wandlung

unterliegen, und zwar in steter Verbindung mit den körperlichen

Vorgängen. — Das aber gerade sind die Punkte, die unsere

Gegner infolge einer nunmehr seit vielen Jahrhunderten
fortgesetzten Gefühlssuggestion leugnen. Deswegen nennen sie eine

solche einfache Anwendung menschlicher Logik „platte Konse-

quenzmacherei", während sie, wenn es sich um die Erfüllung ihrer
Wünsche handelt, konsequent sein können bis zum äußersten.

Deswegen versuchen sie heute die letzte Waffe, nämlich den menschlichen

Intellekt, dem die vorstehenden Erkenntnisse zu verdanken

sind, zu diskreditieren, indem sie ihn in gänzlich begriffsverwirrender

Weise zu zerlegen suchen, und behaupten, dass nur bei den

56



Trägern der Religion, bei den „wahrhaft Heiligen und Weisen"
auf Grund höchster Gnade von einem wirklichen Gebrauche der
Vernunft die Rede sein könne.

Wenn die „unantastbaren Wahrheiten" von der Religion oder

von der Kirche und ihren Vertretern gepachtet sind, so fragt man
sich doch unwillkürlich: Warum hat denn nicht ein Kirchenvater
bereits verkündet, dass die Erde sich um die Sonne dreht? Warum

war es nicht ein Papst, der das Kopernikanische Weltsystem
ergründete? Warum hat nicht einer der vielen Reformatoren das

Gesetz von der Erhaltung der Energie entdeckt? Warum waren
es nicht Bischöfe oder Konsistorialräte, die die Entwicklungslehre
schufen und ausbauten? Warum ist nicht auf dem Tridentiner
Konzil schon das biogenetische Grundgesetz als richtig bewiesen
und anerkannt worden? Warum endlich war es nicht ein Heiliger,
der auf Grund der kirchlichen Tradition mit ihrer „unvergleichlichen

Menschkenntnisen" die Irrsinnigen als Kranke erkannte und
ihnen die Ketten abnahm?

Foerster wird sich vielleicht auf den Standpunkt stellen, dass

das nicht Gottes Wille gewesen sei. Wasmann, der Jesuit, war
unvorsichtiger, indem er meinte, auch die Vertreter der Religion
hätten sich schon geirrt, Gott habe sie jedoch immer wieder auf

den rechten Weg zurückgeführt. Dazu scheint er dann aber in

der Tat die konsequenten Naturforscher und Ärzte nötig zu haben

oder wenigstens zu verwenden, womit diesen allerdings wahrlich
nicht immer eine leichte Aufgabe gestellt worden ist. Denn gegen
alle jene Wahrheiten und ihre einfachsten logischen Konsequenzen
haben die Vertreter der Kirche von jeher geeifert und gegeifert
und gegen die wissenschaftlichen Forscher mit Bannflüchen und

Foltern, mit Feuer und Schwert gewütet. Nicht durch die Kirche,
ja nicht einmal ohne die Kirche, sondern entgegen dem Willen der

Kirche und trotz dem fanatischen Widerstande der Kirche sind

alle diese gewaltigen Errungenschaften zustande gekommen. Und
dabei wagt Foerster es auszusprechen, in Kopernikus' Lebenswerk

liege die angesammelte Glaubenskraft und das vertiefte
Verantwortlichkeitsgefühl aller vorangegangenen Jahrhunderte christlicher
Kulturarbeit. Und dabei scheut er sich nicht, zu behaupten: „Hätte
man sich mit der Bescheidenheit Darwins auf die Behauptung
beschränkt, dass eine Entstehung höherer Arten aus niederen Arten

57



sehr wahrscheinlich sei, und dass möglicherweise auch die körperliche

Form des Menschen allmählich aus einfacheren organischen
Formen entstanden sei, so würde man kirchlicherseits zwar eine

taktvolle Formulierung solcher Theorien verlangt, aber keineswegs
einen prinzipiellen Einwand erhoben haben."

Solche Sätze grenzen nahezu an eine Verschleierung historischer

Tatsachen. Da ist es doch unbedingt erforderlich, wieder
einmal daran zu erinnern, dass Galilei, [Giordano Bruno und
zahlreiche andere Forscher als Märtyrer der Wissenschaft von der
Hand der Religion gestorben sind, und dass Darwin bis an sein
Lebensende von der Klerisei jedweder Observanz in der
flegelhaftesten Weise geschmäht und beschimpft worden ist. Ihn konnte
man nicht mehr verbrennen, sonst hätte ihm ohne Gnade
dasselbe Schicksal geblüht. „Demoralisierten Verstand" nannte er
einmal die wilde Wut und den fanatischen Hass seiner kirchlichen
Gegner. Und heute, nachdem man gar nicht mehr anders kann,
da man die Entwicklungslehre wenigstens bis zu einem gewissen
Grade anerkennen muss, da hört man auf einmal an allen Ecken
und Enden von dem „bescheidenen Darwin" reden, der nur von
Idioten wie Haeckel, Ostwaldt, Forel usw., zu denen in ganz
bescheidenem Grade auch der Verfasser dieses Aufsatzes sich zu
rechnen die Ehre hat, missverstanden und missbraucht worden sei.

Nicht allein in den zitierten, sondern auch noch in einer
ganzen Reihe anderer Aussprüche und Behauptungen versteht es
Foerster meisterhaft, mit Hilfe von aalglatten Phrasen, geschmeidigen

Redewendungen und versteckten Sophismen die Dinge in
der Vorstellung des harmlosen Lesers auf den Kopf zu stellen,
aus Leoparden Lämmer zu machen und mit Füchsen einen
Geflügelhof zu bevölkern. Mit solchen Kunststücken kann er seinen

„Verehrern" imponieren, aber nicht Leuten, die sich bei der
Behandlung wissenschaftlicher Probleme durch schöne Worte nicht
fangen lassen, sondern gewohnt und gewillt sind, unter allen
Umständen der Wahrheit zu dienen und den Dingen auf den Grund
zu gehen.

Auf einer ähnlichen Stufe des Wahrheitswertes wie die
angeführten Enstellungen Foersters steht die durch nichts als richtig
erwiesene Behauptung, dass der Drang nach Wahrheit und der
Wille zur Redlichkeit, wie sie sich in der wissenschaftlichen

58



Forschung dokumentieren, auf den Einfluss des Christentums
zurückzuführen seien. Und desgleichen, wenn Foerster uns
weismachen will, „dass weite Kreise glaubensloser Menschen in ihren
sittlichen Grundsätzen noch das Produkt religiöser Erziehung
seien", dass die Gemeinsamkeit der ethischen Überzeugungen
selber noch aus der Kraft des religiösen Ideals stamme, dass die
Wurzeln der ethischen Bestrebungen in der christlichen Religion
lägen, dass also unsere heutige Wahrheitssuche und ernsthafte
ethische Betätigung als wahre Mutter die christliche Weltanschauung

hätten.
Ich habe bereits an anderer Stelle1) bei Besprechung der

phylogenetischen Entwicklung der Gefühle und Affekte, sowie
der ethischen und ästhetischen Betätigungen und Bedürfnisse des

Kulturmenschen des näheren begründet, dass diese (und so vor
allem auch das Mitleid und die Nächstenliebe) ursprünglich mit
dem Christentum nichts zu schaffen haben, dass sie vielmehr
schon viele Tausende von Jahren vor der Entstehung und
Verbreitung dieser Lehre im Keime vorhanden waren und infolge der

Lebensbedingungen unserer Vorfahren sich bereits zu beträchtlicher
Höhe entwickelt hatten. Hier will ich zur Beleuchtung der
unhaltbaren Behauptungen Foersters nur drei Fragen stellen. Waren
die alten chinesischen, indischen, ägyptischen und griechischen
Wahrheitssucher und Philosophen vielleicht Christen? Ist etwa
die wissenschaftliche Tätigkeit der Juden minderwertig, weil sie

weder selbst noch ihre Vorfahren getauft wurden? Ist endlich
die geradezu beispiellos hohe Entwickelung der ethischen
Eigenschaften des japanischen Volkes auf das Chrisentum zurückzuführen

Foerster versucht zwar die Wirkung solcher Fragen zu seinen
Gunsten schon im voraus abzuschwächen, indem er erklärt, Christus

sei durch die „wachsenden Erfahrungen der Generationen"
und durch die „Ahnungen des Genius" vorbereitet worden. Damit
schlägt er ja aber doch seinen übrigen Behauptungen direkt ins
Gesicht. Das ist ja nichts anderes als „platte Konsequenzmacherei".
Damit gibt er ja die Anwendbarkeit der Entwicklungslehre auf

') In meinem Buche: „Die Seelenwunden des Kulturmenschen vom
Standpunkte moderner Psychologie und Nervenhygiene." Gedanken zu
einer wissenschaftlichen Religion. Verlag Dr. Werner Klinkhardt-Leipzig.

59



das Seelenleben des Menschen und der Menschen, wenn auch

ungewollt, ohne weiteres zu. Was die Ethik des Christentums
selber anlangt, so können wir hier nur wiederholen, was bereits
früher andeutet wurde, nämlich dass die einseitige, auf die Spitze
getriebene Betonung des Naturprinzips der „Hilfe" auf einer
gänzlichen Verkennung des Lebens und seiner Gesetze beruht. Wenn

wir diese Dinge und Verhältnisse also vorurteilsfrei betrachten, so
ergibt sich für jeden, der mit einem gesunden Menschenverstand

begabt ist, dass die Religion der bedingungslosen Nächsten- und
Feindesliebe überhaupt gar keinen Fortschritt, sondern eher einen

Rückschritt, zum mindesten aber ein Abweichen des Menschengeistes

von seiner natürlichen Entwicklungsbahn bedeutet.
Ist es also Foerster wirklich Ernst mit seiner Anschauung,

dass auch die Religion Interesse daran habe, der Wahrheit zu
dienen, und dass man Wünsche und Leidenschaften, Triebe und
Gewohnheiten nur für absolute Wahrheiten, nicht aber für
wechselnde Meinungen opfert, dann möge er doch erst einmal die
Gesetze des Lebens studieren, das heißt, sich ernsthaft mit der

von ihm bisher verachteten Biologie und Psychologie beschäftigen

— aber ohne jene Voraussetzung der „unantastbaren
Wahrheiten" der Religion, von denen sich heute eine nach der anderen
als Irrtum erweist.

Wenn wir nach dem Ursprung des Dranges nach Wahrheit
fragen, so war dieser bei unseren Vorfahren schon vorhanden,
als sie anfingen, Ursache und Wirkung zu unterscheiden. Und
bei den niederen Menschenrassen können wir heute noch ganz
ähnliches beobachten. Der Drang nach der Wahrheit entwickelte
sich, als der Mensch anfing über die Außenwelt und sich selbst
in abstrakter Weise nachzudenken (ein psychischer Vorgang, der
sich heute bei den niedrigsten Menschenrassen noch nicht findet)
und als er immer mehr einsah, dass es immer noch wieder
Ursachen gab, die wieder die Ursachen der von ihm bereits gefundenen

Ursachen waren, und die er nun sich bemühte bis zu Ende

zu verfolgen. Der Drang nach absoluter Wahrheit hört jedoch
auf, sobald der Mensch erst einmal erkannt hat, dass die Begriffe
ewig und unendlich für ihn nicht analysierbar sind, dass also der

Urgrund aller Dinge für uns Menschen mit unseren räumlich,
zeitlich und kausal beschränkten Möglichkeiten immer verborgen

60



bleiben muss. Um so mehr richtet sich der Drang nach Wahrheit

aber nunmehr auf diejenigen Dinge und Vorgänge, die innerhalb

unserer Erkenntnisgrenze liegen, und gegen diejenigen
Irrtümer, die infolge der früheren mangelhaften Erkenntnis entstanden

sind. „Si nous ne pouvons pas atteindre le vrai, il n'en suit

pas, que nous soyons incapables de discerner le faux."
Hier aber befinden wir uns mitten in dem strittigen Grenzgebiet

von Wissen und Glauben. Foerster spricht uns die
Kompetenz ab, bis an die Erkenntnisgrenze heranzugehen und die
sämtlichen Erscheinungen des menschlichen Lebens in unsere
Untersuchung einzubeziehen; und wir sind in der Lage, ihm Schlag
auf Schlag zu beweisen, dass er und seine „Heiligen und Weisen"
sich hunderte von Behauptungen geleistet haben, die mit der
Wirklichkeit ebensowenig übereinstimmen, wie die Märchen der
Kinderstube oder die Phantasiegebilde unserer Kranken.

Der Glaube und sein Hort, die Kirche — und hiermit kommen
wir zu dem Kernpunkt unserer ganzen Betrachtung — haben in
früheren Zeiten Dinge und Vorgänge in ihre Domäne einbezogen
und Glaubenssätze darüber aufgestellt, die nunmehr auf das
deutlichste erkennen lassen, dass sie zu dem Gebiete des Wissens

gehören. In ihrem Glauben an ihre eigene Unfehlbarkeit kann,
darf und will die Kirche ihre Glaubenssätze aber nicht aufgeben,
und wollen ihre Vertreter die Errungenschaften und Ergebnisse
der Wissenschaft, die ihre Glaubensartikel sprengen, nicht
anerkennen, weil sie mit sicherem Instinkt wittern, dass ihre geliebte
Macht über das Volk damit zugleich in die Brüche geht. Im
Grunde genommen ist es daher für die Kirche eine ganz gewöhnliche

Machtfrage um die es sich hier handelt; und ihre klügsten
Vertreter fassen diese Angelegenheit auch ganz und gar in diesem
Sinne auf. Über das „Märchen von Christus" und seinen Nutzen
hat sich bereits vor vielen Jahrhunderten ein Papst, wenn auch
in unvorsichtiger aber recht deutlicher Weise ausgesprochen. Die
Kirche muss und wird jeden fußbreit Boden der anstürmenden
Wissenschaft gegenüber verteidigen. Daher werden die
wissenschaftlichen Erkenntnisse so weit wie möglich von den noch
Gläubigen fern gehalten, daher bemüht man sich bei jeder
Gelegenheit, die Wissenschaft zu diskreditieren. Die fadenscheinigsten
Gründe und die offenbarsten Entstellungen sind dabei gerade

61



recht, wenn sie nur ihren Zweck erfüllen, nämlich der verhassten
Wissenschaft an Ansehen zu schaden.

Kann bei einer solchen Sachlage überhaupt von einer Einigung
die Rede sein? Theoretisch ist sie selbstverständlich möglich.
Aber nicht dadurch, dass man, wie Wasmann und Foerster, die

Wissenschaft durch die Kirche autorisieren und bevormunden lassen

will, sondern dadurch, dass die Kirche mit ihrem Glauben erst
dort anfängt, wo Forschung und Wissenschaft aufhören und
tatsächlich ihr Recht verlieren, nämlich bei den Dingen, die jenseits
unserer Erkenntnisgrenze liegen, bei den Begriffen von „ewig"
und „unendlich". So lange sich aber die Kirche mit ihren Glaubensartikeln

in Verhältnisse mischt, die der Erkenntnis oder der
einfachen logischen Schlussfolgerung, ohne die auf keinem Gebiete
eine Verständigung möglich ist, zugängig sind (und die sämtlichen
Erscheinungen des tierischen und menschlichen Seelenlebens
einschließlich der Entstehung und Verbreitung religiöser Ideen gehören
dazu), so lange kann auch von einem Frieden nicht die Rede sein.

Erst wenn durch die Vertreter der Religion einmal nicht mehr
das wachsende Urteilsvermögen der Kinder verwirrt wird, erst
wenn die Heranwachsenden und die Erwachsenen nicht mehr durch
sie in abnorme und unnatürliche Gefühlszustände versetzt und
ihnen dadurch nicht mehr die zahllosen schweren Seelenwunden
wie bisher geschlagen werden, dann wird die Wissenschaft und

speziell die wissenschaftliche Psychologie auch nicht mehr im
geringsten gegen die Religion protestieren, sofern die Kirche es
versteht, ihre Theorien und Glaubenssätze in taktvoller Weise zu
formulieren. Bis dahin gibt es nichts anderes als Kampf. Denn der
Kampf ist und bleibt doch auf die Dauer „der Vater von Allem".

Für die freie Wissenschaft aber existiert heute nur noch ein

religiöser Grundgedanke: „der Glaube an einen Gott, das heißt,
an eine in unausdenkbarer und unfassbarer Mannigfaltigkeit in der
Natur wirkende alle Zeit und in allem gesetzmäßige Kraft".

HEIDELBERG Dr. KARL OETKER

62


	Kirchliche Autorität oder wissenschaftliche Freiheit? [Schluss]

