
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1910)

Artikel: Ludwig Gurlitts "Erziehungslehre"

Autor: Lüthi, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749530

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749530
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le théâtre est un art admirable — „le plus parfait de tous" au
dire de Romain Rolland; mais il faut que les pièces qui nous sont données
soient vraiment de ce théâtre d'art dont l'auteur de Jean Christophe est le

génial et infatigable promoteur.
Si notre critique dramatique ne prend pas au sérieux sa tâche, la Suisse

romande ne sera bientôt plus, dramatiquement, ce qui nous répugne qu'elle
soit dans n'importe quel domaine, qu'une province soumise à Paris — la
Province, et alors les imprésarios ne verront plus chez nous qu'un excellent

débouché à l'usage des Brisson, des Monëzy-son, des Caillavet, de
Fiers, et autres fabricants de bonbons dramatiques frelatés à l'usage des
Sous-Préfectures.

GENÈVE GEORGES GOLAY
NB. Bien entendu — surtout ces derniers temps — on peut remarquer des exceptions.

Nous parlons d'une façon générale. Il y a chez nous des hommes qui — trop rarement
pour nous — s'occupent de critique théâtrale. Nous en sommes les premiers heureux
Nous combattons pour une idée, et ce que nous avons dit reste vrai pour la majorité de
la „critique".

LUDWIG GURLITTS „ERZIEHUNGSLEHRE"
Aussprüche, wie „Der preußische Schulmeister hat bei Sadowa

gesiegt", „Wer die Jugend hat, der hat die Zukunft", zeigen, welche Bedeutung

der Schule heute zugeschrieben wird. Sie erklären aber auch, warum
diese zum Zankapfel der Parteien geworden ist, und warum man auf sie
schilt, sobald sich am sozialen Körper ein Gebresten zeigt.

Und dieser Gebresten sind so viele! Genau genommen ist mit den
heutigen Zuständen niemand zufrieden ; darum werden jeden Tag neue
Vorschläge gemacht, wie unsere kranke Zeit durch Erziehung geheilt werden
könnte. Leider finden die Heilkünstler alle Gehör, obschon ihr Gebaren
vielfach an den guten Doktor Eisenbart erinnert. Freilich nur für Augenblicke

; denn sobald ihre Jünger sehen, wie die empfohlenen Heilmittel
wirken, laufen sie andern Kurpfuschern zu.

Erst wollten die Reformer im Anschluss an H. Spencer, dass der
Mensch vor allem „ein gesundes Tier" werde. Es schien, als ob sie ihre
Ideale auf dem Rennplatz und im Pferdestall verwirklicht sähen und das,

was der Staat zur Hebung der Viehzucht tat, auf das menschliche
Geschlecht übertragen möchten. Sie schwärmten für Rassenveredlung, für
Körperkultur, für naturgemäße Lebensweise und jeden möglichen Sport.
Allein als sie einem öden Kraftmeiertum verfielen und sich in den kühnsten
Auslebe-Theorien gefielen, wandten sich weite Kreise ernüchtert und angeekelt

ab.
Da brach das „Jahrhundert des Kindes" an. Mit Ellen Key knieten

die Andächtigen vor der Majestät des Kindes, dessen „Persönlichkeiti" ihnen
heilig war. Was das Kind tat, war gut und wurde von den pädagogischen
Männlein und Weiblein bewundert. Weder die Erfahrungen früherer
Geschlechter, noch die harten Forderungen der Gegenwart sollten fortan für
den Erzieher maßgebend sein, sondern einzig die augenblicklichen Bedürfnisse

des Kindes, wohl gar dessen Launen. Die „Persönlichkeitspädagogen

694



übersahen, dass man bei der Erziehung wohl die Individualität des Zöglings,
das heißt seine angeborenen und erworbenen Fähigkeiten, seine Anlagen,
Neigungen und Kräfte, nicht aber seine Persönlichkeit berücksichtigen muss.
Ein Kind ist keine Persönlichkeit; es kann im besten Falle eine solche
werden, und Zögling und Erzieher sollten dieses preiswürdige Ziel
allerdings immer im Auge behalten.

Vom Mitleid ganz überwältigt wurden die Vergötterer des Kindes,
wenn sie sich vergegenwärtigten, wieviel es heute lernen müsse. Ihnen
graute bei dem Gedanken, dass das Wissen, „diese Fracht von hundert
Kamelen", mit jedem Tage wachse. Sie fürchteten, dass das Kind unter dieser
Last in den Boden sinke. Um es vor dem Historismus und den alten
Sprachen zu retten, wollten sie vor allem den „antiken Sumpf" austrocknen.
Geringschätzig, wenn nicht gar verächtlich, blickten sie auf den Gelehrten,
der ihnen nicht mehr als der Vertreter des vollwertigen, gut erzogenen
Menschen gelten konnte. Der Künstler trat an seine Stelle, und um das
Kind zum Künstler zu erziehen, hängten es die „Kunsterzieher" in den
ästhetischen Rauch. Was sie anstrebten, war ihnen selbst nicht recht klar.
Der eine wollte das Kind zum Genuss des Schönen befähigen ; ein anderer
sah in ihm ein schaffendes, ja schöpferisches Wesen und hoffte, dass es sich
gleich als Künstler betätige ; ein dritter endlich gedachte, es durch die Kunst
über seine Fehler und Schwächen und über die Mängel seiner Umgebung
herauszuheben. Ihm war die Kunst die Erzieherin schlechthin.

Jede dieser Auffassungen hat ihre Berechtigung. Wer möchte das
leugnen? Jede spiegelt die Erfahrungen wieder, die ihr Vertreter im
Umgang mit der Kunst gemacht hat. Aber es wäre Vermessenheit, einzig auf
persönliche Erfahrungen ein neues Erziehungssystem zu gründen. Dass die
Kunst ein wichtiger Erziehungsfaktor bleiben oder werden muss, und dass
der große Künstler immer auch ein Erzieher ist, soll nicht bestritten werden.

Auch die Forderung, die Wissensschule sei durch die Arbeitsschule zu
ersetzen, hat ihren gesunden Kern. Will der Erzieher den Zögling befähigen,
diejenigen Kenntnisse und Fertigkeiten, deren er im Leben unbedingt
bedarf, freiwillig und selbsttätig durch Arbeit zu erwerben, so ist das zu
begrüßen. Aber Bedenken wird erregen, wenn nur die körperliche Betätigung

als Arbeit hingestellt wird, und zu schroffem Widerspruch nötigt das
Streben, den Arbeitsunterricht schon in den untern Volksschulklassen zum
Berufsunterricht zu machen. „Erst bist du Kind, Mensch," sagt Pestalozzi,
»hernach Lehrjunge deines Berufs."

Eifrig wird in jüngster Zeit für die „Staatsbürgerliche Erziehung"
geworben. Sie will den Einzelnen instand setzen, die Pflichten zu erfüllen,
die ihm als Glied der wirtschaftlichen und politischen Gemeinschaft
erwachsen. Sie soll ihn sozialer fühlen und denken lehren, ihm ermöglichen,
die natürliche Selbstsucht zu unterdrücken, zum Wohle des Ganzen auf den
eigenen Vorteil zu verzichten. Dieses schöne Ziel hofft man zu erreichen,
indem man Verfassungs- und Gesetzeskunde treibt. Es ist zum Lachen.
Kennen nicht gerade diejenigen die Gesetze am besten, die ihnen eine Nase
drehen und beständig das Zuchthaus mit dem Ärmel streifen? „Tun kann
nur durch Tun erlernt werden", sicherlich auch das Rechttun. Die beste
staatsbürgerliche Erziehung ist die moralische Kräftigung des heranwachsenden

Geschlechts.

695



Damit wären die pädagogischen Strömungen des letzten Jahrzehnts
umschrieben. Alle sind noch vorhanden und kreuzen sich; bald tritt die
eine, bald die andere an die Oberfläche. Wer bedenkt, dass die Erziehung
nur dann Erfolg haben kann, wenn sie beständig das gleiche Ziel im Auge
behält, könnte darob erschrecken. Glücklicherweise erfreut sich die
pädagogische Praxis größerer Beständigkeit als die Theorie. Immerhin bemüht
sich die Lehrerschaft aller Stufen redlich, die berechtigten Forderungen der
Neuerer zu verwirklichen. Sie sorgt nicht bloß nach Kräften für das
körperliche Gedeihen ihrer Schüler, sondern berücksichtigt auch deren Eigenart,

deren Rechte und Bedürfnisse beim Ausarbeiten von Lehrgängen und
Lehrplänen. Die Berufserzieher wissen heute, dass der Zögling nur lernt,
was er lernen will; darum regen sie ihn bei jeder Gelegenheit zum Fragen,
Versuchen, Wollen und Tun an. Und die Handhabung der Schuldisziplin
überlassen sie, so weit möglich, der Klasse. Trotzdem ist die Schule
verbesserungsbedürftig geblieben, und es bedarf der zähen Arbeit aller
Schulfreunde, wenn sie der relativen Vollkommenheit entgegengeführt werden soll.

Diese Überzeugung bricht auch in den Reihen der Reformer durch.
Sie sehen ein, dass mit dem bloßen Schelten auf das Herkömmliche,
geschichtlich Gewordene kein Fortschritt erzielt wird, dass Hindernisse, wie
sie in der ökonomischen Lage des Volkes, der herrschenden Weltanschauung,

der Begabung der Schüler und Lehrer gegeben sind, vor Phrasen nicht
weichen. Sie entsagen darum der „Schlagwörterpädagogik", um zu
Richtscheit und Kelle zu greifen. Es ist die höchste Zeit; denn schon fängt man
da und dort an, über den unfruchtbaren Reformlärm zu lachen. Mancher
Reformer fühlt sich auch in seinem Gewissen bedrückt: In der Hitze des

Kampfes machte er aus der Schule einen Popanz, um ja recht wütend darauf

losschlagen zu dürfen. Bei ruhigem Zusehen muss er sich sagen, dass
die Schule ja gar nicht so schlecht ist, wie er sie hinstellte. Oder dann
belehrt ihn die fremde Literatur über die Vorzüge seiner eigenen Schule.
Während nämlich der Deutsche seine Schule herunterreißt und die englische
Erziehung rühmt, weisen die Engländer mit Besorgnis auf die Erfolge der
deutschen Pädagogen hin und wünschen, dass die deutschen Schuleinrichtungen

in England eingeführt werden. Sie versprechen sich davon eine
Förderung im wirtschaftlichen Kampfe; der Deutsche siege nur deshalb, weil

er mehr wisse und könne als sein englischer Konkurrent. Und der Franzose,

der an seiner eigenen Schule kein gutes Haar findet, preist wiederum
die deutsche, und auch der Nordamerikaner kann ihr seine Achtung nicht

versagen.
In seiner „Erziehungslehre"1) macht Ludwig Gurlitt, einer der Rufer

im Streite gegen die alte Schule, Vorschläge zur Lösung der erzieherischen
Probleme. Was er vorlegt, ist kein „ausgeklügelt' Buch", wie er selbst
zugibt. Er wird sich darum auch nicht wundern, wenn er beim Leser bald
begeisterte Zustimmung, bald leidenschaftlichen Widerspruch findet. Wenn er

verlangt, dass man die glückliche Gegenwart des Kindes nicht einer
ungewissen Zukunft opfere, dass alle erzieherischen Maßnahmen an dessen
ererbte und erworbene Eigenschaften und Fähigkeiten anknüpfen, dass man

es selbständig und anpassungsfähig ins Leben hineinstelle, so spricht er al ¬

gemein anerkannte Forderungen aus. Dass er mit andern Reformen die

') LUDWIG GURLITT, Erziehungslehre. Wiegandt & Grieben (G.K.Sarasin). Berlin. I910-

696



Jugend durch Spiel und Wandern, Turnen und Sport zu kräftigen sucht, dass
er ihr Gelegenheit zu spontanem Handeln geben und das Verständnis der
Gegenwart in ihr wecken will, wird sicher auch Beifall finden. Sein Glaube
an das Gute in der Jugend und sein unerschütterliches Vertrauen in die
Zukunft machen den geborenen Optimisten liebenswürdig und vorbildlich;
aber die Übertreibungen, die er sich zuschulden kommen lässt, die Irrtümer,
die er auftischt, und die Widersprüche, in die er sich verstrickt, entfremden
ihm die Leser wieder.

Übertreibung nenne ich es, wenn Gurlitt die heutige Erziehung als
„leibfeindliche Pfaffenerziehung", als einen „Prozess der Vergewaltigung"
hinstellt und behauptet, dass „fremde Menschen die Kinder zu fernen,
unbegreiflichen Zielen führen wollen". Übertreibung, arge Übertreibung! rufe
ich, wenn ich lese, „dass man über die rechte Kindererziehung seine eigenen
Beobachtungen am lebendigen Kinde zu Rate ziehen müsse, das ist ein so
schlichter Gedanke, dass wir ihn erst heute entdecken müssen". Oder „das
ist der Gegensatz zwischen alter und neuer Erziehung, dass die eine das
Autoritätsprinzip unerschüttert hoch hält, und die andere das Recht des
Kindes predigt". Oder „aus dem Spielen heraus können sämtliche für das
Leben nötige Kräfte und Kenntnisse gewonnen werden und — das eben ist
unsere neue Forderung — müssen auch gewonnen werden". Das mag für
die Elemente des Sachunterrichts zutreffen; aber eben nur für die
Elemente. Gurlitt würde sich ein großes Verdienst erwerben, wenn er zeigen
wollte, wie aus dem Spielen heraus ALLE für das Leben nötigen Kenntnisse

gewonnen werden können. Es schmerzt mich, wenn „die moralischen
Geschichten der Schundliteratur gleichgestellt" werden und ich die vielen
bittern Bemerkungen über den Religionsunterricht entgegennehmen muss,
obschon Gurlitt religiöses Leben aus eigener Erfahrung zu kennen scheint.
Verlangen die preußischen Religionslehrer wirklich, dass die Kinder in ihren
Stunden „Ergriffenheit und Begeisterung zeigen"?

„Nur völlig irregeleitete und dadurch in ihrem jugendlichen Empfinden
verwirrte Menschen werden sich vornehmen, Christi Nachfolger zu werden",
sagt Gurlitt. Mir scheint, hier werfe die Dogmatik ihre Schatten und
verdunkle dem pädagogischen Reformer den Kern der Sache. Die christlichen
Grundlehren sind einfach und auch dem Kinde verständlich. Die Persönlichkeit

und die Lehre Christi vermögen auch in das Kindesherz Liebe,
Kraft, Freude und Frieden zu tragen. Dass auch die größten und
kraftvollsten Männer vor Christus die Knie gebeugt oder doch willig seine rein
Menschliche Größe anerkannt haben, weiß Gurlitt natürlich so gut als ich.
'ch sehe in seinem Ausspruch; „Ein normales Kind kann die christliche
Lehre theoretisch nicht verstehen, praktisch nicht leisten und physisch nicht
ertragen", einen verhängnisvollen Irrtum. Ein Irrtum liegt auch der
Behauptung zugrunde, dass „das deutsche Volk als solches kein christliches
volk mehr sei". Wenn sich Gurlitt auf die drei Millionen sozialdemokratischer

Wähler stützt, so muss er bedenken, dass die sozialdemokratische
£artei die Religion nur als Privatsache erklärt, ihr aber offiziell nicht absagt,
tatsächlich geben gerade die ethisch-christlichen Gedanken, welche die
Partei vertritt, ihr ihre werbende Kraft. Gurlitt verkennt die gemeinschaft-
bildende Kraft religiöser Gefühle und Gedanken und müht sich umsonst,
f" beweisen, dass der Egoismus die einzige Triebfeder für das menschliche
Handeln sei. Den Kampf ums Dasein mildert augenscheinlich der Trieb

697



zur wechselseitigen Hilfe. — Weniger wichtige Irrtümer stecken in der
Überschätzung der „rechten Lebensgemeinschaft", in der die Kinder aufwachsen
sollen, die aber nie genauer beschrieben wird, im Zusammenwerfen von
„Individualismus und Persönlichkeitskultus", in den Behauptungen, „das Kind
bekommt die Sprache, wie es die Zähne bekommt", und „dem Menschen
nützen alle Gaben und Kräfte nichts, wenn ihnen nicht der Wille die Richtung

gibt". Nicht der Wille ist richtunggebend, sondern die Einsicht, oder
das durch die Phantasie geschaffene Ideal, oder das Gesetz, oder eine
freigewählte Autorität.

Aus den Widersprüchen, die sich mir beim Studium des Gurlittschen
Buches aufdrängten, greife ich die folgenden heraus:

Der Verfasser sagt: „Eine allgemeine Erziehungslehre gibt es nicht",
und doch schreibt er eine solche. Mit Rousseau nimmt er an, dass die
Natur des Kindes gut sei, und doch muss er zugeben, dass sie schwach
sei, die Mutter vieler Fehler werden könne und dass darum „der Erzieher
der schwachen Natur Beihilfe zu leisten habe". Das Wort Gehorsam möchte
er am liebsten aus dem Wörterbuch streichen, und doch weiß er, „dass im
Menschenleben natürlich auch befohlen und gehorcht werden muss", dass

„der Gehorsam unerlässlich und durch die Verhältnisse selbst geboten" sein
kann. Er will keine körperliche Züchtigung, weder im Hause noch in der
Schule; aber launenhafte und boshafte Kinder haben offenbar von ihm wenig
Schonung zu erwarten. „Ein so geartetes (Kind) würde ich unter die aller-
strengste Aufsicht nehmen ; ich würde ihm beim ersten Fall eine so gemeine
Gesinnung gründlich austreiben mit allen Mitteln, die mir zu Gebote stehen,
mit allen". Er eifert gegen die angeblich allzu starke Betonung des
Pflichtbegriffs und versichert, „kein Vernünftiger wird seine Stimme erheben gegen
gerechte Pflichtsetzung und ihre gewissenhafte Befolgung". Er bekämpft
die „Askese, die Abtötung des Fleisches und damit des Willens (!)", „da sie

uns keine Kulturförderer geschenkt, sondern nur Lebensverneiner", trotzdem
er weiß, daß „der Wille sich durch Übung stärken muss. Man gebe dem
Kinde Willensaufgaben, gewöhne es, auf Lieblingswünsche zu verzichten."
Als moderner Erzieher lebt Gurlitt in der Zukunft, und doch ist ihm die

„Gesamtmoral, wie sie in der Gesetzgebung des Landes festglegt ist", die

Norm, nach der der Erzieher sich zu richten hat. Ja, aus seinen Worten
klingt das alttestamentliche „Auge um Auge, Zahn um Zahn", wenn er,
„ein dem Tiere und Mitmenschen zugefügtes Leid durch ein entsprechendes
Leid büßen lassen will". Sieht er einmal in der Gesamtmoral die höchste
Autorität, so sagt er ein andermal: „Unsere ererbte Moral taugt so wenig,
dass es schon moralischer ist, gegen sie zu verstoßen, als ihr zu folgen.'
Gurlitt ist ein Gegner des heutigen Gymnasiums, und doch macht er sich

dessen Bildungsziel zu eigen, indem er schreibt: „Wir wollen damit (das
heißt mit der Kunsterziehung) auf natürlichem und dem Kinde erwünschten
Wege das erreichen, was man auf weitem Umwege durch das Gymnasium
als humanistisch-harmonische Bildung erstrebt." Huldigt er hier dem

humanistischen Ideal, so spricht er anderswo anerkennend von Amerika:
„Amerika hat sich für eine naturgemäße Erziehung entschieden, die.

statt von der Geschichte und von den Sprachen, von dem Naturstudium,
den Naturwissenschaften ausgeht. Das bedeutet den Sieg der neuen

Pädagogik."
Doch genug davon, die Beispiele ließen sich aber leicht vermehren.

Dass Gurlitt eine künstlerische Bildung verlangt und doch rügt, dass jetzt

698



vielfach „in der zu schnell als Modesache aufkommenden Kunsterziehung
ein falscher Eifer für das Unwesentliche beobachtet wird", ist mir wieder
ein Beweis von Vorurteilslosigkeit, und dem Manne, der mit erstaunlicher
Offenheit seine sexuellen Erfahrungen beichtet und auf dem Gebiete des
Sexuallebens auch für andere die weitgehendsten Freiheiten fordert, bin ich
dankbar, dass er sich gegen die sexuelle Aufklärung wendet.

Die Vorzüge und Nachteile der Koedukation wiegt er bedächtig gegen
einander ab, ohne sich endgültig zu entscheiden. „Für die
Mädchenerziehung muss eben so viel geschehen, wie für die Knabenerziehung. Damit

ist nicht gesagt, dass das gleiche geschehen müsste." Gurlitt polemisiert
scharf gegen die „neuesten, so heiß erstrittenen Erfolge der
Mädchenerziehungsreform. Diese feiert es als endlichen Sieg, dass den Mädchen
alle Bildungswege eröffnet werden, die vordem der männlichen Jugend
vorbehalten blieben." Nach ihm soll die Erziehung „das Weib im Weibe retten"
und er fordert Schulen, die seinen Söhnen gesunde, tüchtige Frauen sichern.

Über Fragen der äußern Schulorganisation äußert sich Gurlitt in
beherzigenswerter Art. Er will eine Unterscheidung zwischen höhern und
niedern Schulen nicht gelten lassen. „Es gibt auch keine höhern und
niedern Krankenhäuser." „Wir brauchen Fachschulen; aber die müssen
auf der Grundlage der Volksschule stehen und dürfen keine Klassen- oder
Kastenschulen sein." Seine Sympathie gehört der Einheitsschule. „Man
versteht darunter einen Unterbau, der allen Schülern aller Stände gleiche
Bildungsstoffe gewährleistet, und darauf etwa vom vierzehnten Lebensjahre
an eine Gliederung von nahezu Fachschulcharakter." „Es ist demokratischer

Geist, der diese Schule fordert, aber aristokratischer Geist, den sie
schaffen würde. Denn das bedeutet Auslese der Besten, Züchtung eines
geistigen Adels."

Nun bliebe noch die Frage zu beantworten, welches Ziel Gurlitt der
Erziehung setze. Wenn ich ihn recht verstehe, so will er dem Kinde ein
glückliches Leben sichern. Nun ist aber der Begriff „Leben" zu vieldeutig,
um systembildend zu sein. Wer sich den sogenannten Lebensforderungen,
die von Ort zu Ort, von Augenblick zu Augenblick wechseln, anpassen will,
wird und muss sich widersprechen. Jede Pädagogik, die sich an die praktisch

tätigen Erzieher wendet, gibt mit der einen Hand und nimmt mit der
andern. Sie sagt: „Tue das," und sagt gleich wieder: „Tue es nicht, oder
nur mit Einschränkungen." Nicht ohne Grund finden darum die Laien, ein
gütiges Herz, das die Freuden und Leiden der Jugend teile, eine leidliche
Kenntnis der menschlichen Bedürfnisse, ein klarer Kopf, der sich bei der
Erziehung jedes Kindes erreichbare Ziele setze und die zweckentsprechenden
Mittel und Wege zu deren Erreichung wähle, genügten ihnen vollkommen,
um ihre erzieherischen Pflichten zu erfüllen. Die Erziehung, die Frau Regel
Amrain ihrem Jüngsten angedeihen lässt, schein ihnen vorbildlich zu sein.

Gurlitt im Grunde nicht ihre Ansicht teilt? Aussprüche, wie „Die
schweigsamste Erziehung ist die beste", lassen es vermuten. Wenn dem
so wäre, brauchte man über Erziehung freilich auch nicht mehr so viel zu
schreiben, wie es in der letzten Zeit geschieht. Damit soll Gurlitts Buch
n'cht als überflüssig hingestellt werden: Gurlitt bleibt das Verdienst, ein
anregendes Buch über Erziehung geschrieben zu haben, aber ein Führer, demsich der Erzieher blindlings anvertrauen könnte, ist er nicht.

KÜSNACHT ADOLF LÜTH1

699


	Ludwig Gurlitts "Erziehungslehre"

