Zeitschrift: Wissen und Leben
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1910)

Artikel: Vom naiven Glauben

Autor: Bovet, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-749522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-749522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM NAIVEN GLAUBEN

Das ,, Volksrecht* vom 5. August erteilt mir eine meisterliche
Riige. Aus meinem Artikel ,Auf dem Wege“ hat es folgende
»Schone Stelle“, einzig und allein, seinen Lesern zum besten gegeben :

»uUnd wihrend das hoOhere politische ldeal an Bedeutung immer
mehr verliert, werden wir von den sozialen Fragen in einer Weise be-
lastigt, die unseren schweizerischen Verhiltnissen gar nicht mehr ent-
spricht. Agitatoren aus der Fremde oder die sich gestern einbiirgern
lieBen, schaffen bei uns Gegensitze, von denen sie leben, an denen
aber unsere Industrie (und mit ihr noch viel mehr) zugrunde gehen
konnte. Wir sind so weit gekommen, dass, in einem Lande, wo jeder
von Freiheit spricht, die Polizei ein Tingeltangel gegen die Studenten
schiitzt, nicht aber die Arbeiter gegen die Streiker. Dem neuen Re-
daktor des Volksrecht bin ich wohl ein Bourgeois; der Biirgerzeitung
dagegen ein Kathedersozialist; das gleicht sich aus, und ich bleibe ein
Schweizer, der mit tiefer Traurigkeit zusieht, wie Materialitit und Op-
portunismus unsere Politik auf Abwege fithren.“

Dem Kardinal Richelieu geniigte eine Zeile eines Mannes, um
ihn hdngen zu lassen; das ,Volksrecht braucht etwas mehr;
immerhin bleibt sein Scharfsinn noch sehr bemerkenswert. Aus
obiger Stelle hat es meine finanziellen und geistigen Verhiltnisse
so deutlich herausgelesen, dass ich selbst dabei allerlei Neues er-
fahre. Dem , Volksrecht bin ich also ein vielfacher Milliondr,
der fiir gemeinniitzige Zwecke ebensoviel Prozente seines Ein-
kommens hergibt wie ein gewdhnlicher Kleinbiirger (und dafiir
werde ich gelobt), stehe aber den grundlegenden Problemen un-
serer Zeit vollstdndig verstdndnislos gegeniiber, da ich das gelbe
Gesindel, das heiBt die unmoralischsten Elemente, die in unserer
Zeit leben, schiitzen moéchte. Und meine Anschauungen, deren
Naivitit auch in den weitesten Kreisen der Gegner der Sozial-
demokratie schon ldngst iiberwunden ist, erkldren sich aus meiner
Unkenntnis der materialistischen Geschichtsauffassung. Dem ,, Volks-
recht“ bin ich kein Bourgeois schlechthin, sondern (und das ist
in gewissem Sinne schlimmer) ein naiver Ideologe.

Damit bin ich erledigt, klassifiziert, etikettiert; moralisch,
etwas hoher als ein ,Biirgerverbdndler* niedrigster Sorte; intellek-
tuell, etwas tiefer. In seiner Verachtung fiir die ldeologen trifft
mein Zensor sehr schon mit Napoleon I. zusammen, was ihn ge-
wiss freuen wird. — Und doch wage ich, eine andere Interpre-
tation vorzuschlagen,

631



Fiir die geschenkten Millionen wiirde ich herzlich danken,
wenn diese Einmischung in meine Privatverhdltnisse nicht gar so
taktlos wiére; anstindige Menschen sollten solche billige Denun-
ziationen meiden, und ich wiirde ein stdrkeres Wort brauchen,
wenn der wolkenlose Himmel mich nicht an den Spruch erinnerte:
Mensch, drgere dich nicht!

Von meinen Erfahrungen, vom Wandel meiner Lebensauf-
fassung, vom freundschaftlichen Verkehr mit fremden Staats-
ménnern und Politikern (worunter namhafte Sozialisten), von dem,
was ich seit zwanzig Jahren geschrieben und gesprochen habe,
davon soll hier auch nicht die Rede sein; das stille Lacheln ist
mir ein besonderes Vergniigen.

Wir wollen lieber die Diskussion bei dem ,gelben Gesindel“
anfangen lassen. Am 3. Juni 1894 wurde dem Schweizervolke die
bekannte Initiative des ,Rechts auf Arbeit“ vorgelegt; die Fassung
des Gesetzes war zwar nicht gliicklich, und die Verwerfung stand
sicher bevor; da ich aber mit dem Prinzip unbedingt einverstanden
war, stimmte ich ja, und ungefdhr 80,000 Biirger taten dasselbe.
Der Bundesrat erkldrte damals (wenn ich mich wohl erinnere),
diese starke Minderheit verdiene Beachtung, und er werde auf die
Sache zuriickkommen. Meine Uberzeugung hat sich seither nicht
gedndert (in der ndchsten Nummer komme ich darauf zuriick);
nun sollte ich aber den Gelben das Recht auf Arbeit absprechen,
sobald ein Syndikat den Streik beschlossen hat?! Warum denn?
Sobald ein Teil eines Ganzen ein allgemeines Prinzip, an das er
sonst glaubt, in einem einzelnen Fall zu seinen Gunsten aufhebt,
so nenne ich dieses Vorgehen Willkiir und Tyrannis. Gegen diese
zwingende Logik einer naiven Ideologie vermag sogar das ,, VVolks-
recht“ absolut nichts.

Das Recht zum Streiken ist heute so ziemlich anerkannt; das
war nicht immer der Fall; und ich erinnere mich, auch fiir dieses
Recht vor vielen Jahren manchen Kampf ausgefochten zu haben,
immer als naiver Ideologe. Das Bediirfnis nach Arbeitskraften
und das Recht zum Streiken bedingen den Arbeitslohn genau wie
Angebot und Nachirage den Kurs einer Aktie bestimmen; das ist
das natiirliche Spiel der Krifte, oft hart, doch immer notwendig.
Sobald kein Mensch mehr fiir einen Lohn x arbeiten will, SO
muss der Arbeitgeber x -}~ 7 bezahlen. Wenn aber eine ge-

632



niigende Anzahl sich noch mit x befriedigt? Was dann? — ,Das
ist ein erbarmliches Gesindel, das die Wiirde der anderen Ar-
beiter gefdhrdet.“ — Dieser Einwand bringt ein Argument ganz
anderer Art; auch mir ist die Wiirde eines jeden Menschen eine
Hauptsache; sie hat aber mit der ,materialistischen Geschichts-
auffassung® und mit dem natiirlichen Spiel der Krifte nichts zu
tun; sie gehort einer andern, hohern Lebensauffassung an. An
dieser Mischung und Verwechslung verschiedener Elemente krankt
eben die jetzige Politik unserer Sozialdemokratie; es fehlt ihr die
Kohdsion; bald stiitzt sie sich auf idealistische Rechte eines friiheren
Liberalismus, und bald auf die Gewalt des Materialismus; sie
spricht von der Wiirde des Arbeiters und braucht Mittel, die eines
Menschen unwiirdig sind. In anderen Ldndern hat die Sozial-
demokratie bedeutende Fiihrer, die ihre Entwicklung allméhlich
fordern; bei uns hat sie bald keinen einzigen Kopf mehr und be-
zieht aus der Fremde nur mittelmdBige Agitatoren, welche unsere
Verhéltnisse, unsere Geschichte einfach ignorieren.

Wir sollten also scharf unterscheiden: Das Recht auf Arbeit
und das Recht zum Streiken gelten fiir alle, ob gelb oder rot.
Bei der praktischen Ausfithrung dieser Rechte, bei Offerte und Nach-
frage, gilt zundchst nur die eine Frage: will ich und kann ich mit
dem Lohn x auskommen? So lange der Gelbe glaubt, er kOnne,
so darf kein Roter dieses Recht bestreiten, ohne selbst das Ge-
biet des Rechtes zu verlassen, und da hat eben der Staat einzu-
greifen, so lang ein Staat besteht. — ,Wenn aber das Kapital die
Not des Gelben ausnutzt, um ihm den Hungerlohn x aufzuzwén-
gen, ist das nicht auBerrechtliche Gewalt?“ — Nein, sondern bloB
Ausnutzung der materiellen Verhdltnisse, der Naturkraft, die eben
im Konnen der Gelben seine Grenze findet; und ebensowenig
wird es auBerrechtliche Gewalt sein, wenn alle Arbeiter einig sind,
um vom Arbeitgeber x - 7 zu verlangen. Hier aber ist die Grenze
(und das muss man klar einsehen!), wo wir von der materia-
listischen zu einer hoheren Lebensauffassung hiniibergehen; es
soll ndmlich jeder Arbeiter iiberzeugt werden: 1. dass er neben
den rein materiellen noch hohere Bediirfnisse zu befriedigen hat,
und dazu x -7 braucht; 2. dass die Solidaritdt eine Pflicht ist.
— Ist diese Uberzeugung allgemein erreicht, so tritt sie nun als
erworbenes Recht in das Spiel der Naturkréfte ein, und der Arbeit-

633



geber hat sich mit ihr abzufinden. Wer sieht aber nicht ein, dass,
solange diese Uberzeugung nicht allgemein erreicht ist, wir es bloB
mit einem moralischen Postulate einzelner zu tun haben? Dieses
Postulat ist mir in hodchstem Grade sympatisch; ich weill aber
aus der Geschichte, dass moralische Postulate zwar immer ein-
zelne Gewalttaten mitfiihrten, doch nie dank der Gewalt trium-
phierten. Als bestes Beispiel wiirde ich gerade die franzosische
Revolution anfiihren; ihr lebenskraftiges Prinzip, das die Intellek-
tuellen so kréftig gefordert hatten, wurde durch die rohe Gewalt
in seiner Entwicklung aufgehalten ; die Gewalt fiihrte zu Napoleon L.,
und erst spater konnte das Prinzip wieder aufgenommen werden.

Ein neuer Grundsatz ist immer in der Hauptsache eine
idealistische Forderung und kann nur durch Uberzeugung dauern-
den Sieg erlangen. Streikposten sind kein Mittel zur Uberzeugung
und Solidaritdt: sie fithren zum Terrorismus. — Trotz meiner
»Ahnungslosigkeit auf allen Gebieten des realen Lebens“ weif ich,
dass viele organisierte Arbeiter unter diesem Terrorismus leiden;
ich glaube, dass er dem Prinzip der Sozialdemokratie direkt
widerspricht.

Es war eben von der franzosischen Revolution die Rede. Sie
ist das Schreckgespenst vieler Bourgeois und der Zukunftstraum
vieler Sozialisten; eine &hnliche Umwilzung ist zwar nicht aus-
geschlossen, doch sehr unwahrscheinlich. Aus der Geschichte sind
uns drei groBe Umwandlungen des menschlichen Denkens und
Fiihlens besonders gut bekannt: Das Christentum, die Renaissance,
die Revolution von 1789. Die erste geschah im Blute... der
Sieger, die zweite ohne BlutvergieBen, die dritte wurde (wie ge-
sagt) durch die rohe Gewalt eine Zeitlang gefdhrdet. Und da
sollten wir nur an die eine brutale Mdglichkeit denken? Und zwar
zu unseren Zeiten und speziell in unserem Lande? Die weitere Be-
griindung meiner Fragezeichen iiberlasse ich dem denkenden Leser.

Die ,materialistische Geschichtsauffassung, die vom , Volks-
recht“ so sehr geriithmt wird, ist mir gut bekannt; jahrelang habe
ich an ihre Richtigkeit geglaubt; sie ist heute zum guten Teil
tiberwunden, ohne dass man deshalb ihren wertvollen Einfluss ver-
kennen wiirde. Der Redaktor des ,Volksrecht® scheint keine
Ahnung von der Arbeit zu haben, die auf allen Gebieten von der
jungeren Generation der Intellektuellen geleistet wird. Die soziale

634



Frage ist wahrlich nicht das Alpha und Omega unserer Geistes-
welt; sie ist der Gesamtlebensauffassung untergeordnet, und hier
darf ich dem ,, Volksrecht“ mitteilen, dass der Positivismus iiber-
all zusammenkracht. Es ist geradezu iiberraschend zu sehen, wie,
in verschiedenen Ldndern Forscher und Denker in ihren Auf-
fassungen zusammentreffen, auch ohne einander zu kennen, seien
sie Naturforscher, Historiker, Philologen, Mathematiker. Wéhrend
die glinzenden Errungenschaften der Technik noch viele Leute
blenden, sagt mir gerade einer der hervorragendsten Vertreter der
Mechanik die ernsten Worte: ,Die Mechanik erkidrt alles, nur die
eine Frage nicht, und zwar die wichtigste, die einzig wichtige : wozu
der Geist?“ und erkldrt sich unerschrocken zu der vor zwanzig
Jahren soviel geschméihten Lebensauifassung: /dealismus. — Die
herablassende Art und Weise, wie das ,, Volksrecht“ mich als ,Naiven
Ideologen* in zwei Worten erledigt, zeigt gerade, wie es selbst noch
der Gefangene einer alten Schablone ist. Unsere Sozialdemokratie
einerseits, viele ihrer Gegner anderseits, sie haben verschiedene
Interessen, aber dieselbe Mentalitdt; und was uns, die Jiingeren,
von all den Parteien, von all den Schulen trennt, das ist eben
eine andere Mentalitdt. Sie sind Positivisten, glauben fest an ein
starres Dogma; wir sind Idealisten und betreten neue Wege der
Entwicklung. Dass bei dieser Wiedergeburt des Idealismus einige
rickwiarts schauen, das ist unvermeidlich und hat wenig zu be-
deuten; die meisten schauen vorwirts, wollen von dem positiv
Gewonnenen nichts aufgeben, beleben aber das Tatsachenmaterial
durch neue Anschauungsmethoden.

In diesem Sinne habe ich Wissen und Leben gegriindet, lasse
hier mit ganz bestimmter Absicht verschiedene Meinungen zum
Worte kommen — auch solche, die mir unsympathisch sind —
aus denen spater eine deutliche Linie von selbst sich zeigen wird.

Anderungen in der Lebensauffassung brauchen viel Zeit. Es
ist ein langsames Durchsickern von den Denkenden bis zu den
untersten Schichten. Der Materialismus hat heute diese Schichten
erreicht; wir sehen dort seine letzten Konsequenzen, kénnen sie
nur gewihren lassen in der frohen Zuversicht, dass anderswo
bereits ein neues Leben keimt. :

Die besten Vertreter der Sozialdemokratie glauben an die
Mbglichkeit einer Besserung der leidenden Menschheit; wir auch.

635



Jeder Glaube hat im letzten Grunde etwas Naives an sich, und
das gerade ist seine Kraft. Warum sollten wir unser Wissen
riihmen, und uns schdmen, den Glauben zu bekennen? Wissen
und Glauben sind verschieden in ihrem Wesen ; sie erganzen jedoch
einander; Wissen ist Gegenwart und unentbehrliche, wegleitende
Aufklarung; Wissen ist aber nicht der Inhalt des Lebens, ebenso-
wenig wie das tdgliche Brot. Was mitten im Jammer unserer
Begrenztheit dem Leben des Menschen seine Wiirde gibt, das ist
der Glaube an eine hohe Aufgabe. Dieser Glaube hat bereits
die verschiedensten, auch die niedrigsten Formen angenommen;
schon oft ist er in Formeln und Dogmen erstarrt. Doch hat er
sich immer wieder befreit; seit Jahrtausenden lebt die Menschheit
von diesem stolzen, naiven Glauben; ohne ihn kann sie nicht
leben.
PARPAN E. BOVET

P. S. Im Augenblicke, da ich die letzten Zeilen des obenstehenden
Artikels schrieb, erhielt ich einen Brief unseres Mitarbeiters Antonelli, der
hier zum Teil gedruckt werden soll, da er auffallend schén mit meinen Aus-
fiihrungen {ibereinstimmt,

Herr Georges Renard!), Professor am Collége de France, wohl be-
kannt als Soziolog und einer der besten Kopfe unter den franzosischen
Sozialisten, machte mich im Friihjahr auf einen seiner Schiiler, Herrn
Etienne Antonelli, aufmerksam. Herr Antonelli (der, wenn ich nicht irre,
auch Sozialist ist) wird in Wissen und Leben regelmiBig iiber die soziale
Arbeit in Frankreich berichten. Sein erster Beitrag erschien im letzten Hefte;
es war mir dabei verschiedenes aufgefallen; ich teilte Herrn Antonelli meine
Ideen mit und schickte ihm auch meine Studie ,La vie intellectuelle en
Suisse“, deren Schluss meine personliche Lebensauffassung kurz skizziert.
Ich erhalte nun von Herrn Antonelli folgende Antwort, die ich unsern Lesern
als Muster einer Diskussion vorlege ?):

Marseille, le 6 aoit 1910.
Cher monsieur,

Je viens de lire attentivement la belle étude sur la vie intellectuelle
en Suisse que m’annongait votre derniére lettre. Si j'avais eu le dessein,
dans le petit article, que vous avez si aimablement accueilli dans ,Wissen
und Leben“, d’exposer ma conception propre de la vie, je serais certes un
peu humilié de m’étre fait si mal comprendre. J'ai voulu seulement a I'oC-
casion d'une mode intellectuelle expliquer pourquoi Proudhon pouvait inté-
resser un moment notre curiosité; mais si j'avais dii dépeindre, dans le dé-
tail, la mentalité contemporaine comme je la vois, je pense que j’aurais eu
le plaisir de me trouver plus parfaitement d’accord avec vous.

1) Sein Buch Discussions sociales d’hier et de demain wurde hier am 15. April von

René Morax besprochen. (Band VI, Seite 100—107.)
?) Ich bemerke dabei, dass ich nie eine Zeile von Proudhon gelesen habe.

636



Au reste, je crois, si vous me permettez ce paradoxe, aprés avoir lu

votre lettre et votre article, que nos proudhoniens modernes n’hésiteraient
Pas beaucoup a vous reconnaitre comme un des leurs. Vous étes, dites
vous, un anarchiste qui cherche une discipline et qui la cherche dans la
conscience qui se dégage peu a peu de lhistoire. Mais Proudhon, pére de
Panarchisme, n'a-t-il pas écrit: ,La morale est la seule chose que je regarde
comme absolue ... la morale est une chose sui generis, une révélation de
la société, le collectif, faite 2 'homme, Vindividu.“
) Vous vous insurgez, monsieur, contre le positivisme; Proudhon n’a-t-
il pas écrit: ,La lecture de cet animal de Comte, le plus pédant des savants,
le plus maigre des philosophes, le plus plat des socialistes, le plus insup-
portable des écrivains, me souléve.“

Et combien d’autres rapprochements, méme dans le détail accessoire
de la pensée, je pourrais me permettre: Vous parlez de I'envie haineuse
des socialistes 12 olt Proudhon disait: ,l'envie prolétarienne, le gouffre du
prolétariat qui est la grande plaie de la France“... vous écrivez: cette
€poque s’appellera un jour I'ére des nationalités, aprés Proudhon qui avait
déja dit ,le dix-neuvieme siécle a été I'ére des nationalités®.

Mais, monsieur, cet exercice de comparaison formelle est toujours bien
factice et vous vous séparez trop par ailleurs de Proudhon pour que j’in-
siste. Je préfere vous dire, simplement et hativement que pour ma part
l'accepte volontiers, dans son ensemble, la doctrine philosophique qui se
dégage et de votre lettre et de la vie intellectuelle sous une seule réserve
qui vous semblera peut-étre fondamentale mais qui me parait accessoire.

J'admets pleinement votre anti-positivisme me souvenant de la phrase
de Bergson: ,sous tout matérialiste on trouve un idéaliste.* J'admets vos
réserves sur le pragmatisme, qui conduit, comme vous le dites justement
3{ une matérialisation dangereuse (du moins chez certains disciples de Wil-
liam James) et me parait sous sa forme dogmatique inacceptable a I'égal
de tout autre dogmatisme.

Mais pourquoi, monsieur, aprés avoir enfermé la pensée dans le Relatif,
avec le groupe humain et I'époque historique (ce qui est I'essence méme
du pragmatisme) voulez-vous ,opposer a ce relatif un absolu, un idéal,
COmme un but aux efforts de I'humanité“? Pourquoi un buf, un terme, une
fin, une mort!

Il est vrai que vous ajoutez que cet idéal, ’homme le voit toujours
devant [ui. Ne pourrait-on pas dire alors que cet idéal, cet absolu, c’est
Simplement la vie, I'évolution créatrice, qui s'impose a notre pensée, si bien
Qu'en retournant une de vos phrases et en disant: ,la pensée, ce n'est pas
le savoir des faits, c’est la vie* on compléterait, sans le contredire, votre
Systtme philosophique en fournissant a I'individu la seule discipline qu'on
Puisse non ,entrevoir* (ce qui me parait insuffisant) mais saisir — car la
Vie est la seule part de I'absolu dont nous puissions avoir conscience.

Sans doute dans son €élan pour se libérer des dogmes — rationaliste,
Positiviste, matérialiste — la génération nouvelle a dépassé le but voyant
trop la vie seulement, hors du relatif groupe et moment. Mais je suis per-
Suadé que I'équilibre se' rétablira vite; c’est dans ce sens que la philosophie
Moderne nous pousse en rendant a la pensée sa part, dans le domaine du
relatif qui est le seul ott une discipline soit nécessaire.

T — — — — — — — e s em— —

ETIENNE ANTONELLI

637



	Vom naiven Glauben

