
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1910)

Artikel: Vom naiven Glauben

Autor: Bovet, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM NAIVEN GLAUBEN
Das „Volksrecht" vom 5. August erteilt mir eine meisterliche

Rüge. Aus meinem Artikel „Auf dem Wege" hat es folgende
„schöne Stelle", einzig und allein, seinen Lesern zum besten gegeben :

„Und während das höhere politische Ideal an Bedeutung immer
mehr verliert, werden wir von den sozialen Fragen in einer Weise
belästigt, die unseren schweizerischen Verhältnissen gar nicht mehr
entspricht. Agitatoren aus der Fremde oder die sich gestern einbürgern
ließen, schaffen bei uns Gegensätze, von denen sie leben, an denen
aber unsere Industrie (und mit ihr noch viel mehr) zugrunde gehen
könnte. Wir sind so weit gekommen, dass, in einem Lande, wo jeder
von Freiheit spricht, die Polizei ein Tingeltangel gegen die Studenten
schützt, nicht aber die Arbeiter gegen die Streiker. Dem neuen
Redaktor des Volksrecht bin ich wohl ein Bourgeois; der Biirgerzeitung
dagegen ein Kathedersozialist; das gleicht sich aus, und ich bleibe ein
Schweizer, der mit tiefer Traurigkeit zusieht, wie Materialität und
Opportunismus unsere Politik auf Abwege führen."

Dem Kardinal Richelieu genügte eine Zeile eines Mannes, um
ihn hängen zu lassen; das „Volksrecht" braucht etwas mehr;
immerhin bleibt sein Scharfsinn noch sehr bemerkenswert. Aus
obiger Stelle hat es meine finanziellen und geistigen Verhältnisse
so deutlich herausgelesen, dass ich selbst dabei allerlei Neues
erfahre. Dem „ Volksrecht" bin ich also ein vielfacher Millionär,
der für gemeinnützige Zwecke ebensoviel Prozente seines
Einkommens hergibt wie ein gewöhnlicher Kleinbürger (und dafür
werde ich gelobt), stehe aber den grundlegenden Problemen
unserer Zeit vollständig verständnislos gegenüber, da ich das gelbe
Gesindel, das heißt die unmoralischsten Elemente, die in unserer
Zeit leben, schützen möchte. Und meine Anschauungen, deren
Naivität auch in den weitesten Kreisen der Gegner der
Sozialdemokratie schon längst überwunden ist, erklären sich aus meiner
Unkenntnis der materialistischen Geschichtsauffassung. Dem „ Volksrecht"

bin ich kein Bourgeois schlechthin, sondern (und das ist
in gewissem Sinne schlimmer) ein naiver Ideologe.

Damit bin ich erledigt, klassifiziert, etikettiert; moralisch,
etwas höher als ein „Bürgerverbändler" niedrigster Sorte; intellektuell,

etwas tiefer. In seiner Verachtung für die Ideologen trifft
mein Zensor sehr schön mit Napoleon I. zusammen, was ihn
gewiss freuen wird. — Und doch wage ich, eine andere Interpretation

vorzuschlagen,

631



Für die geschenkten Millionen würde ich herzlich danken,

wenn diese Einmischung in meine Privatverhältnisse nicht gar so
taktlos wäre; anständige Menschen sollten solche billige
Denunziationen meiden, und ich würde ein stärkeres Wort brauchen,
wenn der wolkenlose Himmel mich nicht an den Spruch erinnerte:
Mensch, ärgere dich nicht!

Von meinen Erfahrungen, vom Wandel meiner Lebensauffassung,

vom freundschaftlichen Verkehr mit fremden
Staatsmännern und Politikern (worunter namhafte Sozialisten), von dem,

was ich seit zwanzig Jahren geschrieben und gesprochen habe,
davon soll hier auch nicht die Rede sein; das stille Lächeln ist
mir ein besonderes Vergnügen.

Wir wollen lieber die Diskussion bei dem „gelben Gesindel"
anfangen lassen. Am 3. Juni 1894 wurde dem Schweizervolke die

bekannte Initiative des „Rechts auf Arbeit" vorgelegt; die Fassung
des Gesetzes war zwar nicht glücklich, und die Verwerfung stand

sicher bevor; da ich aber mit dem Prinzip unbedingt einverstanden

war, stimmte ich ja, und ungefähr 80,000 Bürger taten dasselbe.

Der Bundesrat erklärte damals (wenn ich mich wohl erinnere),
diese starke Minderheit verdiene Beachtung, und er werde auf die

Sache zurückkommen. Meine Überzeugung hat sich seither nicht
geändert (in der nächsten Nummer komme ich darauf zurück);
nun sollte ich aber den Gelben das Recht auf Arbeit absprechen,
sobald ein Syndikat den Streik beschlossen hat?! Warum denn?
Sobald ein Teil eines Ganzen ein allgemeines Prinzip, an das er

sonst glaubt, in einem einzelnen Fall zu seinen Gunsten aufhebt,

so nenne ich dieses Vorgehen Willkür und Tyrannis. Gegen diese

zwingende Logik einer naiven Ideologie vermag sogar das „Volksrecht"

absolut nichts.
Das Recht zum Streiken ist heute so ziemlich anerkannt; das

war nicht immer der Fall ; und ich erinnere mich, auch für dieses

Recht vor vielen Jahren manchen Kampf ausgefochten zu haben,

immer als naiver Ideologe. Das Bedürfnis nach Arbeitskräften
und das Recht zum Streiken bedingen den Arbeitslohn genau wie

Angebot und Nachfrage den Kurs einer Aktie bestimmen ; das ist

das natürliche Spiel der Kräfte, oft hart, doch immer notwendig-
Sobald kein Mensch mehr für einen Lohn x arbeiten will, so

muss der Arbeitgeber x 1 bezahlen. Wenn aber eine ge-

632



nügende Anzahl sich noch mit x befriedigt? Was dann? — „Das
ist ein erbärmliches Gesindel, das die Würde der anderen
Arbeiter gefährdet." — Dieser Einwand bringt ein Argument ganz
anderer Art; auch mir ist die Würde eines jeden Menschen eine
Hauptsache; sie hat aber mit der „materialistischen
Geschichtsauffassung" und mit dem natürlichen Spiel der Kräfte nichts zu
tun ; sie gehört einer andern, höhern Lebensauffassung an. An
dieser Mischung und Verwechslung verschiedener Elemente krankt
eben die jetzige Politik unserer Sozialdemokratie ; es fehlt ihr die
Kohäsion ; bald stützt sie sich auf idealistische Rechte eines früheren
Liberalismus, und bald auf die Gewalt des Materialismus; sie

spricht von der Würde des Arbeiters und braucht Mittel, die eines
Menschen unwürdig sind. In anderen Ländern hat die
Sozialdemokratie bedeutende Führer, die ihre Entwicklung allmählich
fördern ; bei uns hat sie bald keinen einzigen Kopf mehr und
bezieht aus der Fremde nur mittelmäßige Agitatoren, welche unsere
Verhältnisse, unsere Geschichte einfach ignorieren.

Wir sollten also scharf unterscheiden: Das Recht auf Arbeit
und das Recht zum Streiken gelten für alle, ob gelb oder rot.
Bei der praktischen Ausführung dieser Rechte, bei Offerte und Nachfrage,

gilt zunächst nur die eine Frage: will ich und kann ich mit
dem Lohn x auskommen? So lange der Gelbe glaubt, er könne,
so darf kein Roter dieses Recht bestreiten, ohne selbst das Gebiet

des Rechtes zu verlassen, und da hat eben der Staat
einzugreifen, so lang ein Staat besteht. — „Wenn aber das Kapital die
Not des Gelben ausnutzt, um ihm den Hungerlohn x aufzuzwän-

gen, ist das nicht außerrechtliche Gewalt?" — Nein, sondern bloß

Ausnutzung der materiellen Verhältnisse, der Naturkraft, die eben

im Können der Gelben seine Grenze findet; und ebensowenig
wird es außerrechtliche Gewalt sein, wenn alle Arbeiter einig sind,

um vom Arbeitgeber x-\-1 zu verlangen. Hier aber ist die Grenze

(und das muss man klar einsehen!), wo wir von der
materialistischen zu einer höheren Lebensauffassung hinübergehen; es

soll nämlich jeder Arbeiter überzeugt werden: 1. dass er neben
den rein materiellen noch höhere Bedürfnisse zu befriedigen hat,
und dazu x-\-l braucht; 2. dass die Solidarität eine Pflicht ist.

— Ist diese Überzeugung allgemein erreicht, so tritt sie nun als
erworbenes Recht in das Spiel der Naturkräfte ein, und der Arbeit-

633



geber hat sich mit ihr abzufinden. Wer sieht aber nicht ein, dass,

solange diese Überzeugung nicht allgemein erreicht ist, wir es bloß
mit einem moralischen Postulate einzelner zu tun haben? Dieses
Postulat ist mir in höchstem Grade sympatisch ; ich weiß aber

aus der Geschichte, dass moralische Postulate zwar immer
einzelne Gewalttaten mitführten, doch nie dank der Gewalt
triumphierten. Als bestes Beispiel würde ich gerade die französische
Revolution anführen; ihr lebenskräftiges Prinzip, das die Intellektuellen

so kräftig gefördert hatten, wurde durch die rohe Gewalt
in seiner Entwicklung aufgehalten ; die Gewalt führte zu Napoleon I.,
und erst später konnte das Prinzip wieder aufgenommen werden.

Ein neuer Grundsatz ist immer in der Hauptsache eine
idealistische Forderung und kann nur durch Überzeugung dauernden

Sieg erlangen. Streikposten sind kein Mittel zur Überzeugung
und Solidarität: sie führen zum Terrorismus. — Trotz meiner

„Ahnungslosigkeit auf allen Gebieten des realen Lebens" weiß ich,
dass viele organisierte Arbeiter unter diesem Terrorismus leiden;
ich glaube, dass er dem Prinzip der Sozialdemokratie direkt
widerspricht.

Es war eben von der französischen Revolution die Rede. Sie

ist das Schreckgespenst vieler Bourgeois und der Zukunftstraum
vieler Sozialisten; eine ähnliche Umwälzung ist zwar nicht
ausgeschlossen, doch sehr unwahrscheinlich. Aus der Geschichte sind

uns drei große Umwandlungen des menschlichen Denkens und
Fühlens besonders gut bekannt: Das Christentum, die Renaissance,
die Revolution von 1789. Die erste geschah im Blute... der

Sieger, die zweite ohne Blutvergießen, die dritte wurde (wie
gesagt) durch die rohe Gewalt eine Zeitlang gefährdet. Und da

sollten wir nur an die eine brutale Möglichkeit denken? Und zwar
zu unseren Zeiten und speziell in unserem Lande? Die weitere
Begründung meiner Fragezeichen überlasse ich dem denkenden Leser.

Die „materialistische Geschichtsauffassung", die vom „Volksrecht"

so sehr gerühmt wird, ist mir gut bekannt; jahrelang habe

ich an ihre Richtigkeit geglaubt; sie ist heute zum guten Teil

überwunden, ohne dass man deshalb ihren wertvollen Einfluss
verkennen würde. Der Redaktor des „Volksrecht" scheint keine

Ahnung von der Arbeit zu haben, die auf allen Gebieten von der

jüngeren Generation der Intellektuellen geleistet wird. Die soziale

634



Frage ist wahrlich nicht das Alpha und Omega unserer Geisteswelt;

sie ist der Gesamtlebensauffassung untergeordnet, und hier
darf ich dem „Volksrecht" mitteilen, dass der Positivismus überall

zusammenkracht. Es ist geradezu überraschend zu sehen, wie,
in verschiedenen Ländern Forscher und Denker in ihren
Auffassungen zusammentreffen, auch ohne einander zu kennen, seien
sie Naturforscher, Historiker, Philologen, Mathematiker. Während
die glänzenden Errungenschaften der Technik noch viele Leute
blenden, sagt mir gerade einer der hervorragendsten Vertreter der
Mechanik die ernsten Worte: „Die Mechanik erklärt alles, nur die
eine Frage nicht, und zwar die wichtigste, die einzig wichtige : wozu
der Geist?" und erklärt sich unerschrocken zu der vor zwanzig
Jahren soviel geschmähten Lebensauffassung: Idealismus. — Die
herablassende Art und Weise, wie das „ Volksrecht" mich als „Naiven
Ideologen" in zwei Worten erledigt, zeigt gerade, wie es selbst noch
der Gefangene einer alten Schablone ist. Unsere Sozialdemokratie
einerseits, viele ihrer Gegner anderseits, sie haben verschiedene
Interessen, aber dieselbe Mentalität; und was uns, die Jüngeren,
von all den Parteien, von all den Schulen trennt, das ist eben
eine andere Mentalität. Sie sind Positivisten, glauben fest an ein
starres Dogma; wir sind Idealisten und betreten neue Wege der
Entwicklung. Dass bei dieser Wiedergeburt des Idealismus einige
rückwärts schauen, das ist unvermeidlich und hat wenig zu
bedeuten ; die meisten schauen vorwärts, wollen von dem positiv
Gewonnenen nichts aufgeben, beleben aber das Tatsachenmaterial
durch neue Anschauungsmethoden.

In diesem Sinne habe ich Wissen und Leben gegründet, lasse
hier mit ganz bestimmter Absicht verschiedene Meinungen zum
Worte kommen — auch solche, die mir unsympathisch sind —
aus denen später eine deutliche Linie von selbst sich zeigen wird.

Änderungen in der Lebensauffassung brauchen viel Zeit. Es
ist ein langsames Durchsickern von den Denkenden bis zu den

untersten Schichten. Der Materialismus hat heute diese Schichten

erreicht; wir sehen dort seine letzten Konsequenzen, können sie

nur gewähren lassen in der frohen Zuversicht, dass anderswo
bereits ein neues Leben keimt.

Die besten Vertreter der Sozialdemokratie glauben an die
Möglichkeit einer Besserung der leidenden Menschheit; wir auch.

635



Jeder Glaube hat im letzten Grunde etwas Naives an sich, und
das gerade ist seine Kraft. Warum sollten wir unser Wissen

rühmen, und uns schämen, den Glauben zu bekennen? Wissen
und Glauben sind verschieden in ihrem Wesen ; sie ergänzen jedoch
einander; Wissen ist Gegenwart und unentbehrliche, wegleitende
Aufklärung; Wissen ist aber nicht der Inhalt des Lebens, ebensowenig

wie das tägliche Brot. Was mitten im Jammer unserer
Begrenztheit dem Leben des Menschen seine Würde gibt, das ist

der Glaube an eine hohe Aufgabe. Dieser Glaube hat bereits
die verschiedensten, auch die niedrigsten Formen angenommen;
schon oft ist er in Formeln und Dogmen erstarrt. Doch hat er
sich immer wieder befreit; seit Jahrtausenden lebt die Menschheit

von diesem stolzen, naiven Glauben; ohne ihn kann sie nicht
leben.

PARPAN E. BOVET

P. S. Im Augenblicke, da ich die letzten Zeilen des obenstehenden
Artikels schrieb, erhielt ich einen Brief unseres Mitarbeiters Antonelli, der
hier zum Teil gedruckt werden soll, da er auffallend schön mit meinen
Ausführungen übereinstimmt.

Herr Georges Renard1), Professor am Collège de France, wohl
bekannt als Soziolog und einer der besten Köpfe unter den französischen
Sozialisten, machte mich im Frühjahr auf einen seiner Schüler, Herrn
Etienne Antonelli, aufmerksam. Herr Antonelli (der, wenn ich nicht irre,
auch Sozialist ist) wird in Wissen und Leben regelmäßig über die soziale
Arbeit in Frankreich berichten. Sein erster Beitrag erschien im letzten Hefte;
es war mir dabei verschiedenes aufgefallen; ich teilte Herrn Antonelli meine
Ideen mit und schickte ihm auch meine Studie „La vie intellectuelle en
Suisse", deren Schluss meine persönliche Lebensauffassung kurz skizziert.
Ich erhalte nun von Herrn Antonelli folgende Antwort, die ich unsern Lesern
als Muster einer Diskussion vorlege2):

Marseille, le 6 août 1910.
Cher monsieur,

Je viens de lire attentivement la belle étude sur la vie intellectuelle
en Suisse que m'annonçait votre dernière lettre. Si j'avais eu le dessein,
dans le petit article, que vous avez si aimablement accueilli dans „Wissen
und Leben", d'exposer ma conception propre de la vie, je serais certes un

peu humilié de m'être fait si mal comprendre. J'ai voulu seulement à

l'occasion d'une mode intellectuelle expliquer pourquoi Proudhon pouvait
intéresser un moment notre curiosité ; mais si j'avais dû dépeindre, dans le
détail, la mentalité contemporaine comme je la vois, je pense que j'aurais eu
le plaisir de me trouver plus parfaitement d'accord avec vous.

') Sein Buch Discussions sociales d'hier et de demain wurde hier am 15. April von
René Morax besprochen. (Band VI, Seite 100—107.)

2) Ich bemerke dabei, dass ich nie eine Zeile von Proudhon gelesen habe.

636



Au reste, je crois, si vous me permettez ce paradoxe, après avoir lu
votre lettre et votre article, que nos proudhoniens modernes n'hésiteraient
pas beaucoup à vous reconnaître comme un des leurs. Vous êtes, dites
vous, un anarchiste qui cherche une discipline et qui la cherche dans la
conscience qui se dégage peu à peu de l'histoire. Mais Proudhon, père de
l'anarchisme, n'a-t-il pas écrit: „La morale est la seule chose que je regarde
comme absolue la morale est une chose sui generis, une révélation de
la société, le collectif, faite à l'homme, l'individu."

Vous vous insurgez, monsieur, contre le positivisme ; Proudhon n'a-t-
il pas écrit: „La lecture de cet animal de Comte, le plus pédant des savants,
le plus maigre des philosophes, le plus plat des socialistes, le plus
insupportable des écrivains, me soulève."

Et combien d'autres rapprochements, même dans le détail accessoire
de la pensée, je pourrais me permettre: Vous parlez de l'envie haineuse
des socialistes là où Proudhon disait: ,,1'envie prolétarienne, le gouffre du
prolétariat qui est la grande plaie de la France" vous écrivez : cette
époque s'appellera un jour l'ère des nationalités, après Proudhon qui avait
déjà dit „le dix-neuvième siècle a été l'ère des nationalités".

Mais, monsieur, cet exercice de comparaison formelle est toujours bien
factice et vous vous séparez trop par ailleurs de Proudhon pour que
j'insiste. Je préfère vous dire, simplement et hâtivement que pour ma part
j'accepte volontiers, dans son ensemble, la doctrine philosophique qui se
dégage et de votre lettre et de la vie intellectuelle sous une seule réserve
qui vous semblera peut-être fondamentale mais qui me paraît accessoire.

J'admets pleinement votre anti-positivisme me souvenant de la phrase
de Bergson: „sous tout matérialiste on trouve un idéaliste." J'admets vos
réserves sur le pragmatisme, qui conduit, comme vous le dites justement
à une matérialisation dangereuse (du moins chez certains disciples de William

James) et me paraît sous sa forme dogmatique inacceptable à l'égal
de tout autre dogmatisme.

Mais pourquoi, monsieur, après avoir enfermé la pensée dans le Relatif,
avec le groupe humain et l'e'poque historique (ce qui est l'essence même
du pragmatisme) voulez-vous „opposer à ce relatif un absolu, un idéal,
comme un but aux efforts de l'humanité" Pourquoi un but, un terme, une
fin, une mort!

11 est vrai que vous ajoutez que cet idéal, l'homme le voit toujours
devant lui. Ne pourrait-on pas dire alors que cet idéal, cet absolu, c'est
simplement la vie, l'évolution créatrice, qui s'impose à notre pensée, si bien
qu'en retournant une de vos phrases et en disant: „la pensée, ce n'est pas
le savoir des faits, c'est la vie" on compléterait, sans le contredire, votre
système philosophique en fournissant à l'individu la seule discipline qu'on
Puisse non „entrevoir" (ce qui me paraît insuffisant) mais saisir — car la
v'e est la seule part de l'absolu dont nous puissions avoir conscience.

Sans doute dans son élan pour se libérer des dogmes — rationaliste,
Positiviste, matérialiste — la génération nouvelle a dépassé le but voyant
trop la vie seulement, hors du relatif groupe et moment. Mais je suis
persuadé que l'équilibre se rétablira vite ; c'est dans ce sens que la philosophie
moderne nous pousse en rendant à la pensée sa part, dans le domaine du
relatif qui est le seul où une discipline soit nécessaire.

ETIENNE ANTONELLI

637


	Vom naiven Glauben

