
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1910)

Artikel: Sprache und Religion

Autor: Schwyzer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPRACHE UND RELIGION
Während der gewaltige Korse über die weiten Ebenen Russlands

dem Ende seiner Weltherrschaft entgegenzog, pochte an die
Tore der französischen Hauptstadt ein Eroberer ganz anderer Art;
im Herbste des Jahres 1812 vertauschte der junge Franz Bopp
seine heimische Universität Aschaffenburg mit Paris, damals und
noch lange der Hochburg orientalischer Studien. Er fand hier
Größeres als er gesucht hatte: er wurde der Begründer der
vergleichenden indogermanischen Sprachforschung. Diese junge Wissenschaft

hatte kaum begonnen, in ein annehmbares Verhältnis zu
ihren älteren Schwestern zu kommen, als sich, um die Mitte des

vergangenen Jahrhunderts, eine neue vielversprechende Disziplin
von ihr ablöste, die vergleichende Mythologie. Von der Sprache
erhoffte man nicht nur überhaupt die Erschließung der primitiven
Kultur der Vorfahren, sondern auch insbesondere die Lösung der
Rätsel der Mythologie. Es genügte, die Etymologie eines
Götternamens zu finden, und das Wesen des Gottes lag klar am Tage.
Giese Methode der Mythenforschung, die aus der Sprache alles
entstanden sein ließ, ist noch mehr als durch Adalbert Kuhns
Forschungen durch die gemeinverständlichen Bücher Max Müllers,
des bekannten Sanskritgelehrten, in weitere Kreise getragen worden.
Koch heute ist es ein Gebot der Dankbarkeit, anzuerkennen, dass
dadurch das Interesse an der vergleichenden Sprachforschung
mächtig gefördert wurde; wer dies bedenkt, wird die unbestreitbaren

Verirrungen der vergleichenden Mythologie vielleicht gelinder
beurteilen, als dies jetzt gemeinhin wissenschaftliche Gepflogenheit

ist. Denn heutzutage hat die vergleichende Mythologie alten
Stils nicht nur bei den Vertretern der Einzelphilologien, sondern
auch bei ihren berufenen Hütern, den vergleichenden Sprachfor-
Schern, den Kredit gründlich verloren: um ein modernes oder
wieder modern gewordenes wissenschaftliches Schlagwort zu
gebrauchen : die Sachen haben in der indogermanischen Mythologie
°der besser in der indogermanischen Religionsgeschichte schon
'ängst über die Wörter triumphiert. Vielleicht aber auch hier nicht
§anz mit Recht. So wenig man den Einfluss der Sprache auf die
Entwicklung philosophischer Begriffe leugnen kann — für Mauthner,
^en leidenschaftlichen Kritiker der Sprache, ist sogar „die Ge-

461



schichte des menschlichen Denkens, auch des höchsten, nur
Geschichte der Sprache" — so wenig darf die Sprache als ganz
nebensächlich für die Entwicklung und Geschichte religiöser
Vorstellungen behandelt werden.

Doch betreten wir damit ein umstrittenes Gebiet, auf dem sich

zudem die Diskussion bald in etymologische Einzelfragen verliert.
Wir können es uns ersparen, darauf einzugehen,, wenn wir
bedenken, dass die Beziehungen zwischen Sprache und Religion noch

eine andere Seite haben : nicht vom Einfluss der Sprache auf die

Religion, nicht von der Wichtigkeit der Sprachgeschichte für die

Religionsgeschichte, die viele sehr gering anschlagen, möchte ich

handeln, sondern umgekehrt vom Einfluss der Religion auf die

Sprache, von der Wichtigkeit der Religionsgeschichte für die
Sprachgeschichte, die beide augenfällig sind.

Die britische und ausländische Bibelgesellschaft gibt in einem

bescheidenen Heftchen ein Verzeichnis der Hunderte von Sprachen,
in welche die Bibel übersetzt ist. In nicht wenigen Fällen werden
diese Übersetzungen der Bibel oder einzelner Teile derselben die

einzige gedruckte Literatur der betreffenden Sprachen bilden ; die

Übersetzer mussten in sehr vielen Fällen erst ein Schriftidiom sich

schaffen — keineswegs eine ganz einfache Aufgabe, wie jeder
Dialektschriftsteller bestätigen wird. Vielleicht keines dieser neu geschaffenen
Schriftidiome hat eine Zukunft; nicht auf dem Boden des Volkstums
sind sie erwachsen, sondern Treibhausprodukte fremder Gärtner;
manch einer wird nur ein spöttisches Lächeln übrig haben für die

Versuche, den Irokesen und andern Indianerstämmen oder den

Kamerunnegern eine Schriftsprache zu schenken. Und doch hat,

was die Glaubensboten von heute für die Wilden von heute tun,

vor mehr als 1500 Jahren ein Gotenbischof für sein Volk
geleistet, und diese Tat wird mit Recht gefeiert. Die Schöpfung einer

gotischen Schriftsprache aus dem Bedürfnis der Evangelisation
heraus steht nicht allein: eine lange Reihe von europäischen

Sprachen verdankt ihren Aufstieg in die literarische Sphäre der

gleichen Not, und wenn wir die Grenzen Europas überschreiten,

so finden wir noch ein starkes Kontingent von Literatursprachen,
die ursprünglich Missionssprachen waren. Und auch wo von einer

Bekehrung keine Rede ist, geht nicht ganz selten die äußere Ge-

462



schichte der Sprache auf weite oder weniger weite Strecken mit
der Religionsgeschichte zusammen.

Nur im Vorbeiweg sei erinnert an die Sprache, die für uns
die typische heilige Sprache des Altertums ist, an die hebräische;
denn im allgemeinen möchte ich die Beispiele dem indogermanischen

Gebiet entnehmen, ohne jedoch dessen Grenzen ängstlich
zu beobachten; dies um so weniger, als die indogermanische
Sprachwissenschaft — weder die allgemeine noch die einzelsprach-
üche Forschung — ohnehin solcher Übergriffe nicht entraten kann,
sogar wenn sie den Hypothesen von indogermanisch-semitischer oder
indogermanisch-uralaltaiischer oder indogermanisch-kaukasischer
Sprachverwandtschaft mit dem gebotenen Misstrauen begegnet.
Wir finden denn auch auf indogermanischem Boden der Beispiele
genug.

Bei den indogermanischen Indern steht die Sprache
Jahrhunderte im Dienste der Religion, d'e auch die vorhandenen
Ansätze zu weltlicher Literatur sich dienstbar gemacht hat; von der
Religion geht jene indische Grammatik aus, durch deren Kreuzung
ïïut der griechischen die moderne Sprachwissenschaft entsteht; in
Run sind aus älterer Zeit neben einer Anzahl staatlicher und
Weniger privater Dokumente allein Denkmäler der Kirchensprache
erhalten. Nur in Griechenland und Italien hat sich die Literatursprache

frei von religiöser Gebundenheit entwickelt. Denn alle
bisher noch nicht berührten indogermanischen Sprachen sind durch
das Christentum hindurchgegangen.

Schon eine Äußerlichkeit, die freilich nicht so ganz unwichtig
lst. kann dies beweisen. Auch im Zeitalter des Phonographen
Ur|d der Stenographie hat die altväterische Schrift ihre Bedeutung
nicht verloren. Auch heute noch hätte das Wort: „Sage mir, wie
du schreibst und ich will dir sagen, welchem religiösen Bekenntnis
du angehörst", ungefähr seine Richtigkeit, wenigstens für den Teil
der Menschheit, der es überhaupt zu einer Schrift gebracht hat.
üie straffste Organisation zeigt darin der Islam: so weit das
^uhammedanische Bekenntnis reicht, so weit herrscht die arabische

Schrift; sie wird nicht nur für das Arabische, dem die Kon-
s°nantenschrift adaequat ist, gebraucht, sondern auch für Sprachen
pudern Baues, für die sie teilweise höchst unbequem ist, wie für

le Sprachen der Bekenner des Propheten in Persien und Indien,

463



für die islamitischen Türksprachen, für das Malaiische. Sie reicht
aber auch nicht über das muhammedanische Gebiet hinaus. Viel

weniger einheitlich ist das Bild, das die beiden andern
Weltreligionen bieten, der Buddhismus und das Christentum. Jener
hat freilich indische Schrift nach Hinterindien und Tibet gebracht,
aber nicht nach den ebenso wichtigen Missionsgebieten China
und Japan.

Die Christenwelt ist nach der Schrift in zwei Lager
gespalten, wenn man von singulären Erscheinungen wie der
altsyrischen und der abessinischen Schrift absieht. Es ist der gleiche
Gegensatz, der uns in einem bekannten Sprichwort entgegentritt:
im Deutschen, aber auch im Französischen und Spanischen, im

Dänischen, im Polnischen und Böhmischen, ja noch im Sloveni-
schen kommt man mit Fragen nach Rom, im Serbischen und

Griechischen aber nach Carigrad oder Stimboli, also nach
Konstantinopel. Mit der griechischen Kirche ist das griechische Alphabet
verbunden, auf dem eine Reihe slavischer und orientalischer
beruhen; der katholische Westen und was einst dazu gehörte, bildet
die Domäne des lateinischen Alphabetes. Die Scheidung erleidet
fast keine Ausnahme; wenn die orthodoxen Rumänen lateinisch

schreiben, liegt ein junger, bewusster Bruch mit ihrer slavischen
Schrifttradition vor, und wenn die slavisch schreibenden Ruthenen
mit der römisch-katholischen Kirche uniert sind, so handelt es

sich um einen wenig älteren Bruch mit der Glaubenstradition.
Die konfessionelle Schriftgrenze kann sogar trennen, was sprachlich

als Einheit gelten muss: die gleiche Sprache erscheint bei

den katholischen Kroaten in lateinischem, bei den orthodoxen
Serben in griechisch-slavischem Gewände, ein Zwiespalt, der im

Albanesischen wiederkehrt. Erst in neuester Zeit wird das lateinische

Alphabet etwa auch für nicht-christliche Sprachen gebraucht,

aber meist von Europäern und zu Missionszwecken: das kühne

Vorgehen der Japaner steht allein.
Es braucht kaum gesagt zu werden, dass die Ausbreitung

der indischen, arabischen, griechischen, lateinischen Schrift nur

ein Abbild der Ausbreitung der großen Religionen ist. Sie brachten

aber noch anderes mit als nur das Kleid der Sprache. So

bedauerlich es dem heutigen Linguisten scheinen mag, im Römerreich

war der Sieg der beiden Kultursprachen entschieden ; nur

464



im engsten Kreise erhielt sich, was nicht griechisch und nicht
lateinisch war. Und wo es gar eine wirkliche, eine geschriebene
anderssprachige Literatur gab, war sie auch am Orte selbst ohne
große Bedeutung. Dies änderte sich alles durch die Ausbreitung
des Christentums. Selbst in der Geschichte der griechischen und
lateinischen Schriftsprache mit ihrer jahrhundertelangen Vergangenheit

macht das Christentum Epoche: das Wort Christi konnte
dem Volke nicht in der verfeinerten Sprache der Bildung, es musste
ihm in volkstümlicher Rede nahegebracht werden : die griechische
w'e die lateinische Bibel sind im ganzen die großen Denkmäler
der literarisch verwendeten Volkssprache. Sie genügten aber nicht
allen Völkern in und an den Reichsgrenzen ; noch nicht alle waren
genügend hellenisiert oder latinisiert. Die Mission musste in
ihren eigenen Sprachen zu ihnen sprechen. Es war erfreulich,
Wenn sie schon eine Schriftsprache vorfand, wie bei den Aramäern
oder Syrern, deren Literatur erst durch das Christentum vom
dritten Jahrhundert ab ihre Bedeutung erlangte. Gewöhnlich schuf
die Mission Literatursprache und Schrift aus dem Rohen, so bei
den Kopten in Ägypten und später bei den Abessiniern, so im
Herten Jahrhundert bei den nächsten Nachbarn der semitischen
Aramäer, den indogermanischen Armeniern, von denen wieder die
kaukasischen Georgier mit dem Christentum eine eigene Literatursprache

erhielten, die einzige kaukasische. Die gotische
Bibelubersetzung habe ich schon erwähnt: auch sie gehört zu den
Erfolgen der griechischen Mission. Unter römisch - christlichem
Einfluß, seit dem vierten Jahrhundert, ersteht auf Irland eine
Literatursprache; christlich ist die literarische Prosa, vielfach auch
die Poesie der west- und nordgermanischen Sprachen. Der
slavische Osten, lange umworben und auch wohl den Glauben
"Ut der Politik in Einklang bringend, gravitiert schließlich in der
Hauptsache nach Byzanz: griechische Mönche schaffen die orthodoxe

slavische Kirchensprache. Nur die Westfront der Slaven
v°n der Weichsel über Böhmen zur Adria fällt an Rom, das sich
auch die aus dem ferneren Osten gekommenen Magyaren zu
sichern weiß. Auch im Westen stehen überall so gut wie im

sten unter den ältesten prosaischen Texten der einzelnen Sprachen
!e religiösen im Vordergrunde, und doch besteht ein wichtiger
uferschied: im Osten wurde die Bibel überall übersetzt, im

465



Westen nur teilweise. Die Herrschaft der Kirchensprache des

Westens war straffer als die des Griechischen im Osten, wo die

Verknüpfung der Kirche mit der staatlichen Macht von Byzanz
einer unbedingten Herrschaft der Sprache geradezu im Wege
stand. Im Osten hat die kirchliche Entwicklung die nationale

Literatursprache begünstigt: das Griechische war bald mehr
anerkannt als bekannt; im Westen gab die Kirche wohl den Anstoß,
aber es waren vorab auf romanischem Gebiet meist andere Mächte,
welche die Volkssprachen an Stelle des Lateins in die Literatur,
insbesondere in die prosaische, gelangen ließen.

Dies gilt jedoch nicht von den Reformbewegungen in der

Kirche des Westens, die im Gegenteil darauf ausgehen, durch

volkstümliche Sprache auf die Massen zu wirken. Den Anteil,
den Johannes Hus an der Geschichte der böhmischen Sprache
hat, hat vor kurzem der Slavist Murko einem weitern Kreise von
Gelehrten vermittelt; es ist von allgemeinerem Interesse, dass eine

Reihe von Hilfszeichen der modernen Linguistik, welche den

westslavischen Sprachen entnommen sind, auf den böhmischen
Reformator zurückgehen. Die Bedeutsamkeit der Lutherschen
Bibelübersetzung für die deutsche Schriftsprache ist über jeden

Vergleich erhaben ; nur darf doch gesagt werden, dass die
Reformation auch auf andere Sprachen Wirkungen ausübte, die, wenn
auch nicht dem Grade, so doch der Art nach ähnlich sind. In

der Geschichte fast aller germanischen Schriftsprachen, in den

Niederlanden wie in Skandinavien, nehmen Bibelübersetzungen
aus dem sechzehnten oder siebzehnten Jahrhundert eine ehrenvolle

Stellung ein, zum Unterschied von England und fast allen

romanischen Ländern. Die germanische Botschaft der Reformation
weckt schlummernde keltische und romanische Idiome, das Gä-

lische Hochschottlands, in Graubünden das Rätische, fern an der

untersten Donau das Rumänische. Fast alle Quellen des Altpreußischen,

sowie die ältesten Denkmäler des Litauischen und Lettischen,

ja auch, jenseits der indogermanischen Grenzpfähle, des Esthnischen

und Finnischen sind Katechismen und ähnliche Schriften, die seit

dem sechzehnten Jahrhundert der protestantischen Mission an

der baltischen Küste dienten. Die Reformation brachte auch den

Slovenen in Kärnten und Krain eine bescheidene Fortsetzung ihres

jahrhundertelang unterbrochenen dürftigen nationalen Schrifttums:

466



die Gegenreformation hat bei den Slovenen wie bei den Böhmen
auch die Volkssprache in ihre Schranken zurückgewiesen und die
Sprachenkämpfe auf spätere Zeiten vertagt.

Nicht dass die katholische Kirche die literarische Volkssprache
auf der ganzen Linie geschlossen bekämpft hätte; sie stellte den
protestantischen Bibeln katholische gegenüber, die
sprachgeschichtlich ohne tiefere Wirkungen blieben; katholische Sendboten

haben in Abessinien die amharische Volkssprache gegen
die alte heilige Sprache des Landes ausgespielt und der congre-
Satio de propaganda fide wird das erste Buch in albanesischer
Sprache verdankt. Immerhin, wo nicht besondere Beweggründe
es verbieten, bleibt die katholische Kirche ihrer universellen Tendenz

auch in Sprachfragen treu: die katholische Geistlichkeit ist
ln neuerer Zeit nicht minder energisch in Irland für das
protestantische Englisch als in der Bretagne für das katholische
Franzosisch eingetreten, und, wie wieder der Keltologe Zimmer
urteilt, die wesentlich katholischen Kelten (die Iren und Bretonen)
beweisen in der Diaspora eine viel geringere sprachliche
Widerstandskraft als die wesentlich protestantischen Kelten (die Kymren
and Hochschotten). Es gilt freilich auch hier, vor einer
allgemeinen Theorie sich zu hüten. Bei den Kymren hat die
Reformation aus besonderen Gründen gerade der Anglisierung
Vorschub geleistet; erst von 1730 ab hat die methodistische Bewegung
>n Wales der nationalen Sprache neue Lebenskraft eingehaucht
Ur>d nun freilich wieder aus einer Bibelsprache eine Literatursprache

geschaffen — der jüngste Vorgang dieser Art in Europa.
Der protestantische Gottesdienst trägt sogar mehr als der katho-
'fche dazu bei, die Mundarten den Schriftsprachen anzunähern,

teer in der Wirkung sich mit dem griechischen Kultus treffend.
Noch um 1850 hat die katholische Konfession den slovakischen
Dialekt des Böhmischen zu einer besondern Schriftsprache erhoben,
mdem den slovakischen Katholiken die böhmische Kirchensprache

er slovakischen Protestanten verdächtig vorkam. Auch bei dem
'einen slavischen Volke der Sorben in der Lausitz hat die kon-
essionelle Spaltung die Notwendigkeit zweier Schriftsprachen

ergeben. Sprache und Religion sind hier Eins wie nach griechischer
jmd türkischer Anschauung: wer Persisch lernt, verliert wenigstens

le Hälfte des Glaubens, meint der Alttürke, und eine neugriechi-

467



sehe Volkssage kündet die Wahrheit: wer die griechische Sprache

verliert, verliert auch den griechischen Glauben.

So ist vielfach die Geschichte der Religion in gewissem Sinne

entscheidend geworden für die Geschichte der Sprache. Aber doch

nur für die äußere Geschichte einiger Literatursprachen, mag
eingewendet werden. Als ob dies so wenig zu bedeuten hätte Wenig

oder nichts könnte es nur sein für eine Richtung der
Sprachwissenschaft, welche neben der Naturseite der Sprache ihre Kulturseite,

neben der sozialen Seite die individuelle völlig vernachlässigte.

Wenn auch praktisch oft noch die Arbeitsteilung zwischen

Philologie und Linguistik bestehen bleiben wird, in der Theorie
darf diese ausschließlich linguistische Richtung heutzutage als
überwunden gelten: ich kann es nicht billigen, wenn eine Autorität
wie Meyer-Lübke eine Anzahl der interessantesten Aufgaben
der Sprachwissenschaft zu Nebenaufgaben der Literaturgeschichte
stempelt, und gehe hier vielmehr einig mit dem „altertumswissenschaftlichen"

Methodiker der Sprachgeschichte, Alfred Gercke.

Am deutlichsten zeigt sich der Wandel der Anschauungen in

der Etymologie: hier genügt nicht mehr allein die lautliche

Möglichkeit, man verlangt jetzt als Vorbedingung Biographien von

Wörtern und Wortfamilien oder Bedeutungsgruppen, will in jedem
Falle neben den Wörtern die Sachen hören. Doch müsste schon

die rein linguistische Betrachtung einen gewissen Einfluss der
Religion auf den Sprachstoff selbst anerkennen, wenn er auch hinter
dem Einfluss auf die äußern Lebensbedingungen zurücksteht: er

ist am deutlichsten im Wortschatz, ohne sonst völlig zu fehlen.

Jedes Volk, auf welcher Stufe religiöser Entwicklung es stehen

mag, hat in seiner Sprache auch eine religiöse Terminologie :

Wörter der gewöhnlichen Sprache werden teilweise oder auch

völlig in die religiöse Sphäre gezogen, und dieser Vorgang wirc*

besonders häufig sein, wenn eine ständisch geschlossene Priesterschaft

auftritt, in deren Besitz heilige Worte oder Bücher sich

finden. Bestimmte Ausdrücke für die göttlichen Mächte und ihre

irdischen Vertreter, die Opfer und ihre Requisiten finden sie

überall. So gut wie der Jäger, der Fischer, der Seefahrer, der

Handwerker hat auch der Priester seine Standessprache; sie is

aber wichtiger als andere, nicht nur, weil sie der ältesten eine

468



'st, sondern auch, weil die Gesamtheit des Volkes mit ihr in
Berührung kommt. Ein kleiner Teil der religiösen Terminologie der
indogermanischen Sprachen ist sogar uralt und gemeinsamer Ur-
besitz ; zahlreichere und wichtigere Zusammenhänge zeigen freilich
auch hier nur die Sprachen Indiens und Irans. Aber der Einfluss
religiöser Vorstellungen beschränkt sich in der Vorzeit nicht auf
religiöse Termini; wir finden ihn, wo wir ihn nicht vermuten
würden. Die Frage nach den Gründen für die lexikalischen
Veränderungen der Sprache hat in neuerer Zeit besonders durch die
Forschungen Gilliérons und seiner Schule ein erhöhtes Interesse
gewonnen; auch die indogermanische Wortforschung beginnt die
neuen Ergebnisse sich anzueignen. Freilich muss der
Indogermanist noch mit andern Faktoren rechnen als der Romanist:
einer davon geht uns hier besonders an. Weit verbreitet ist bei
äen Völkern die Sitte, die man mit einem polynesischen Worte
a's Tabu bezeichnet; aus religiösen Gründen kann der Gebrauch
bestimmter Wörter verboten werden; es ist im Grunde nichts
anderes, wenn die Israeliten den Namen Jahwes auszusprechen sich

jjeheuen. So weit wie etwa bei den Völkern der Südsee geht die
Entwicklung bei den Indogermanen nicht, aber dass auch hier
re'igiöse Scheu den Nichtgebrauch und damit den Untergang
einzelner Wörter zur Folge haben konnte, ist eine der anregenden
Beobachtungen des hervorragenden französischen Sprachforschers
Oeillet, die von dem Slavisten Brückner und von Meringer
aufgriffen worden ist. So erklärt es sich zum Beispiel, wenn an
stelle des indogermanischen Wortes für den Bären, das hinter der
v°n Indien bis Irland reichenden Gleichung rksa, ägxToc, ursus,
art stehen muss, im Bärenlande der Slaven der eigentümliche Name
medved „Honigesser" erscheint. Wie die Griechen das Schreck-
"Is der Erinnyen hinter dem freundlichen Namen der Eumeniden
ergen, scheuten sich die Slaven, aber auch die Balten und

Germanen, den furchtbaren König der Wälder mit seinem richtigen
amen zu nennen. Der ausgesprochene Name schon ist mächtig

^enug, das Wesen selbst herbeizulocken. Man soll den Teufel
n,cht an die Wand malen.

Viel schärfer lässt sich jedoch der Einfluss der Religion auf
,.'e Sprache beobachten, wenn die religiösen Vorstellungen sich
andern; je einschneidender die Änderung ist, desto stärker wird

469



die Sprache mitbetroffen. Die neue Religion braucht nicht einmal

von außen zu kommen, sich eines fremden Organs zu bedienen.
Ein schönes Beispiel, wie eine auf nationalem Boden erwachsene

neue Religion die Sprache in Mitleidenschaft ziehen kann, bietet

die Kirchensprache Irans im Vergleich mit dem ältesten Indischen,
dem Indischen der Veden. Die Sprachen stehen sich ungemein
nahe, oft ist nur die Aussprache verschieden, wie man es
gemeinverständlich ausdrücken würde; der literarische Stil ist teilweise
der gleiche: und doch weicht nicht selten ein iranisches Wort in

der Bedeutung stark vom entsprechenden indischen ab. Das
indische Substantiv deva kehrt, nur in etwas altertümlicherer Form,
im iranischen daeva wieder; in Indien bedeutet das Wort „Oott"
wie das lateinische deus und andere Verwandte; das iranische

daeva heißt „Dämon", bezeichnet Wesen, die mit den guten Göttern
in offener Feindschaft leben; für die guten Götter erscheint eine

neue Bezeichnung, baga, das Wort, welches, von den Iraniern den

Slaven übermittelt, auch den Namen für den Christengott in allen

slavischen Sprachen hergegeben hat. Das gleiche Wort heißt in

Indien „Gott", in Iran „Teufel": dies ist das stärkste Beispiel,

nicht das einzige, für den Einfluss der persönlichen Religion

Zarathustras auf die iranische Sprache. Dem ältesten Zeugnis

iranischer Sprache und Religion, einem keilschriftlichen Denkmal

aus der alten Hauptstadt Kappadokiens, ist Indra noch einer der

höchsten Götter, dem Avesta, der Parsenbibel, ist er ein Teufel-

Auch die Personennamen haben der neuen Religion ihren Tribut

entrichtet. Alle Völker lieben es, in ihren Namen, was sie hoffe"

und wünschen und was sie verehren, ihren Glauben, auszusprechen

— im Vergleich mit den Ägyptern und semitischen Völkern sind

freilich theophore Namen bei den Indogermanen spärlich — ; d'e

Namen der iranischen Dynasten in Syrien um 1400 vor Christus

wie die Namen der Könige und Großen der Achämenidenzeit künden

den Glauben an das Arta oder Asa, das heilige Recht, un

auf den theophoren Namen Mazdaka in einer Liste des Assyrer-

königs Sargon gründet Eduard Meyer den Nachweis, dass die

mazdajasnische Religion, die Religion der Mazdabekenner, de

zoroastrische Glauben an Ahura Mazda schon im achten Jah*"

hundert vor Christus in Medien herrschte, bedeutend älter ist, a

die kritische Stimmung unserer Tage Wort haben will- DarT1

470



nicht genug. An ein paar Stellen der homerischen Gedichte und
in einem Liede der Edda begegnet vereinzelt die Unterscheidung
einer menschlichen und einer göttlichen Sprache; in der persischen
Bibel ist eine ähnliche Unterscheidung in eine Art System gebracht:
für geläufige Substantivbegriffe wie Kopf und Auge, Hand und
Fuß, aber auch für Verbalbegriffe wie sprechen, stehen, sterben
hat die priesterliche Sprache je zwei Wörter: das eine gilt für die
guten, das andere für die bösen Geschöpfe. Der Dualismus der
Lehre ist darin auch sprachlich ausgeprägt.

Sehen wir von dieser priesterlichen Mache ab, so hat das
Christentum ähnlich auf die griechische und lateinische, aber auch
auf die syrische, koptische, armenische, georgische, abessinische
Sprache und auf sämtliche noch nicht genannten christlichen
Sprachen Europas gewirkt, wie die Religion des Spitamiden auf
die Sprache Irans. Und doch auch wieder anders: die christliche
Lehre wurde überall erst aus einer fremden Sprache übersetzt;
überall besteht also die Möglichkeit, dass sich mit dem Christentum

zugleich fremdsprachliche Einflüsse geltend gemacht haben.
Doch war diese fremde Sprache nicht überall die gleiche und sie
begegnete nicht überall der gleichen Empfänglichkeit.

Es ist etwas anderes, wenn eine fremdsprachliche Kulturwelle
auf eine seit Jahrhunderten bestehende Literatursprache trifft, als
wenn unter ihrem Einfluss bei einem kulturlosen Volk ein Werkzeug

schriftlichen Gedankenausdruckes eben erst geschaffen wird.
Die große Religion des Ostens, der Buddhismus, hat die Sprache
der schlimmsten Barbaren Asiens auf die Höhe der Literatur
geführt, ohne der starren chinesischen Schriftsprache etwas anhaben
zu können. Nicht anders steht es im Westen mit dem Christentum

: der Einfluss der semitischen Muttersprache des Christentums
auf die griechische Schriftsprache reicht nicht entfernt an den
Einfluss des Griechischen oder Lateinischen auf germanische und
slavische Idiome heran. Die Syntax der ältesten germanischen
and slavischen Prosadenkmäler beginnt mit der Ausscheidung
dessen, was griechisch ist oder sein kann; die neueste Ausgabe
der Gotenbibel druckt mahnend den griechischen Text bei und
e'n Forscher vom Range Leskiens lehnt es geradezu ab, eine
Syntax der ältesten slavischen Denkmäler zu geben, so stark ist
der griechische Einfluss. Eine Reihe von Nominalkomposita der

471



slavischen Kirchensprache sind eingestandenermaßen griechischen
Mustern nachgebildet wie in der lateinischen oder deutschen Poesie
der klassischen Zeit; nach deozöxoz entstand nicht nur lateinisch

deipara, sondern auch slavisch bogorodika. Auf griechischem Gebiete
kommen vor allem nur verhältnismäßig wenige Denkmäler in Frage,

wenn man den semitischen Einfluss einschätzen will: das alte Testament,

das schon im dritten Jahrhundert vor Christus ins Griechische
übersetzt wurde, das neue Testament und ein Teil der übrigen
jüdisch-christlichen Literatur. Bis ins letzte Jahrzehnt des vorigen
Jahrhunderts hat man so ziemlich alles, was diese Texte an

Erscheinungen boten, die vom landläufigen guten Griechisch
abweichen, als Hebraismen angesprochen ; heute braucht nicht mehr
besonders betont zu werden, dass fast alles sich aus der
gleichzeitigen xowrj, der gemeingriechischen Verkehrssprache erklärt:
weder die angenommenen lautlichen, noch die formellen, noch
auch die syntaktischen Hebraismen des christlichen Griechisch
haben die Probe bestanden, abgesehen von alttestamentlichen
Texten, die mit sklavischer Treue Wort für Wort aus der Vorlage
übersetzt sind. Der puristische Standpunkt gegenüber dem
Bibelgriechischen ist der wissenschaftlich allein berechtigte, wenigstens
so lange es sich um das rein Grammatische handelt: da kommt
wirklich kaum etwas vor, was sonst aus dem Griechischen nicht

zu belegen wäre. Und doch wirkt fremder Geist nicht nur im

Inhalt, sondern auch in seiner sprachlichen Fassung. Die Häufigkeit

von Fügungen, die im übrigen Griechischen nur ganz vereinzelt

auftreten, gibt dem Stil eine besondere Färbung. Die Paronomasie,
der Gleichklang, dessen Bedeutung für die semitischen Sprachen
eben Reckendorf dargelegt hat, ist auch in den indogermanischen
Sprachen nicht unerhört, aber doch seltener; wenn nun in der griechischen

Bibel Wendungen wie iïavdzty âitodaveîzai (er wird des Todes

sterben), -rjQWZTjpévoz rjQwzrjîhjy (gefragt wurde ich gefragt, im Effekt

ich wurde gefragt), zur Wiedergabe einer bekannten parono-
mastischen Ausdrucksweise des Hebräischen häufiger vorkommen
als in der ganzen vorhergehenden griechischen Überlieferung, s0

ist damit in diesem Punkte semitischer Einfluss erwiesen. Aber die

konventionelle und traditionelle Syntax wird dadurch nicht berührt,

der fremde Einschlag ist an eine bestimmte Stilform gebunden.

Weitere Kreise zieht das fremde Element im Wortschatz. Rohe

472



Entlehnung semitischer Wörter ins Griechische kommt freilich
wenig vor, wie denn im allgemeinen die griechischen Literatursprachen

fremde Elemente verschmähen. Der griechische Hades
wird durch die hebräische Gehenna ergänzt, aber im neugriechischen

Volksbewusstsein ist nur die heimische Bezeichnung lebendig
geblieben. Manches Hebräische und Aramäische in der Bibel ist
beabsichtigt, so gut wie das semitische Kauderwelsch der Fluchtafeln

und Zauberpapyri, das für die abergläubischen Griechen
ebenso verständlich war wie für uns Hokuspokus und Abrakadabra.
Wohl aber hat man mit Übersetzung fremder Wörter, mit
Entwicklung neuer Bedeutungsinhalte alter Wörter, die in den Dienst
der neuen Religion traten, zu rechnen. Aus einem vulgären
unklassischen Worte, wie ä-fdivt], das in gleichzeitigen profanen Quellen
nicht einmal sicher belegt ist, ist, um mit Deissmann zu reden,
»ein Zentralbegriff der Weltreligion" geworden, für den der
klassische ègcuc sich wenig geeignet hätte; im spätem Profan-
griechischen und Neugriechischen sind freilich trotz dem Christentum

àydTLf] und das Verb à^a/rcù weltlicher als je. Doch haben
das vertiefte Studium längst bekannter und die Entdeckung neuer
Quellen gezeigt, dass man früher auch im Wortschatz mit der
Etikette Hebraismus zu rasch bereit war. — Das Lateinische dankt
dem Christentum hauptsächlich eine neue Schicht griechischen
Lehngutes, das in vielen Fällen seine Wanderung fortgesetzt hat:
episcopus wie presbyter sind griechisch; griechisch - lateinische
Namen trägt das Gotteshaus in den keltischen und romanischen
Sprachen, ecclesia und basilica, so gut wie die germanischen und
slavischen Bezeichnungen für Kirche, nur ohne die lateinische
Vermittlung, dem Griechischen entstammen.

Ein viel farbenreicheres Bild erhalten wir, wenn wir den Ein-
f'uss des christlichen Griechisch und des christlichen Latein auf
den Wortschatz anderer Sprachen überblicken: die Hochsprachen
der antiken Mittelmeerkultur sind ja im ausgehenden Altertum die
Hauptträgerinnen der christlichen Lehre gewesen ; vorab das
Griechische: es ist charakteristisch, dass die griechische
Übersetzung des alten Testaments vielfach auch im Orient kanonische
Geltung hatte. Und dass ein Teil der christlichen Terminologie
auch der westgermanischen Sprachen durch gotische Vermittlung
auf griechische Quelle zurückgeht, diese Anschauung hat Kluge

473



jüngst wieder teilweise mit neuen Gründen verfochten. Griechischchristlicher

Einfluss reicht in einzelnen Spuren bis in die west-
slavischen Sprachen; stärker ist freilich der lateinisch-christliche
Einschlag auch in den orthodox-slavischen Sprachen. Am
greifbarsten ist die Wirkung der fremden Sprache auch hier, wenn
ein griechisches oder lateinisches Wort herübergenommen wird,
wie unsere Engel, Kirche, Pfaffe, Teufel, opfern, Segen; die fremden
Termini können aber auch in heimischem Stoffe nachgebildet
werden, wie barmherzig nach misericors ; oder ein schon vorhandenes

Wort erhält eine neue christliche Schattierung, wie Demut
oder Reue. Wie weite Kreise die christliche Terminologie im
Gotischen und Althochdeutschen, in den slavischen Sprachen zieht,

können die eingehenden Untersuchungen hier von Weinhold und

Raumer, dort von Miklosich lehren. Die christliche Terminologie
der Sprachen des Nordens und Ostens ist jedoch nur ein Teil

der Flut von Lehnwörtern, die sich in stets noch andauerndem
Strome von den antiken Kultursprachen her über die jüngere
Kulturwelt ergießt, aber ein bedeutungsvoller. Die allgemeine
kulturelle Beeinflussung arbeitete dem Christentum vor; das Christentum

hat mit dem Pfunde, das es erhielt, gewuchert. Wie
unbedeutend nehmen sich doch die paar griechischen Wörter im
nichtchristlichen Persischen aus, die ein Kenner wie Nöldeke aufgespürt

hat, gegenüber der langen Reihe, die Hübschmann im
benachbarten christlichen Armenischen fand. Freilich sind es im

Persischen ausschließlich lediglich volkstümliche Wörter, im
Armenischen auch gelehrte, die lediglich literarischem Einfluss zu danken

sind. Dieser gerade ist aber durchaus christlich. Auch unter den

1100 griechischen Wörtern im Russischen, die der rührige Petersburger

Sprachforscher Vasmer in seiner Sammlung vereinigt hat,

trägt ein erheblicher Teil der gelehrten Entlehnungen christlichen
Charakter. — Groß ist die Zahl der christlichen Personennamen
in allen christlichen Sprachen: auch sie sind entlehnt, wie Johannes,
übersetzt wie Gottlieb, umgedeutet wie Theodoros, Theophilos,
die schon der heidnischen Zeit angehören.

Das Christentum hat der Toponomastik, den Ortsnamen, ein

neues Aussehen gegeben — noch mehr vielleicht bei den griechischen
Christen als bei den lateinischen; christlich sind Gruß- und Fiuch-

formeln geworden; die gemeinsame biblische Quelle erklärt die

474



auffallende Übereinstimmung christlicher Idiome in einer Reihe von
Redensarten und Sprichwörtern. Das Christentum wirkte aber
nicht nur schöpferisch, sondern auch zerstörend: der heidnische
Sprachschatz, so weit er nicht in christliche Münze umgeprägt
werden konnte, verschwand oder wurde verpönt.

Die sprachlichen Wirkungen des alten Christentums haben
sich in der Reformation auf einem begrenzten Gebiete wiederholt ;

die rätische und slovenische Bibel zum Beispiel sollen ihre deutsche

Vorlage noch besser verraten als die gotische und kirchenslavische
ihre griechische. Wo ein Sprachgebiet konfessionell geteilt wurde,
spiegelt sich dies auch in der Sprache wieder. Bis über die Mitte
des achtzehnten Jahrhunderts hinaus hat sich das katholische
Süddeutschland gesträubt, die protestantische neuhochdeutsche
Schriftsprache anzunehmen; die Protestanten haben mit einer
Reihe von katholischen Institutionen auch den zugehörigen Sprachstoff

verloren. Für die Schriftsprache belanglos, ist die Erscheinung

für die Mundarten nicht zu unterschätzen. Die lärmende
Karfreitagsklapper hat in unsern katholischen Mundarten eine

ganze Reihe von Namen: Fabilia, Chlevele, Rafele, Ruffle, Rälle,
Räri, Rätsche, Rütte, Tabele; die protestantischen Mundarten kennen
wohl oft die Wörter, aber nicht die besondere Bedeutung. Aus
den protestantischen Taufregistern sind die Heiligennamen
verschwunden. Freilich, wie sich das Heidentum vor dem Christentum

in abgelegene Winkel der Sprache zurückzog, so lebt auch
in protestantischen Mundarten da und dort in Redensarten und

etymologisch verdunkelten Wörtern, natürlich auch in der
Toponomastik, katholisches Wesen fort: noch heute sind die Helgenbücher

die Freude unserer Kinder, wenn die Helgen auch längst
keine Heiligen mehr sind, das Seelgerät, das kirchliche Vermächtnis,
hielt sich bei uns, säkularisiert, bis auf unsere Tage in der Geltung
eines letztwilligen Patengeschenkes; noch heute heißt bei unseine
Protestantische Kirche nach dem Eckstein der römischen
Hierarchie. Das intimere Leben der Mundarten bedingt jedoch noch
tiefer reichende konfessionelle Unterschiede in der Sprache: in
gewissen deutschen und romanischen Mundarten unseres Landes
gibt es nicht nur katholische und protestantische Wörter und
Wendungen, sondern sogar eine katholische und eine protestantische

Aussprache, katholische und protestantische Laute.

475



Oft entscheidend für die äußere Geschichte einer Sprache,
hat die Religion auch in der innern Geschichte der Sprachen da

und dort eine Spur hinterlassen. Weit verzweigt durch
Jahrhunderte und Völker ist der Einfluss der Religion auf die Sprache
doch wieder nur ein Teil eines größeren Ganzen. Die Sprache
ist der teils bewusste, teils unbewusste Reflex der Entwicklung
der menschlichen Kultur; die Geschichte der Sprache eines Volkes
steht im engsten Zusammenhang mit dessen politischer und
Kulturgeschichte, mit dessen Literatur; die Sprachwissenschaft muss in

engster Fühlung mit den übrigen philologisch-historischen
Disziplinen stehen: wenn auch theoretisch längst anerkannt, wird
diese Forderung neuerdings oft sogar noch lauter erhoben als die

andere, dass der Sprachforscher in allen Fragen, welche nicht

so sehr eine historisch gegebene Sprache als das Sprechen
überhaupt betreffen, mit der Physiologie und Psychologie Fühlung
nehmen muss. Dies sind die Forderungen, die zugleich die großen
Probleme der Sprachwissenschaft ausdrücken. Dass es solche

gibt, hoffe ich heute, wenn auch aus der Vogelschau, an einem

Beispiele dargetan zu haben. Jede bedeutendere geschichtliche
Bewegung offenbart sich auch in der Sprache; die Wirkung der

Religion auf die Sprache ist nur ein Kapitel aus dem größern
Problem Sprache und Geschichte, diese im weitesten Sinne
genommen, aber doch der wichtigsten eines, wenn nicht das

wichtigste, nicht für jede Sprache für sich, aber doch im
allgemeinen.

Mit einer Einschränkung: der greifbare religiöse Einfluss auf

die Sprache gehört fast überall der Vergangenheit an, vorab in

den Sprachen der Kulturvölker. Überall sehen wir, wie mit der

Bereicherung der Kultur über die kirchliche Sphäre hinaus auch

die Sprache weltlicher wird. Nicht die religiöse Idee, sondern
die Idee der Nationalität, die sich in der Sprache selbst verkörpert,
hat in der Sprachengeschichte des neunzehnten Jahrhunderts so

gewaltig gewirkt, nicht selten sogar im Gegensatz zur Kirche; die

Verteidigung der überlieferten Sprachform durch den griechischen
Klerus in unsern Tagen hat Parallelen. Die Religionskämpfe früherer
Zeiten sind abgelöst durch Sprachenkämpfe; nicht das religiöse
Bekenntnis trennt die Menschheit, sondern die Sprache ; man hört kaum

etwas vom Problem einer Weltreligion, um so mehr vom Problem

476



einer Weltsprache. Für die Höhen der westeuropäischen Kultur
mag dies gelten, ihre Sprachen dienen nicht mehr einer bestimmten
Religion, sondern sind getragen von einer umfassenden weltlichen
Kultur; und Sprache und Kultur heißt ein Schlagwort unserer
Tage, Aber hinter der westeuropäischen Kultur steht eine andere
Welt, für die auch heute noch ein anderes Schlagwort etwas
mehr bedeutet als eine akademische Frage: das Schlagwort Sprache
und Religion.

ZÜRICH E. SCHWYZER

SOZIALDEMOKRATIE UND GESELLSCHAFT
Eine leidenschaftslose, unbefangene Besprechung der sozialen Kämpfe

gehört heutzutage zu den undankbarsten Geschäften. Der Sozialdemokratie
gilt jeder, der nicht blind den verlockenden Klängen ihres Sammelhornes
folgt, als blöder oder boshafter „Reaktionär". Darüber kann nun der die
Achseln zucken, der zwar die berechtigten Forderungen der arbeitenden
Klassen offen und ehrlich anerkennt, im übrigen aber die sozialdemokratische
Weltanschauung, ihre unmöglichen Zukunftsideen, insbesondere ihre Stellung
zu religiösen und vaterländischen Fragen, für verhängnisvolle Irrtümer hält,
die sich auf einer überwundenen Stufe naturphilosophischer Erkenntnis
aufbauen. Unehrlicher, ärgerlicher, törichter ist aber der geistige Terrorismus
gewisser „Staatsretter", denen jedes selbständige, von ihrer Interessenpolitik
und den jeweiligen Regierungsmaßnahmen zum „Schutze der Gesellschaft"
abweichende Urteil eine Narrheit und ein Verbrechen ist. Wer sich nach
kühler Erwägung der nun einmal gegebenen Verhältnisse, der immer klarer
zutage tretenden sozialgeschichtlichen Entwicklung von einem System kleinlicher

Repressalien und teuer erkaufter Augenblickstriumphe keine Erfolge
verspricht, gilt diesen Leuten als unselig verblendeter „Phantast". Wer
neben den Rechten seiner eigenen Klasse auch die der andern unparteiisch
gewahrt wissen will und den Aberglauben abgeschworen hat, als sei der
eine, größere Teil der Menschheit lediglich auf die Gnade des andern,
kleineren angewiesen — ja, der muss schon mindestens „sozialdemokratisch
angehaucht" sein 1 Wer so denkt, begibt sich logisch und sittlich des Rechtes,
auch die Auswüchse der sozialen Bewegung zu bekämpfen.

Wir entnehmen diese Zeilen dem im Verlag von Greiner & Pfeiffer in Stuttgart
erschienenen Buche Aus deutscher Dämmerung, Schattenbilder einer Übergangskultur von
JEANNOT EMIL Frhrn, v. GROTTHUSS, das über deutsche politische und kulturelle
Verhältnisse in vorurteilsloser Weise und trefflicher Form unterrichtet. Einige Kapitelüberschriften

geben einen Begriff vom Inhalt: Im Zeichen Nietzsches. — Persönliches Regiment.
Potpourri aus Neu-Byzanz. — Klassenjustiz oder nicht? — Rechts- oder Polizeistaat —

Unabhängige Richter. — Gesellschaftsmoral. — Gesinnungskultur.

477


	Sprache und Religion

