
Zeitschrift: Wissen und Leben

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 6 (1910)

Artikel: Kirchliche Autorität oder wissenschaftliche Freiheit?

Autor: Oetker, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-749537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-749537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHLICHE AUTORITÄT ODER
WISSENSCHAFTLICHE FREIHEIT?

i. '

Es war vor etwa anderthalb Jahrzehnten, als im Zürcher
Burghölzli ein denkwürdiges Zwiegespräch stattfand, dessen Inhalt
aber bisher nur an Stellen zum Abdruck gelangt sein dürfte, die
der breiteren Öffentlichkeit verschlossen sind. Und doch wäre
es mehr als bloß bedauerlich, wenn die Anschauungen, die dort
vertreten wurden und die charakteristischen Äußerungen, die bei
dieser Gelegenheit fielen, in den Spalten eines von nur wenigen
Gelehrten gelesenen spezialwissenschaftlichen Fachblattes vergraben
bleiben sollten. Denn in der Tat erscheint das, was damals dort
gesagt wurde, als der klarste, schärfste und präziseste Ausdruck
für zwei Weltanschauungen, die nun schon seit mehr als einem
Jahrhundert auf dem kulturell fortgeschrittensten Teile unseres
Erdballes und unter seinen geistig höchststehenden Völkern und
Persönlichkeiten miteinander um den Vorrang ringen.

August Forel, der zu jener Zeit noch Direktor der Anstalt war,
erhielt eines Tages den Besuch des bekannten Zoologen und Jesuiten-
Paters Erich Wasmann. Die gemeinsamen biologischen Interessen
und speziell ihre Studien über das Leben der Ameisen (sie sind
unbestritten die beiden bedeutendsten lebenden Kenner dieses
wissenschaftlichen Sondergebietes) hatten sie zusammengeführt.
Wenn aber zwei solche Männer sich aussprechen wollen, so halten
s'e sich nicht erst mit Vorreden oder oberflächlichem
Tagesgeschwätz auf, sie gehen vielmehr geradenwegs dem Kern der
betreffenden Fragen zu Leibe. Und so dauerte es auch nicht lange
bis sie über ihre zoologischen und biologischen Beobachtungen
hinaus bei dem Punkte angelangt waren, der den Brennpunkt alles
menschlichen Denkens darstellt, nämlich bei der Frage nach der
Herkunft und dem Unterschiede von Tier und Mensch, bei der
Definition von Instinkt und Intellekt, bei dem Wesen und dem
Verhältnis von Körper und Seele, bei Glauben und Wissen, bei
Weltanschauungen und philosophischen Problemen, bei der
gegenseitigen Stellung von Religion und freier Forschung.

753



Forel forderte eine durch keinerlei künstliche Hindernisse
gehemmte freie Wissenschaft, und Wasmann verteidigte dem gegenüber

die Religion und im besonderen die christlich-katholischen
Glaubenslehren. „Was aber dann," fragte Forel, „wenn die Wissenschaft

weiß und die Religion schwarz sagt?" Wasmann besann
sich keinen Augenblick, sondern antwortete kurz und bündig: „Ich
sage die Religion hat Recht." Freilich fügte er einschränkend
hinzu, hätten sich auch schon die Religion oder vielmehr ihre
irdischen Vertreter geirrt, aber sie hätten sich doch auch korrigiert,
indem Gott sie immer wieder auf den rechten Weg zurückgeführt
habe. Dann aber, so erklärte Forel jetzt, käme es doch schließlich

immer nur auf menschliche Auslegungen hinaus. Der Unterschied

zwischen ihnen beiden bestehe dann lediglich darin, dass
Wasmann den Priestern, die er für von Gott inspiriert ansehe,
den Vorzug gebe, während er selber es mit den Vertretern der
Wissenschaft halte.

Es ist kaum nötig, noch hinzuzufügen, dass mit diesen

Erklärungen die Diskussion über die vorliegende Frage ihr Ende
erreichte. Sachlich konnte sie nicht weiter geführt werden und

zum Schimpfen oder gar Prügeln lassen sich gebildete Leute nicht
hinreißen. Was dieser Unterredung aber einen so großen Wert
verleiht, das ist, wie gesagt, die scharfe Erkennung und Festlegung
desjenigen Punktes, der die Menschheit nicht zur Einigung kommen

lässt, an dessen Beseitigung zwar schon häufig und mit heißem
Bemühen gearbeitet worden, der aber nach wie vor die
Kulturmenschheit in zwei grundsätzlich verschiedene Lager trennt.

Nun könnte man ja die Fragen aufwerfen: Vereinigen denn
Männer wie Wasmann nicht beides in einer Person? Ist er nicht
Forscher und Priester zugleich? Dient er nicht der Lehre von
der göttlichen Inspiration und der menschlichen Wahrheitssuche
in gleich hervorragenderWeise? Warum können sich die übrigen
Gelehrten nicht auf denselben Standpunkt stellen?

Die Antwort hierauf ist leicht und schnell gegeben. Eine völlige
Einigung ist zurzeit deswegen ausgeschlossen, weil die beiden
Gebiete sich heute noch wie zwei feindliche Elemente gegenüber
stehen, weil der Gläubige sich niemals zu den letzten Konsequenzen
der wissenschaftlichen Forschung und der konsequente Forscher
sich niemals zu den von der Kirche festgelegten Glaubenslehren

754



bekennen kann, mit einem Worte, weil es bisher noch nicht
gelungen ist, eine Grenze zu ziehen, die beide Teile anerkennen
können.

Auf Leute, wie Wasmann und Forel bezogen, heißt das: der
eine ist kein Forscher, der bei der Stange bleibt, und der andere
hört wohl die Botschaft, allein ihm fehlt der Glaube. Der eine
zweifelt an seiner eigenen Beobachtung und an seinem eigenen
Urteil, wenn etwas mit der eingeschworenen Kirchenlehre im
Widerspruch steht und der andere kümmert sich nicht um Religion und
Kirche, wenn er sich in den Dienst der Wahrheit und Wissenschaft
stellt, sondern lässt nur einwandfreie Beobachtung und den
logischen Schluss gelten. Ja, er geht sogar so weit, zu fordern, dass
Moral und Sitte sich nicht den kirchlichen Lehren, sondern den
wissenschaftlichen Ergebnissen anzupassen haben.

Gibt es denn aber gar keine andere Möglichkeit, diese beiden
Kulturprinzipien zu versöhnen? Beide haben doch anerkanntermaßen

Großes geleistet, beide sind die Säulen, auf denen
unzweifelhaft unsere ganze heutige Kultur ruht: Staat und Familie,
Sozialpolitik und persönliche oder selbständige Betätigung, Sitte,
Gesetzgebung und Recht, sie alle werden gegenwärtig aus diesen
beiden Quellen gespeist. Beide seien doch, sollte man meinen,
auch für die Zukunft der Kulturmenschheit unentbehrlich. Und
trotzdem auch jetzt noch dieser Streit, diese Widersprüche, diese
Kluft! Woher kommt das und woran liegt das?

Wenn wir dieses schwierigste aller praktisch wichtigen
Probleme der Gegenwart einmal von Grund aus beleuchten und im
Anschluss daran auch unsere eigene Stellungnahme bestimmen
wollen, so gibt es zurzeit wohl kaum etwas geeigneteres, als
dies an der Hand eines kürzlich erschienenen Buches zu tun, das
sich ebenfalls in eingehender Weise mit diesen Fragen beschäftigt.
Ein Werk, das begreiflicherweise Aufsehen erregt, zumal es von
einem Manne herrührt, der bereits durch eine Reihe anderer
Veröffentlichungen es verstanden hat, seine Mitmenschen für sich
und seine Ideen zu interessieren. Ich meine Fr. W. Foersters
«Autorität und Freiheit".

Es ist bis jetzt schwerlich noch ein anderes Buch geschrieben,
das einige charakteristische Eigenschaften auch nur annähernd in
solch vollendeter Weise vereinigte, wie das genannte. Es sind

755



das: Glänzender Stil, klarer Ausdruck, stets interessierende
Kombination. Dabei verrät der Verfasser eine ungemein große
Belesenheit. Mit wahrhaft beneidenswertem Gedächtnis und feiner
Auswahl verwendet er die Aussprüche bedeutender Menschen, und
mit scharfem Blick erkennt er diejenigen wissenschaftlichen
Ergebnisse, die ihm für seine Zwecke dienen können. Mit sicherer
Hand und eleganter Messerführung schneidet er die höchsten

Menschheitsprobleme an. Mit meisterhafter Gewandtheit versteht
er es aber auch, an allen Klippen, Riffen und Untiefen vorbeizu-
segeln, um das fest vor Augen schwebende Ziel zu erreichen. Mit
Hilfe dieser Kunst und dieser Mittel reißt Foerster alles mit, was
nicht niet- und nagelfest ist, sodass, wie uns sein Verleger
versichert, seine „Verehrer" bereits nach Zehntausenden zählen.

Wer es jedoch gelernt hat und gewohnt ist, bei der Betrachtung

und Behandlung derartiger Probleme niemals das Senkblei
sachlicher Prüfung beiseite zu lassen, der erkennt auch bald, was
es mit den Foester'schen Anschauungen und Bestrebungen auf
sich hat. Denn Foerster steht — auch das soll hier gleich vorweg

gesagt werden — ganz und gar unter dem Zwange eines

Dogmas, dem sich alle seine Gedanken und Worte einordnen.
Er will und kann nicht darüber hinaus. Und wenn jemals ein Pfeil,
mit dem ein Gegner getroffen werden sollte, auf den Schützen
selber zurückgeschnellt ist und ihn mitten ins Herz traf, so sind

es die Worte, mit denen Foerster einen „Modernen" abzutun

glaubt: „Er sucht das auf, was für die von ihm gewollte
Perspektive passt und schaltet bewusst oder unbewusst das aus, was
seine Beweisführung stören könnte". Es ist sein Credo, das er
nicht verlässt und das ihn nicht verlässt, und mag die Welt darob
in Trümmer gehen.

Das bedeutet natürlich einen Standpunkt, an dem nicht zu
rütteln ist. Und ich habe auch nicht die geringste Hoffnung,
Foerster selbst oder seine auf ihn eingeschworenen „Verehrer"
in ihren Anschauungen zu ändern. Die folgenden Zeilen sind
vielmehr nur an diejenigen gerichtet, die genügend Urteilsfähigkeit
besitzen, um die springenden Punkte, die bei dem Streite zwischen
autoritativem Dogma und freier Wissenschaft in Frage kommen,
begreifen zu können, und die zweitens auch gewillt sind, daraus

die notwendig sich ergebenden Schlüsse zu ziehen. —

756



Foerster geht von der für ihn absolut feststehenden Annahme
aus, dass es „unantastbare Wahrheiten" gibt, die von den
bedeutendsten Vertretern der Religion formuliert, uns durch die
„geheiligte Tradition" überliefert sind. Auf dieser nach seiner
Meinung unerschütterlichen Grundlage baut sich sein Autoritätsgedanke

auf. Er findet es ungeheuerlich, wenn man diese
Tradition und diese Autorität nicht respektiert, und wenn dadurch
die „fundamentalsten Lebensfragen prinzipiell dem Dilettantismus
ausgeliefert werden".

Wir stoßen hier bereits auf eine Gegenüberstellung, die sich
auch weiter wie ein roter Faden durch das ganze Buch hindurchzieht.

Die Begründer, Ausarbeiter und Vertreter der Glaubenslehren

sind die Erzeuger und Träger der „unantastbaren
Wahrheiten" und die „Modernen", das heißt alle diejenigen, die jene
Lehren auf ihre Richtigkeit hin nachzuprüfen wagen, sind die
Dilettanten, die mit einer „grenzenlosen Selbstsicherheit" behaftet
sind, denen es aber an der nötigen „Selbstbeherrschung und Selbstkritik"

fehlt, wenn sie über die schwierigen Probleme des

sittlichreligiösen Lebens mitreden wollen. Wenn Foerster damit zu einer
„Rangordnung der Seelen" gelangt, so versteht es sich von selber,
wer bei ihm oben und wer unten zu sitzen kommt.

„Die Kirche," sagt er mit Comte, „repräsentierte im Kulturleben
etwa die gleiche Funktion, die im individuellen Organismus das
zerebrale Zentrum den peripherischen Reizen gegenüber erfüllt:
sie verteidigte gegenüber den Impulsen und Erregungen des Augenblicks

die dauernden Güter der Seele" usw. Und wenn eine
Auflösung der alten Autorität erfolgt, so bekommen wir nach Foerster
selber einen „allgemeinen Kulturzustand, ähnlich jenem
individuellen Zustande, bei dem die untergeordneten Nervenzentren sich
von der Leitung der höheren zerebralen Zentren loslösen, ja sogar
einen Teil dieser höheren Zentren in den Dienst peripherer
Erregungen stellen".

Dieser teils entlehnte, teils von Foerster weiter ausgesponnene
Vergleich ist mit kluger Berechnung der später von ihm so
in Grund und Boden verurteilten Nervenphysiologie und Psychologie

entnommen. Er macht auf den ersten Blick auch einen
schönen und belehrenden Eindruck. Nur hat Foerster hierbei
das Unglück, sich auch nicht im geringsten darüber klar zu

757



sein, dass dieser Vergleich gerade für seine Beweisführung nicht
allein auf einem, sondern auf beiden Beinen zugleich hinkt, und
deswegen überhaupt nicht zum Stehen und Gehen fähig ist.
Denn Foerster denkt nicht an den ungeheuren Unterschied
zwischen einem fest zusammenhängenden menschlichen oder
tierischen Organismus einerseits, in denen niemals das Herz
durch die Leber, eine Nierenzelle durch eine Muskelfaser, oder
das Großhirn durch einen Nerven des Fußes vertreten werden
kann, und dem Organismus von menschlichen Institutionen,
sozialen Konglomerationen oder Nationen anderseits, in dem es keine
unersetzbaren Organbestandteile, also auch keine für alle Ewigkeit

geschaffene Oberleitung gibt und geben kann. In all den
vielen aus den sechzehnhundert Millionen Menschen gebildeten
Kompositionen — gleichgültig von welcher Qualität und Quantität

— handelt es sich vielmehr überall und zu allen Zeiten um
die stärkste Position und die größte Macht. Und hierbei werden
nicht allein einzelne überrannt und zu Boden geworfen, wobei
Herrscher von den Thronen fallen und Bettler zu Mächtigen werden,

— in diesem andauernden Kampfe verschwinden auch ganze
Familien, Parteien lösen sich ab, eine Religion folgt der anderen
oder wandelt sich wie ein Chamäleon, und ganze Völker und
Rassen werden durch Krankheiten und Kriege aller Art aufgerieben
oder vom Erdboden hinweggefegt, wenn sie sich nicht als

anpassungsfähig erweisen.
Glaubt Foerster etwa, dass dieser Kampf ums Dasein, um

Macht und Lusterwerb jemals von der Bildfläche menschlicher

Gemeinschaftsbetätigung verschwinden wird? Und aus der Menschheit

ein so festgefügter und fein differenzierter Organismus wie
ein menschlicher Körper werden kann? Ist bisher auch nur
theoretisch eine Staatsform gefunden, die praktisch von Bestand
wäre? Oder glaubt Foerster eine solche gefunden zu haben?
Wer sich derartigen Gedanken und Ideen hingibt, der kennt eben

nicht die wichtigsten und unwandelbaren Grundlagen, die das

„Leben" als solches charakterisieren. Gesetze, denen Pflanzen,
Tiere und Menschen in durchaus gleicher Weise unterworfen sind,
nur mit dem Unterschiede, dass wir wenigen gebildeten
Kulturmenschen mit Hilfe unserer hochentwickelten Denkmöglichkeiten
imstande sind, sowohl diese Tatsachen in abstrakter Weise als

758



solche zu erkennen, als auch uns vor diesen Tatsachen zu
verschließen, wenn sie uns momentan Unlustgefühle erzeugen.

Vor diesen elementaren Tatsachen des Lebens haben sich
allerdings alle Phantasten früherer Zeiten verschlossen, diese
Tatsachen werden von Foerster außer acht gelassen, und durch ihre
Verschleierung werden noch Millionen von Menschen in ihrem
Blick getrübt werden für das wahre Verhältnis derjenigen beiden
Prinzipien, die uns in der Natur auf Schritt und Tritt begegnen,
und durch die alles im Fluss und im Gleichgewicht gehalten
wird, durch das Verhältnis der beiden großen Lebensprinzipien
„Kampf und Hilfe".

Jedoch Leute wie Foerster wollen solche Dinge nicht
sehen und wollen solche Worte nicht hören, weil sie nach
berühmten Mustern in einseitiger Verblendung von der „Hilfe"
einfach alles erwarten. Anstatt sich über diese Dinge einmal
gründlich ins Klare zu kommen, machen sie lieber der Wissenschaft

den törichten Vorwurf unwissenschaftlich zu sein, oder
sprechen ihr die Berechtigung oder die Möglichkeit ab, die
seelischen Erscheinungen zum Objekt ihrer Untersuchungen zu
machen. Sie sehen in ihrer Voreingenommenheit nicht ein, dass
diese, wenn auch nur introspektiv wahrnehmbaren Vorgänge,
genau so zum Leben gehören, wie die anatomischen Gewebformen
und die physiologischen Vorgänge des Stoffwechsels. Freilich
spüren die Gegner wissenschaftlicher Forschung heute sehr deutlich,

dass deren jüngstes Kind, nämlich die auf der Nervenphysiologie
und der Entwickelungslehre basierende Psychologie oder

Lehre vom Seelenleben der Phantasiewelt kirchlicher Dogmen den
Todesstoß versetzen wird. Wenn die Astronomie die ersten Pfeile
auf sie abschoss und die Biologie und Physiologie ihr das Wasser
abgegraben haben, so trifft die moderne Psychologie sie nunmehr
in ihrem eigentlichen Lebensnerv. Zwar versucht Foerster und
mit ihm noch viele andere jener in den letzten Zügen liegenden
Weltanschauung ihre hundert Wunden zu verbinden, ihre schwachen
Stellen zu schützen, ihr Belebungsmittel einzuflößen und neuesBlut zuzuführen. Vielleicht hat das auch den Erfolg dass deralte Phantasiekoloss noch einige Male wild um sich schiäst Ahedann wird er in sich zusammensinken; denn seine Stunde istgekommen. uc 15)1

759



Aus der richtigen Erkenntnis heraus, welche Gefahren den

„unantastbaren Wahrheiten" und der „geheiligten Tradition"
gerade durch die wissenschaftliche Seelenforschung heute drohen,
ergibt sich für Foerster die Notwendigkeit von selber, gegen diese
verhasste Wissenschaft mit Aufbietung aller vorhandenen Kräfte zu
Felde zu ziehen. Er konstruiert zu diesem Zwecke zwei Intellekte,
den „isolierten emanzipierten Intellekt" der Wissenschaft, und den

„durch Religion und Tradition inspirierten und geführten Intellekt".
„Es ist unwissenschaftlich," sagt er, „die wissenschaftliche Methode
als alleiniges Erkenntnismittel auf Probleme anzuwenden, die der
wissenschaftlichen Untersuchung nur zum kleinsten Teile zugängig
sind und deren Erkenntnis neben dem Verstände noch der
Mitwirkung ganz anderer Seelenkräfte bedarf." Auf Grund dieser

Anschauung verlangt er für alle wissenschaftliche Tätigkeit „die
religiöse Führung des Gewissens". Der wissenschaftliche, emanzipierte

und isolierte Intellekt allein könne die konkreten
Lebensverhältnisse und Lebenskräfte nicht bis auf den Grund
durchschauen. Dagegen „die in der Religion niedergelegte, alles
durchdringende Einsicht in die menschlichen Dinge muss unsere eigene

Lebensbeobachtung und Selbstbeobachtung befruchten". — „Zur
Gelehrsamkeit," behauptet er schließlich, „gehört eine durchaus
andere geistige Organisation als diejenige, die zur Deutung des

Menschenlebens notwendig ist". „Gerade das intellektuelle
Gleichmaß, das die Bedingung seiner (nämlich des Gelehrten)
wissenschaftlichen Leistung bildet, ist auch der Grund, warum ihm
in Fragen des wirklichen Menschenlebens die Kompetenz
abgesprochen werden muss."

Das war das erste Ziel des Foersterschen Lanzenrennens:
Erst muss dem Leser der Glaube beigebracht werden, dass die
kirchenfeindlichen Forscher und Gelehrten überhaupt nicht die

Fähigkeiten besitzen, das Menschenleben richtig zu beurteilen. „Ich
sage, die Religion hat Recht," erklärte Wasmann. Genau
dasselbe sagt Foerster, nur nicht mit so dürren Worten, sondern mit
vielen schönen Sätzen und eleganten Perioden.

„Jedoch der zweite folgt sogleich." Es bedarf fast kaum noch
der besonderen Erwähnung, dass Foerster in seinen weiteren
Auseinandersetzungen auch dazu gelangt, die Begriffe Natur und Geist
als grundsätzlich verschieden einander gegenüber zu stellen. Nicht

760



nur intimste Berührung mit dem wirklichen Leben, sondern auch
größte geistige Freiheit gegenüber den Antrieben des wirklichen
Lebens sei notwendig. Sonst diktiere ja die Natur dem Geiste
ihre eigenen Impulse. Sie gebe Gesetze anstatt sie zu empfangen.
„Das wahrhaft Geistige kann nur dort herrschen, wo in den Grundfragen

der Lebensdeutung die höhere Einsicht all der wahrhaft
Heiligen und Weisen anerkannt wird, die in ihrem persönlichen
Leben auf Grund höchster Gnade und eiserner Willenszucht zu
jener sittlichen Freiheit gelangten, in deren Bereiche überhaupt
erst von einem wirklichen Gebrauche der Vernunft die Rede sein
kann." — Wie Foerster schließlich über die von der Religion ganz und

gar durchdrungenen Menschen urteilt, das bekundet am besten

folgender Satz: „Bei den großen Trägern der Religion ist jener
Zustand der Freiheit auf Grund heroischer Überwindung und
vollkommener Hingebung an das göttliche Leben gleichsam zu einer
dauernden geistigen Verfassung geworden, deren Eingebungen gar
nicht mehr durch ein Zurücksinken der Seele in die gewöhnliche
sinnliche Gebundenheit unterbrochen und gestört werden."
Dagegen fristen der selbstgewisse Individualismus und die nicht von
der Religion geführte Wissenschaft ihr minderwertiges Dasein
„gerade auf Grund der mangelnden Selbsterkenntnis."

Die hier angeführten Aussprüche Foersters sind nicht etwa
aus dem Zusammenhang gerissene Sätze, die für sich allein einen
falschen Begriff von seinem Standpunkt geben könnten. Sie bilden
vielmehr das Knochengerüst seiner ganzen Beweisführung, um das
sich alles übrige von selbst anlagert und anschmiegt. Daher müssen
wir uns zunächst auf diesem Gebiete einmal mit ihm auseinander
setzen, wenn wir eine feste Stellung zu seinen übrigen Anschauungen

und weiteren Forderungen gewinnen wollen.
Foerster gibt zwar an keiner einzigen Stelle seines Buches

auch nur die Andeutung einer Definition oder einer Erklärung von
dem, was er unter Natur, Körper und Seele versteht. Er sagt uns
nirgends, wie er sich ihr Wesen oder ihr Verhältnis zueinander
denkt. Ja, er hütet sich überhaupt auf das sorgfältigste, auf die
Sache selbst einzugehen oder die ausschlaggebenden wissenschaftlichen

Erkenntnisse und Ergebnisse durch sachliche Widerlegungen
direkt anzugreifen. Er fühlt eben ganz genau, dass seine Gründe
und Beweise bei einem solchen Versuche zersplittern würden wie

761



Streichhölzer an einem Stahlpanzer. Und deswegen verschanzt er
sich hinter die „unantastbaren Wahrheiten". Aber nach allen seinen
Äußerungen zu urteilen, lebt er in dem alten Glauben, dass Natur
und Geist, Materie und Seele nicht allein ganz verschiedene Dinge
sind, sondern auch getrennte Existenzmöglichkeiten besitzen. Die
Auferstehung des Leibes und ein ewiges Leben der unsterblichen
Seele gehören also ebenfalls zu seinen Wahrheiten.

(Schluss folgt.)
HEIDELBERG Dr. KARL OETKER

GOETHE
Das Jahr 1910 begann mit der Entdeckung des Ur-Wilhelm Meister.

Im Sommer beging die Goethe-Gesellschaft festlich in Weimar ihr
fünfundzwanzigjähriges Bestehen. Die monumentale Weimarer Goethe-Ausgabe,
1887 unter den Auspizien der Großherzogin Sophie von Sachsen begonnen,
ist zum Abschluss gelangt in ihren vier Abteilungen: Werke, Naturwissenschaftliche

Schriften, Tagebücher, Briefe,— mehr als hundertfünfundzwanzig
Bände, ein Riesenkorpus, eine Welt für sich. Wahrlich, man dürfte 1910
als ein gesegnetes Goethejahr ansprechen, womit Wichtigeres gesagt wäre,
als wenn man mit dieser Jahrzahl den dubiosen Halleyschen Kometen
verbindet; Erfreulicheres, als wenn vor dem Blick auf dieses Jahr das weite,
traurige Feld abnormer Naturerscheinungen und banger Teuerungsaussichten
sich auftut.

Gewiss: das Interesse für Goethe ist ein lebendiges, er selbst ist uns
ein Lebendiger. Frägt sich nur immer wieder: in welchem Umfang? Oder
auch in welcher Qualität, in welcher Äußerung, mit welcher Seite seines
ungeheuer reichen Wesens? Hermann Bahr, der quecksilbern-geistreiche
Österreicher, hat jüngst im Feuilleton der Wiener „Neuen Freien Presse"
die Frage wieder aufgeworfen: Welches ist „unser" Goethe? Und er kommt
zu dem Fazit: Je mehr in einem Werk seine Person zurücktritt, desto
weniger ist es dem heutigen Leser Wo er nach den Schulbegriffen, ja
nach seiner eigenen Lehre, am wenigsten Künstler ist, weil er noch kaum
versucht, aus sich eine besondere Gestalt in ihrer eigenen Form zu ihrem
eigenen Leben abzusondern, weil er noch nur so vor sich hindampft, wirkt
er am stärksten Die vollkommenen Kunstwerke des bewussten Künstlers

aber liegen heute noch im Entzücken der Eingeweihten verborgen.
Und so wäre das Ergebnis schließlich, dass ihn nicht sein Werk, sondern
was er gewesen ist, zum Schicksal über alles geistige und weltliche Leben
seit hundert Jahren gemacht hat.

Es lohnt sich, bei diesen Sätzen ein wenig stehen zu bleiben. Bahr
weist mit Recht auf die Tatsache hin, dass die Selbstzeugnisse Goethes
heute einer besonders starken Nachfrage sich erfreuen. Wir haben in den
letzten Jahren zwei Ausgaben von ausgewählten Briefen Goethes erhalten,
jede in mehreren Bänden ; Bettinens enthusiastisches Goethe-Buch ist gleichfalls

in Neuausgaben (vor allem der ausgezeichneten Frankels) wieder

762


	Kirchliche Autorität oder wissenschaftliche Freiheit?

